
opusdei.org

A caridade no modo
de falar

Este editorial faz eco ao convite
do Papa Francisco para não
falar o "idioma da hipocrisia".

17/06/2015

Se permanecerdes na minha palavra,
sereis meus verdadeiros discípulos;
conhecereis a verdade e a verdade vos
livrará (Jo 8, 31-32). Num extenso
diálogo com os judeus, surge esta
promessa do Senhor que, em sua
simplicidade e solenidade, atravessa
os séculos: a verdade nos faz livres.
Contudo, também atravessam os



séculos as falsas promessas daquele
que era homicida desde o princípio e
não permaneceu na verdade, porque a
verdade não está nele. Quando diz a
mentira, fala do que lhe é próprio,
porque é mentiroso e pai da mentira.
(Jo 8, 44).

“A razão mais sublime da dignidade
do homem — ensina o Concílio
Vaticano II— consiste na sua vocação
à união com Deus. É desde o começo
da sua existência que o homem é
convidado a dialogar com
Deus” (Gaudium et Spes, 19). Por isso
se pode dizer que a palavra — a 
necessidade de viver em diálogo, em
comunhão — é o mais característico
da pessoa. Pela palavra a própria
pessoa se comunica: quando falamos,
não só emitimos uma mensagem,
mas de certo modo nos damos a nós
próprios. E não chegamos só ao
ouvido dos outros, mas ao seu
coração, ao centro de seu ser. Por
isso, a palavra tem uma dimensão de



certa maneira sagrada. Seu uso
correto beneficia, edifica as pessoas,
enquanto as palavras descuidadas
maltratam aos outros. Aleksandr
Solzhenitsyn percebeu isso
intensamente: as mentiras,
sustentava, não são palavras que
dizemos e que flutuam no ar,
afastadas de nós, mas cada mentira
nos corrompe por dentro, até
consumir nossas entranhas.

O tom dos primeiros cristãos

Na sua pregação, o Senhor convida a
todos à transparência; a ser simples,
a evitar casuísticas que com
frequência escondem, ou ao menos
começam a mentira: Dizei somente:
Sim, se é sim; não, se é não. Tudo o
que passa além disto vem do Maligno.
(Mt 5, 37). Duríssimo contra a
hipocrisia, o Senhor elogiava com
gosto àqueles nos quais não há
duplicidade nem engano (cf. Jo 1, 47).
O seu é um tom, um modo de fazer,



que penetrou profundamente na
alma dos primeiros cristãos. A
epístola de São Tiago expressa-se
com acentos similares: Que vosso
sim, seja sim; que vosso não, seja não.
Assim não caireis ao golpe do
julgamento (Tg 5, 12). São Pedro fala-
lhes: deponde, pois, toda malícia, toda
astúcia, fingimentos, invejas e toda
espécie de maledicência para poder
aproximar-se de Deus, para saborear,
como crianças recém-nascidas desejai
com ardor o leite espiritual que vos
fará crescer para a salvação (1 Pe 2,
1-2).

Essa inocência cristã na palavra, no
entanto, não se consegue com uma
simples intenção genérica, boazinha:
a tensão entre verdade e mentira
está presente em todo o arco da
nossa vida. A Escritura não se limita
a enunciar os princípios, mas
assinala com detalhe os abusos da
palavra, a desconexão entre o que se
é e o que se diz. Neste sentido, torna-



se inesquecível, e de perene
atualidade, a admoestação de São
Tiago sobre a língua:

Se alguém não cair por palavra, este é
um homem perfeito, capaz de refrear
todo o seu corpo. Quando pomos o
freio na boca dos cavalos, para que
nos obedeçam, governamos também
todo o seu corpo. Vede também os
navios: por grandes que sejam e
embora agitados por ventos
impetuosos, são governados com um
pequeno leme à vontade do piloto.
Assim também a língua é um pequeno
membro, mas pode gloriar-se de
grandes coisas. Considerai como uma
pequena chama pode incendiar uma
grande floresta! Também a língua é
um fogo, um mundo de iniquidade. A
língua está entre os nossos membros e
contamina todo o corpo; e sendo
inflamada pelo inferno, incendeia o
curso da nossa vida. Todas as espécies
de feras selvagens, de aves, de répteis
e de peixes do mar se domam e têm



sido domadas pela espécie humana. A
língua, porém, nenhum homem a pode
domar. (Tg 3, 2-8).

Esta mesma solicitude por domar a
língua está muito presente nos
ensinamentos do Papa Francisco.
Com a mesma insistência do
Apóstolo, não perde ocasião de pedir
aos cristãos que nos esforcemos para
pôr freio à palavra que destrói. O
Papa sabe que sua chamada à
renovação da vida dos cristãos e da
Igreja ficaria desvirtuada se não
atingisse esse pequeno timão que
decide o curso do navio.

Todos agradecemos a franqueza com
que o Sucessor de Pedro fala, embora
exista o risco de que pensemos
rápido demais que fala para os
outros, e viramos a página sem nos
perguntar em que medida os nossos
hábitos atuais ou comportamentos
socialmente aceitos nesta matéria
estão à altura do Evangelho. O 



Catecismo da Igreja Católica (cf. nº.
2464 ss.) e o Magistério do Papa
Francisco proporcionam muitas
pistas para a reflexão.

A mentira, idioma da hipocrisia

Com que delicadeza nos esforçamos
para amar e dizer a verdade sempre,
evitar completamente a mentira?
Porque não podemos esquecer a
gravidade da mentira, que “é uma
autêntica violência feita a outrem.
Este é atingido na sua capacidade de
conhecer, a qual é condição de todo o
juízo e de toda a decisão. A mentira
contém em gérmen a divisão dos
espíritos e todos os males que a
mesma suscita. É funesta para toda a
sociedade: destrói pela base a
confiança entre os homens e retalha o
tecido das relações
sociais." (Catecismo, n. 2486).

O Papa tem falado com energia do 
idioma da hipocrisia, próprio dos
que não amam a verdade, mas



somente a si mesmos e assim,
tentam enganar, envolver os
outros na mentira. Têm o coração
mentiroso, não podem dizer a
verdade (Homilia, 4.VI.2013). Como
São Pedro, apela à inocência das
crianças, ao leite espiritual que vos
fará crescer para a salvação (1 P 2, 2):
as crianças não são hipócritas,
porque não são corruptas. Quando
Jesus fala a seus discípulos, diz que
seu modo de falar deve ser ‘sim,
sim’ ou ‘não, não’, com alma de
criança, nos diz o contrário
daquilo que dizem os corruptos
(...). Hoje, peçamos ao Senhor que
o nosso modo de falar seja simples,
como o de filhos de Deus, que
falam com a verdade do amor.
(Homilia, 4-6-2013).

A murmuração: aprender a
morder a língua

No sermão da montanha, Jesus leva
até a raiz o quinto mandamento do



decálogo: Ouvistes o que foi dito aos
antigos: Não matarás, mas quem
matar será castigado pelo juízo do
tribunal. Mas eu vos digo: todo aquele
que se irar contra seu irmão será
castigado pelos juízes (...); aquele que
lhe disser: Louco, será condenado ao
fogo da geena (Mt 5, 21-22). As
palavras do Senhor são duras, mas
quem entra na vida cristã, aquele
que aceita seguir este caminho,
tem exigências superiores às de
todos os outros. Não tem
vantagens superiores, não! Tem
exigências superiores (Homilia,
13-6-2013). A murmuração e o insulto
não se reduzem a uma travessura
inocente: matam o irmão. São
Josemaria escreve: Sabes o mal que
podes ocasionar jogando para
longe uma pedra com os olhos
vendados? - Também não sabes o
prejuízo que podes causar, às
vezes grave, quando lanças frases
de murmuração, que te parecem
levíssimas por teres os olhos



vendados pela inconsciência ou
pela exaltação (Caminho, 455). Por
isso, continua o Papa, quando no
coração há algo negativo contra
alguém, e se expressa com um
insulto, com uma maldição, ou com
cólera, há algo que não funciona e
deves converter-te, deves mudar
(Homilia, 13-6-2013).

A quem pensa que, de qualquer
modo, é justificável falar mal de
alguém porque “merece", o Papa faz
esta recomendação: reze por essa
pessoa! Faça penitência por ela! E
depois, se necessário, fale com
alguém que possa remediar o
problema. Sem espalhar a notícia!
Paulo foi um grande pecador, e
disse de si mesmo: ‘Antes eu
blasfemava, perseguia e era
violento. Mas tiveram
misericórdia’. Talvez nenhum de
nós blasfeme – talvez. Mas se
alguém faz intriga, certamente é



um perseguidor e um violento 
(Homilia, 13-9-2013).

É preciso considerar, além disso, o
efeito devastador que esta conduta
tem na vida familiar, social e eclesial;
trata-se de uma chuva fina que
parece inocente, porém corrói tudo: 
Hoje, cada um deve interrogar-se:
faço crescer a unidade na família,
na paróquia, na comunidade, ou
sou um tagarela, uma tagarela?
Sou motivo de divisão, de
dificuldade? Mas vós não sabeis o
mal que os mexericos fazem à
Igreja, às paróquias, às
comunidades! Fazem mal! As
bisbilhotices ferem! Antes de
coscuvilhar, o cristão deve morder
a sua língua! (Audiência, 25-9-2013).

A difamação e a necessidade de
reparar

É bom ter presente que não basta
que algo seja ou pareça verdade para
que se possa divulgar sem mais



considerações. “O direito à
comunicação da verdade não é
absoluto. Cada um deve conformar a
sua vida com o preceito evangélico
do amor fraterno, mas este requer,
em situações concretas, que
avaliemos se convém ou não revelar
a verdade a quem a
pede" (Catecismo, n. 2488).

Muitas vezes o suposto interesse
informativo (tanto do emissor como
do receptor) é na realidade o disfarce
de uma curiosidade irresponsável,
que com frequência conduz a fofocas
ou murmurações, insinuações e
afirmações caluniosas sobre pessoas
e instituições, que depois se ampliam
sem que haja muitas possibilidades
de retificá-las.

Por esse motivo, nesses casos a
reparação é um dever de
consciência. Assim recorda o 
Catecismo: “Qualquer falta cometida
contra a justiça e contra a verdade



implica o dever da reparação, mesmo
que o seu autor tenha sido perdoado.
Quando for impossível reparar
publicamente um mal, deve-se fazê-
lo em segredo; se aquele que foi
lesado não pode ser indenizado
diretamente, deve dar-lhe uma
satisfação moral, em nome da
caridade. Este dever de reparação diz
respeito também às faltas cometidas
contra a reputação alheia" (n. 2487).

Vale a pena revisar, portanto, nossa
atitude diante da leviandade com
que se costuma tratar nas conversas
e comentários — também entre
cristãos — da intimidade e da fama
dos outros, talvez alegando como
justificativa que nos limitamos a
repetir o que as notícias, ou os
rumores contam! Os mexericos —
afirmava o Papa — ferem, são
bofetadas para a fama de uma
pessoa, são bofetadas no coração
de uma pessoa (Homilia, 12-9-2014).



Podemos pensar também em como
reagimos diante da facilidade com
que é aceita como normal a crítica às
pessoas (da vizinha de cima até o
político ou o jogador de futebol que
aparece na televisão), verbalmente
ou por escrito, de modo azedo ou
malévolo, sem compreensão,
chegando com grande naturalidade
até a difamação e o insulto, sem a
menor possibilidade de que a crítica
seja construtiva para alguém.

O que buscamos? O que ganham os
outros, quando difundimos essas
notícias ou rumores, sem saber
exatamente o que há de verdadeiro
neles? Porque, de fato, até a
informação verdadeira que
conhecemos sobre os outros deve ser
manuseada com prudência e
discrição, para não difamar nem
escandalizar ou provocar outros
danos (cf. Catecismo, no. 2477 e
2479). Deixamos a nossa
sensibilidade para recusar esses



comportamentos adormecer com
muita facilidade. Também para
lembrar que talvez estejamos caindo
neles igualmente. E se o sal perde o
sabor, com que lhe será restituído o
sabor? (Mt 5, 13). Somos os cristãos
que temos a missão, e a graça para
realizá-la, para manter no mundo o
ar livre e limpo da verdade. Hoje,
quando o ambiente está cheio de
desobediência, de murmuração, de
engano, de enredo, temos de amar
mais do que nunca a obediência, a
sinceridade, a lealdade, a
simplicidade: e tudo isto, com
sentido sobrenatural, far-nos-á
mais humanos. (Forja, n. 530).

Para alcançar a paz

No encontro com os presidentes de
Israel e Palestina para rezar pela paz,
o Papa pronunciava uma oração que
terminava assim: Senhor, desarmai
a língua e as mãos, renovai os
corações e as mentes, para que a



palavra que nos faz encontrar seja
sempre «irmão» (Discurso,
8-6-2014).

A verdade que nos faz livres (cf. Jo 8,
31-32) não consiste simplesmente na
posse ou na transmissão de
enunciados e informações que
correspondem à realidade das coisas.
Trata-se de algo mais profundo: a
verdade que fundamenta a
sinceridade e a lealdade com os
outros, em todas as suas formas, é
que todos os homens somos irmãos,
filhos do mesmo Pai.

Jesus Cristo mostrou nos com a sua
vida, veritatem faciens in caritate (cf. 
Ef 4,15), esta harmonia fundamental
entre a verdade e o amor. Por isso, a
verdade que liberta, que traz a paz,
está nessa manifestação eminente do
amor de Deus pelos homens, que é a
Cruz redentora: Como eu queria
que, por um momento, todos os
homens e mulheres de boa vontade



olhassem para a Cruz! Na cruz
podemos ver a resposta de Deus:
ali à violência não se respondeu
com violência, à morte não se
respondeu com a linguagem da
morte. No silêncio da Cruz se cala
o fragor das armas e fala a
linguagem da reconciliação, do
perdão, do diálogo, da paz.
(Homilia, 7-11-2014).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-caridade-no-
modo-de-falar/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-caridade-no-modo-de-falar/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caridade-no-modo-de-falar/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caridade-no-modo-de-falar/

	A caridade no modo de falar

