
opusdei.org

“A caminho do
centenário” (7): O
trabalho e as
atividades humanas
assumidas pelo
mistério de Cristo

A vida oculta de Jesus em
Nazaré revela que o trabalho e
as tarefas cotidianas têm um
valor divino profundo: podem
ser um caminho vocacional e de
união com Deus, buscando
imitar toda a vida do Senhor. As
diversas circunstâncias em que
se desenvolve a vida diária e o
trabalho cotidiano conferem a
esta chamada uma dimensão



verdadeiramente universal:
tornam-na acessível à imensa
maioria dos homens e mulheres
de todos os tempos.

18/12/2025

Toda teologia do trabalho deveria
partir de um fato histórico simples,
mas carregado de consequências:
Jesus de Nazaré, o Verbo feito carne,
trabalhou. Assim como o tema do
trabalho humano não foi muito
constante ao longo dos séculos, o
trabalho do Filho de Deus na Terra,
falando de modo geral, também não
ocupou um lugar central nas
diferentes espiritualidades propostas
pela pregação cristã.

Os ensinamentos diretos e explícitos
de Jesus durante sua vida pública —
parábolas, discursos, milagres e
exemplo — receberam, logicamente,



mais atenção do que os anos de sua
vida normal, dos quais podemos
supor que pelo menos quinze
tenham sido dedicados ao trabalho
manual. Na catequese, nas
representações artísticas, nas obras
teológicas, nos comentários
patrísticos e espirituais, os três anos
de vida pública — que culminaram
no mistério pascal de sua morte e
ressurreição – destacaram-se
compreensivelmente sobre o resto de
sua existência.

Por essa razão, a tradição da Igreja se
referiu frequentemente aos longos
anos de Nazaré chamando-os vida
oculta: oculta porque transcorreu
sem brilho, imersa na vida diária,
semelhante à de tantos outros jovens
de seu povoado e de seu entorno. O
testemunho dos Evangelhos é claro a
esse respeito: “Muitos que o
escutavam ficavam admirados e
diziam: De onde recebeu ele tudo
isto? Como conseguiu tanta



sabedoria? E esses grandes milagres
que são realizados por suas mãos?
Este homem não é o carpinteiro, filho
de Maria e irmão de Tiago, de José,
de Judas e de Simão? Suas irmãs não
moram aqui conosco? E ficaram
escandalizados por causa dele” (Mc
6, 2-3).

O termo grego tékton, com o qual os
evangelhos designam o trabalho de
Jesus – conhecido como “o artesão”
ou “o filho do carpinteiro” (cf. Mc 6,
3; Mt 13, 55) – indica uma série de
habilidades manuais de certo nível.
Traduzido na Vulgata latina como 
faber, evocou de forma imediata o
trabalho do ferreiro ou o do
carpinteiro, o ofício de quem maneja
com destreza o ferro e a madeira.
Procede da mesma raiz do termo
“técnica”, tão central na vida
contemporânea.

Em seu Diálogo com Trifão, São
Justino comenta que Jesus “fabricou



obras dessa profissão — arados e
jugos — enquanto estava entre os
homens, ensinando por meio deles o
símbolo da justiça e o que é uma vida
de trabalho” (LXXXVIII, 8). Tratava-se
sem dúvida de um trabalho
remunerado, de acordo com o
contexto da vida de José, esposo de
Maria, e com a prática habitual
daqueles que, sem riquezas nem
propriedades, ganham o pão com o
trabalho de suas mãos. Assim fez
Jesus: primeiro como adolescente e
aprendiz na oficina de José, e depois
como adulto, já com a
responsabilidade de sustentar a si
mesmo e à sua família.

Embora tenham sido anos de vida
oculta, isso não significa que o
impacto de seu trabalho se limitasse
ao lar de Nazaré. É razoável supor
que seu ofício de artesão tenha
contribuído para melhorar as
condições de vida de seus vizinhos,
consertando suas ferramentas de



trabalho ou fazendo objetos úteis
para seus lares – móveis, utensílios e
outros objetos de uso comum. Desta
maneira, o trabalho de Jesus na
oficina teve uma profunda dimensão
de serviço, se manifestou de modo
diferente quando Ele iniciou sua vida
pública.

Depois de ter trabalhado como
carpinteiro, no curto tempo em que
percorre os caminhos da Galileia e
da Judeia como rabino itinerante,
trabalha como mestre e médico:
ensina, prega, cura. “Jesus andava
por toda a Galileia, ensinando em
suas sinagogas, pregando o
Evangelho do Reino e curando todo
tipo de doença e enfermidade do
povo” (Mt 4, 23). É significativo que
estes três verbos – ensinar, pregar,
curar – sejam os mais frequentes nos
Evangelhos ao se referirem à sua
atividade. Alguns comentários
transmitidos pela tradição
apresentam com certa vivacidade a



imagem de Jesus como médico. O
trabalho de ensinar e curar
manifesta, no Filho de Maria, os
traços habituais de um trabalho
humano. Jesus leva uma vida
intensa, experimenta o cansaço,
precisa dormir, sente sede e fome (cf.
Mt 14, 13-14; Mc 1, 32-35; 3, 20; 4, 38;
6, 31; Jo 4,6).

Uma descoberta a anunciar ao
mundo

Se o Verbo feito carne assumiu uma
natureza humana perfeita e
completa (cf. Leão Magno, Carta a
Flaviano, DH n. 293), não deve
surpreender que todo itinerário
cristão, cujo fim é a identificação
com Jesus Cristo e a reprodução de
sua vida na dos seus discípulos, deva
encontrar – em algum nível – a
experiência humana do trabalho.
Não poderia ser diferente. O trabalho
faz parte da vocação originária de
todo ser humano, e a perfeita



humanidade do Verbo encarnado
inclui necessariamente também essa
dimensão.

No entanto, pelo menos ao longo do
segundo milênio da era cristã, a
proposta de uma sequela Christi que
tivesse esse aspecto concreto da vida
de Cristo — seu trabalho — como
centro do seguimento de Cristo foi
relativamente pouco frequente. Por
isso, reveste-se de um notável
interesse o fato de que, na vida
recente da Igreja, em 1928, São
Josemaria tenha se sentido chamado
por Deus para começar uma
fundação cujos membros tomassem
como exemplo o trabalho de Jesus,
promovendo, de modo particular, a
importância de imitar a atividade
que ele exerceu durante os anos de
sua vida cotidiana:

“Desde 1928, compreendi claramente
que Deus desejava que os cristãos
tomassem por exemplo toda a vida



do Senhor. Entendi especialmente a
sua vida escondida, a sua vida de
trabalho normal entre os homens: o
Senhor quer que muitas almas
encontrem o seu caminho nesses
anos de vida silenciosa e sem brilho
[...]. Sonho – e o sonho já se tornou
realidade – com multidões de filhos
de Deus santificando-se na sua vida
de cidadãos comuns, compartilhando
ideais, anseios e esforços com as
outras pessoas. Preciso gritar-lhes
esta verdade divina: Se permaneceis
no meio do mundo, não é porque
Deus se tenha esquecido de vós, não
é porque o Senhor não vos tenha
chamado. Deus vos convidou a
permanecer nas ocupações e nas
ansiedades da terra, porque vos fez
saber que a vossa vocação humana, a
vossa profissão, as vossas qualidades
não só não são alheias aos seus
desígnios divinos, mas foram
santificadas por Ele como oferenda
gratíssima ao Pai” (É Cristo que
passa, n. 20).



Duas perspectivas entre outras, que
têm relação com esta intuição,
aparecerão repetidas vezes na
pregação de São Josemaria.

Em primeiro lugar, a vida comum –
precisamente por ter sido assumida
por Jesus Cristo – não só se torna
santificável, como também pode
santificar quem a vive. É lugar de
encontro com Deus, de oração e de
serviço aos outros, de exercício das
virtudes; em suma, um lugar de
santidade. Não é uma condição de
vida secundária ou pouco
significativa, própria de quem não
recebeu uma vocação especial. A vida
cotidiana, afirma o fundador do
Opus Dei, é o âmbito no qual todos
podem escutar o chamado de Deus à
santidade, pois foi exatamente essa a
vida que o Filho de Deus encarnou
na Terra. Como tudo o que é
humano, exceto o pecado, foi
assumido pelo Verbo feito carne,
todas as realidades terrenas,



enobrecidas pelo trabalho do
homem, podem nos configurar com
Cristo.

Em segundo lugar as diversas
circunstâncias nas quais se
desenvolve a vida normal e o
trabalho diário conferem a essa
vocação uma dimensão
verdadeiramente universal:
tornando-a acessível à imensa
maioria dos homens e mulheres de
todos os tempos.

Nos primeiros escritos de São
Josemaria, tudo isso tem o tom de
uma descoberta que ele deseja
compartilhar com entusiasmo: uma
luz nova no coração da experiência
espiritual vivida por ele em 2 de
outubro de 1928 (cf. Carta 3, n. 92;
Carta 16, n. 3). Aquilo que o
Evangelho parecia ter deixado em
silêncio recupera inesperadamente a
palavra: o silêncio da vida comum



torna-se tão eloquente quanto o
anúncio público do Reino.

“Toda a vida do Senhor me enamora.
Tenho, além disso, um fraco especial
pelos seus trintas anos de existência
oculta em Belém, no Egito e em
Nazaré. Esse tempo – longo – a que o
Evangelho mal se refere, surge
desprovido de significado próprio
aos olhos de quem o considera
superficialmente. E, no entanto,
sempre sustentei que este silêncio
sobre a biografia do Mestre é bem
eloquente e encerra lições
maravilhosas para o cristão. Foram
anos intensos de trabalho e de
oração, em que Jesus Cristo teve uma
vida normal – como a nossa, se o
queremos – divina e humana ao
mesmo tempo. Naquela simples e
ignorada oficina de artesão, como
mais tarde diante das multidões,
cumpriu tudo com
perfeição” (Amigos de Deus, n. 56).



A presença do trabalho no coração
da missão do Opus Dei na Igreja
responde, portanto, a uma lógica
profundamente cristológica. Afinal, é
a união com Cristo por meio do
trabalho que permite que este se
torne o eixo em torno do qual giram
tanto as virtudes que levam à
santidade quanto a ação apostólica e
evangelizadora que orienta todas as
atividades humanas para Deus (Cf.
Carta 31, n. 10).

Para São Josemaria, santificar o
trabalho e identificar-se com Jesus
Cristo são dois programas que se
complementam mutuamente e fazem
parte de uma mesma mensagem que
ele tem consciência de ser chamado a
difundir (cf. Carta 14, n. 12).
Recordando a imagem de Santo
Agostinho sobre as diferentes flores
que contribuem para a beleza do
único jardim da Igreja (cf. 
DiscursoCCCIV, 3, 2), se outros
caminhos de santificação destacaram



ao longo do tempo diversas
dimensões da imitação de Cristo, a
vocação ao Opus Dei apresenta-se
como um chamado para imitar sua
perfeita humanidade – em particular
sua vida de trabalho – por meio da
qual se chega ao reconhecimento e à
adoração de sua divindade.

“Os que querem viver com perfeição
sua fé e praticar o apostolado
segundo o espírito do Opus Dei,
devem santificar-se com a profissão,
santificar a profissão e santificar os
outros com a profissão. Vivendo
assim, sem se distinguirem, portanto,
dos outros cidadãos, iguais àqueles
que trabalham com eles, esforçam-se
por se identificar com Cristo,
imitando seus trinta anos de trabalho
na oficina de Nazaré” (Entrevistas, n
70).

A razão mais profunda pela qual os
cristãos amam o mundo, o trabalho e
as atividades humanas é que o



próprio Deus as amou e as destinou
ao seu Filho. Elas estão presentes,
desde sempre, no projeto divino
sobre o mundo e a história (cf. É
Cristo que passa, n. 112).

Reconectar com o cristianismo
primitivo

Ao examinarmos atentamente a
mensagem que São Josemaria
reconhece como sua, percebemos
que a redescoberta de que falamos
não tem a ver com o que aconteceu
em outros momentos análogos da
história do cristianismo. Ao longo
destes dois milênios, muitas vezes
um aspecto da vida cristã, depois de
ter caído no esquecimento, voltou à
evidência. Por exemplo São
Francisco de Assis recordou aos
cristãos a importância da pobreza
evangélica e do desapego em um
tempo no qual muitos batizados –
inclusive entre os membros da Igreja
– pareciam tê-la esquecido. São



Carlos Borromeu exortou os
sacerdotes a uma vida íntegra e a
uma entrega total ao seu ministério,
depois de uma época marcada pelo
laxismo do Renascimento. E Santa
Teresa de Calcutá, em uma época
dominada pelo individualismo,
mostrou a todos os cristãos que a
misericórdia e o cuidado com o
próximo não têm limites de religião,
língua ou raça, pois a ternura de
Jesus alcança também os não
cristãos, sem exigir deles nada em
troca. Os traços fundamentais da
vida cristã, que uma vez foram
compreendidos e vividos por todos,
foram recuperados graças à pregação
desses santos, para serem propostos
novamente com energia.

No caso de São Josemaria, o convite
para buscar a união com Deus por
meio da vida cotidiana e do trabalho
diário – justamente por ser a vida
assumida pelo Verbo encarnado –
obedece a uma lógica distinta. Nos



anos trinta do século passado, ele
não começou a pregar tanto a
recuperação de um aspecto concreto
da vida cristã, mas uma verdadeira
mudança de perspectiva que afeta
sua compreensão histórica e o modo
de explicá-la.

De acordo com seu ensinamento, a
vocação à santidade e a plena união
com Deus são recebidas e exercidas
permanecendo no meio do mundo,
seguindo Jesus em sua vida cotidiana
e em seu trabalho. Tal proposta não
consiste em resgatar uma dimensão
temporariamente esquecida, mas em 
reconectar-se à vida do cristianismo
primitivo. Naqueles primeiros
tempos, os que anunciavam o
Evangelho e o testemunhavam com a
santidade de sua vida normal eram,
em geral, cristãos comuns que
viviam entre seus semelhantes:
leigos, homens e mulheres sem
cargos ou ministérios específicos na
comunidade eclesial. Todos se



esforçavam para reproduzir a vida
de Jesus em sua própria vida: na
família, no trabalho, no exercício da
cidadania, tanto no campo quanto na
cidade, nas variadas circunstâncias
da existência dos fiéis batizados dos
primeiros séculos da era cristã (cf. 1P
2, 11-17).

Ao examinar os escritos de São
Josemaria, observa-se que a
referência à vida dos primeiros
cristãos acompanha de modo
constante as primeiras explicações
sobre as características que a nova
fundação deveria ter (cf. Caminho,
nn 925, 971; Carta 6, n. 36). Assim o
expressava também em 1967, em
uma entrevista concedida à revista
Time: “Se se quer procurar um termo
de comparação, o modo mais fácil de
entender o Opus Dei é pensar na vida
dos primeiros cristãos. Eles viviam
profundamente a sua vocação cristã;
procuravam seriamente a perfeição a
que estavam chamados pelo fato,



simples e sublime, do Batismo. Não
se distinguiam exteriormente dos
demais cidadãos. Os sócios do Opus
Dei são pessoas comuns;
desenvolvem um trabalho corrente;
vivem no meio do mundo de acordo
com o que são: cidadãos cristãos que
querem corresponder cabalmente às
exigências da sua fé” (Entrevistas, n.
24).

O fundador do Opus Dei oferece a
todos uma nova perspectiva – que ele
mesmo descreve ser antiga como o
Evangelho e como o Evangelho nova
(cf. Carta 24, n. 1) – e que se mostra
imediatamente rica em implicações
para a vida espiritual daqueles que
creem em Jesus Cristo. Precisamente
por terem sido assumidos pelo Verbo
encarnado, o trabalho e a vida diária
possuem um valor divino sem deixar
de ser plenamente humanos. Quanto
mais plenamente se está no mundo,
mais se pode estar plenamente em
Deus. Para ser divino, é preciso



aprender a ser profundamente
humano. Daí o convite a descobrir o
divino escondido nas circunstâncias
mais corriqueiras da existência.

Outros autores contemporâneos de
São Josemaria – ou pouco posteriores
a ele – também refletiram sobre a
recuperação de uma teologia das
realidades terrenas e sobre a
responsabilidade dos leigos na
missão da Igreja. Alguns voltaram a
insistir na sacralidade do mundo e
no valor divino da matéria. A
preocupação pastoral de São
Josemaria e seu afeto pela vida
oculta de Jesus, no entanto,
permitiram-lhe ver um caminho
concreto de vida espiritual, em um
estilo de vida cristã a ser promovido
e tornado realidade, por meio de um 
programa de identificação com Jesus
Cristo. O seu ponto de partida não
era uma posição teológica a
defender, mas uma missão a cumprir



e uma fundação a garantir, para que
essa missão permanecesse no tempo.

“Jesus, crescendo e vivendo como um
de nós, revela-nos que a existência
humana, a vida corrente de cada dia,
tem um sentido divino. Por muito
que tenhamos considerado estas
verdades, devemos encher-nos
sempre de admiração ao pensar nos
trinta anos de obscuridade que
constituem a maior parte da vida de
Jesus entre os seus irmãos, os
homens. Anos de sombra, mas, para
nós, claros como a luz do sol. Mais:
resplendor que ilumina os nossos
dias e lhes dá uma autêntica
projeção, pois somos cristãos
comuns, com uma vida vulgar, igual
à de tantos milhões de pessoas nos
mais diversos lugares do mundo” (É
Cristo que passa, n. 14).

Aquilo que outros autores
identificam como aspectos da
teologia cristã que devem ser



recuperados ou revalorizados
constituía, para São Josemaria um
autêntico programa de vida,
encarnado em homens e mulheres
que seguem seus ensinamentos.
Dessa forma, ele oferece uma
orientação clara para a Igreja no
mundo contemporâneo, antecipando
em parte algumas das conclusões do
Concílio Vaticano II. O fundador do
Opus Dei está convicto de que o
mistério da Encarnação elevou de
maneira definitiva a dignidade do
trabalho e das realidades terrenas,
possibilitando que inúmeras pessoas
descobrissem a Deus onde antes não
o procuravam:

“Somos cristãos comuns.
Trabalhamos em profissões muito
diferentes; toda a nossa atividade
corre pelos trilhos da normalidade;
tudo se desenvolve a um ritmo
previsível. Os dias parecem iguais,
até monótonos... Pois bem: esse
programa, aparentemente tão



comum, tem um valor divino: é algo
que interessa a Deus, porque Cristo
quer encarnar-se nos nossos
afazeres, animando por dentro até as
ações mais humildes. [...] Cristo está
interessado nesse trabalho que temos
que realizar – uma e mil vezes – no
escritório, na fábrica, na oficina, na
escola, no campo, no exercício da
profissão manual ou intelectual” (É
Cristo que passa, n. 174).

A divinização – conceito empregado
pelos Padres da Igreja de tradição
grega para expressar a participação
do crente, pela graça, na própria vida
de Deus – adquire em São Josemaria
uma nova amplitude: já não se limita
à alma, mas se estende também às
obras e a toda a vida do cristão.
Aquilo que a perspectiva
pneumatológica dos Padres
sublinhava no âmbito da vida da
graça e da ação do Espírito, a visão
cristocêntrica de São Josemaria
prolonga até o trabalho humano e



tudo o que dele deriva e com ele se
edifica: “Não se pode esquecer que o
trabalho humanamente digno, nobre
e honesto, pode – e deve! – elevar-se
à ordem sobrenatural, passando a
ser uma ocupação divina” (Forja, n.
687).

O impulso que anima o fundador da
Opus Dei não é apenas o legítimo
desejo de revalorizar elementos
essenciais da mensagem cristã que
corriam o risco de serem
descuidados na história da Igreja ou
na reflexão teológica, nem apenas o
empenho em reafirmar as profundas
implicações do mistério da
Encarnação para que voltem a
iluminar a vida dos cristãos. Ele sabe
que é depositário de uma 
missão:secundar as moções do
Espírito Santo para iluminar a vida
de inúmeros homens e mulheres,
anunciando-lhes que “se abriram os
caminhos divinos da terra” (cf. É
Cristo que passa, n. 21; Amigos de



Deus, n. 314). Esta é a missão do Opus
Dei que acende na alma de seu
fundador a chama de uma oração
constante:

“Senhor, concede-nos a tua graça.
Abre-nos a porta da oficina de
Nazaré, para que aprendamos a
contemplar-te, com a tua Mãe Santa
Maria e com o Santo Patriarca José –
a quem tanto amo e venero –
dedicados os três a uma vida de
trabalho santo. Comover-se-ão os
nossos pobres corações, iremos à tua
procura e te encontraremos no
trabalho cotidiano, que Tu desejas
que convertamos em obra de Deus,
em obra de Amor” (Amigos de Deus,
n. 72).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-
centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-

https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-humanas-assumidas-pelo-misterio-de-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-humanas-assumidas-pelo-misterio-de-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-humanas-assumidas-pelo-misterio-de-cristo/


humanas-assumidas-pelo-misterio-de-
cristo/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-humanas-assumidas-pelo-misterio-de-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-7-o-trabalho-e-as-atividades-humanas-assumidas-pelo-misterio-de-cristo/

	“A caminho do centenário” (7): O trabalho e as atividades humanas assumidas pelo mistério de Cristo

