
opusdei.org

“A caminho do
centenário” (5): O
trabalho, entre
criação e redenção

O trabalho humano, além de
cooperar com o projeto divino
da criação, participa também
da redenção: assumido por
Cristo, pode ser meio de
santificação e de transformação
do mundo quando é vivido com
caridade e espírito sacerdotal.
Assim, o trabalho cotidiano
converte-se em oferenda
eucarística e caminho para
Deus.



22/07/2025

Criados à imagem e semelhança de
Deus, o homem e a mulher são
chamados a colaborar livremente no
desígnio do Criador. Esta liberdade,
no entanto, foi posta à prova desde o
princípio e sucumbiu ao orgulho e ao
egoísmo. Desde então ela continua
sendo enfraquecida pelo pecado ao
longo da história. Aquilo que o
pecado divide, degrada e fere,
precisa ser reconciliado, elevado e
curado. O mistério da humanidade
do Verbo, que estava na própria
origem do plano criador de Deus,
vem ao nosso encontro na história da
salvação como dom de misericórdia e
mistério de morte e ressurreição.

O trabalho humano participa das
duas dimensões do único plano
salvífico de Deus. O artigo anterior
destacava a primeira delas: mediante



seu trabalho, o ser humano coopera
com o desígnio divino de conduzir a
criação rumo a sua plenitude. A
triste experiência do pecado e as
feridas infligidas à nossa condição
humana convidam-nos a considerar
a segunda: como o trabalho pode ser
integrado ao plano de salvação.

Atividade redimida e redentora

O Filho de Deus, ao fazer-se homem
redimiu tudo o que assumiu (cfr.
Leão I, Carta a Flavianus, DH 293).
Ele quis compartilhar a experiência
do trabalho e da vida cotidiana,
fazendo com que o atuar humano
não só colaborasse com o desígnio
criador de Deus, mas que
participasse, além disso, da obra da
redenção. Com efeito, já que se trata
de um único projeto que visa uma
criação renovada, com a liberdade
redimida por Cristo, o homem e a
mulher levam a criação a uma
plenitude que implica também



reconciliar o que está dividido,
reunir o que está disperso, sanar o
que está ferido. As consequências do
pecado no trabalho humano não se
limitam, de fato, à fadiga e ao suor
(cfr. Gn 3, 17-19); o pecado pode
também deformar o sentido do
trabalho, transformando-o em
instrumento de egoísmo e de
orgulho, de exploração e de
violência. Não obstante, como o
trabalho foi assumido e redimido por
Jesus Cristo, podemos falar aqui
também, como a Igreja canta no
Pregão pascal, de uma felix culpa: a
capacidade de participar da obra da
salvação confere ao trabalho
humano uma dignidade e um valor
ainda maiores.

A constituição Gaudium et spes do
Concílio Vaticano II comenta com
realismo que a atividade humana,
constantemente ameaçada pelo
orgulho e pelo amor próprio
desordenado, precisa ser purificada e



sanada pela cruz e a ressurreição de
Jesus Cristo (cfr. n. 37). A seguir, o
documento mostra extensa e
profundamente como a atividade
humana eleva-se e aperfeiçoa-se no
mistério pascal. A partir do exemplo
da vida de Jesus, compreendemos
que a caridade, que leva os seres
humanos à santidade, é também a lei
fundamental da transformação do
mundo (cfr. n. 38). O trabalho
redimido, como trabalho em Cristo,
informado pelo serviço e pela
caridade, torna-se então capaz de
renovar o mundo para levá-lo a Deus
purificado e sanado. O Concílio
sublinha, além disso, o valor das
coisas pequenas, feitas por amor: a
lei do amor que constrói a
fraternidade e transforma os
ambientes, as relações e o trabalho
“não deve ser buscada unicamente
nos acontecimentos importantes,
mas, sobretudo na vida
cotidiana” (Ibid).



A pregação sobre o trabalho, que São
Josemaria começara já antes do
Concílio, situa-se nesta mesma
perspectiva. A caridade de Jesus
Cristo e a graça de seu mistério
pascal é que outorgam ao trabalho
um valor salvífico, convertendo-o em
obra de Deus. É o amor que salva,
que dá grandeza ao que parece
pequeno:

“[O trabalho humano], por humilde e
insignificante que a tarefa pareça,
contribui para ordenar cristãmente
as realidades temporais – para
manifestar sua dimensão divina – e é
assumido e integrado na obra
prodigiosa da criação e da redenção
do mundo: o trabalho eleva-se assim
à ordem da graça, santifica-se,
converte-se em obra de Deus, 
operatio Dei, opus Dei” (Entrevistasn.
10).

Em um texto publicado em Forja, o
fundador da Obra qualificava o



trabalho como atividade redimida e
redentora:

“As tarefas profissionais – também o
trabalho do lar é uma profissão de
primeira ordem – são testemunho da
dignidade da criatura humana;
ocasião de desenvolvimento da
própria personalidade; vínculo de
união com os outros, fonte de
recursos; meio de contribuir para a
melhoria da sociedade em que
vivemos, e de fomentar o progresso
da humanidade inteira... – Para um
cristão, estas perspectivas alargam-se
e ampliam-se ainda mais, porque o
trabalho – assumido por Cristo como
realidade redimida e redentora – se
converte em meio e em caminho de
santidade, em tarefa concreta,
santificável e santificadora” (Forja n.
702).

Uma obra divina

Quando falava da missão do Opus
Dei e do que a vocação a esse



caminho eclesial comportava, São
Josemaria apresentava o trabalho
humano como uma obra divina: uma
atividade que não se limita apenas ao
plano da natureza, mas implica
também o da graça. A vocação ao
Opus Dei, é, portanto, uma chamada
a divinizar as atividades terrenas, a
abrir os caminhos divinos da terra, a
transformar em ouro, como o rei
Midas, o que parece de um material
menos nobre ou precioso (cfr. 
Amigos de Deus, n. 308). É, porém,
evidente que não é o homem que
diviniza o humano: o próprio Deus,
por sua graça, torna redentora nossa
ação. Daí a necessidade de trabalhar 
em Cristo, como filhos de Deus,
participando da missão do Verbo
encarnado na história. Assim se
dirigia São Josemaria a seus filhos e
filhas espirituais:

“Ao trabalhar não exerceis uma
tarefa mera mente humana, porque
o espírito do Opus Dei é que a



convertais em obra divina. Com a
graça de Deus, dais ao vosso trabalho
profissional no meio do mundo o seu
sentido mais profundo e mais pleno,
ao orientá-lo para a salvação das
almas, ao pô-lo em relação com a
missão redentora de Cristo” (Carta
14, n. 20).

Uma parte importante da luz
fundacional que São Josemaria
recebeu – e que transmitiu àqueles
que o seguiram – foi a convicção de
que um grande número de homens e
mulheres são chamados, em virtude
de seu Batismo, a santificar-se sem
abandonar nem o lugar nem o
contexto habitual de sua vida. Sua
missão consiste em elevar as
atividades normais à ordem da
graça:

“Não nos criou o Senhor para
construirmos aqui uma Cidade
definitiva (cfr. Hb 13, 14), porque este
mundo é caminho para o outro, que é



morada sem pesar (Jorge Manrique, 
Coplas, V). No entanto, os filhos de
Deus não devem desinteressar-se das
atividades terrenas, em que Deus os
coloca para santificá-las, para
impregná-las da nossa fé bendita, a
única que traz verdadeira paz,
alegria autêntica às almas e aos
diversos ambientes. Esta tem sido a
minha pregação constante desde
1928: urge cristianizar a sociedade;
levar a todos os estratos desta nossa
humanidade o sentido sobrenatural,
de modo que nos empenhemos em
elevar à ordem da graça os afazeres
diários, a profissão ou o ofício. Desta
forma, todas as ocupações humanas
se iluminam com uma esperança
nova, que transcende o tempo e a
caducidade do que é
mundano” (Amigos de Deus, n. 210).

Reconciliar o mundo com Deus

Os ensinamentos do fundador do
Opus Dei sobre o valor redentor do



trabalho inserem-se com
naturalidade em duas grandes
perspectivas teológicas que o
Magistério da Igreja e a liturgia
aceitaram e explicitaram: que o povo
cristão, em virtude do Batismo, é um
povo sacerdotal; e que o trabalho
humano possui uma dimensão
eucarística.

Trabalhar com alma sacerdotal

A participação dos fiéis cristãos na
obra da redenção realiza-se através
do sacerdócio comum, que todos
recebem com o Batismo. No Novo
Testamento, São Pedro e São Paulo
falam de um culto espiritual que os
cristãos rendem a Deus com sua vida
inteira (cfr. 1Pedro 2, 5; Rm 12, 1). No
segundo capítulo de Lumen gentium,
os padres conciliares optaram por
falar do povo de Deus como um povo
sacerdotal, atualizando assim a
doutrina do sacerdócio comum dos
fiéis: “os batizados são consagrados,



com efeito, pela regeneração e a
unção do Espírito Santo como casa
espiritual e sacerdócio santo para
que, por meio de toda obra do
homem cristão, ofereçam sacrifícios
espirituais e anunciem o poder
daquele que os chamou das trevas à
sua admirável luz” (Lumen gentium,
n. 2).

Na consagração de um altar em 1975,
São Josemaria afirmou que o próprio
corpo dos cristãos e as atividades que
eles realizam convertem-se em um
altar:

“Sempre que consagro um altar
procuro tirar consequências
pessoais: Vede o que se fez com um
altar para consagrá-lo a Deus.
Primeiro, ungi-lo. Vós e eu fomos
ungidos quando nos fizeram cristãos:
no peito, nas costas, com o óleo
santo. Ungiram-nos também no dia
em que fomos crismados. Nós,
sacerdotes, fomos ungidos nas mãos.



E eu espero, com a graça do Senhor,
que nos hajam de ungir no dia da
Extrema-Unção, que não nos mete
medo. Que alegria sentir-se ungido
desde o dia em que se nasce até
aquele em que se morre! Sentir-se
altar de Deus, coisa de Deus, lugar
onde Deus faz o seu sacrifício, o
sacrifício eterno segundo a ordem de
Melquisedec” (AGP, PO1 1975, p. 824
cit. em A. Vázquez de Prada, O
fundador del Opus Dei, vol. III,
Quadrante, São Paulo, p. 693).

Para o fundador, a santificação do
trabalho e o sacerdócio comum dos
fiéis são duas dimensões
inseparáveis de uma mesma
realidade. São Josemaria exortava,
frequentemente, a viver com alma
sacerdotal, expressão que ele
costumava vincular à necessidade de
atuar commentalidade laical.
Sublinhava, assim, que o exercício do
sacerdócio comum não se limitava a
uma série de práticas religiosas, mas



que se realizava especialmente
através do compromisso nas
atividades temporais, próprias dos
fiéis leigos por sua vocação secular
(cfr. Carta 25, n. 3; Carta 10, n. 1; cfr.
também Forja, n. 369, Entrevistas, n.
117).

Os cristãos manifestam sua alma
sacerdotal não só através da oração,
das práticas espirituais ou das obras
apostólicas, nem unicamente ao
oferecer com paciência as
dificuldades cotidianas. Para São
Josemaria, os âmbitos privilegiados
para o exercício do sacerdócio
comum são o trabalho e as ocupações
normais, as que preenchem a
jornada de quem vive no meio do
mundo. Ensinava que a mesa de
trabalho é como um altar, e
acrescentava que o leito conjugal dos
esposos também o é, sublinhando
assim que o trabalho ao qual se
referia incluía, em sentido amplo
toda a existência comum e os deveres



do próprio estado. Para qualquer
cristão, afirmava ele, trabalhar tem
analogias com a celebração da santa
Missa: uma Missa que dura o dia
inteiro.

“Servi-lo não só no altar, mas no
mundo inteiro, que é altar para nós.
Todas as obras dos homens se fazem-
como num altar, e cada um de vós,
nessa união de almas contemplativas
que é vossa jornada, diz de algum
modo a sua missa que dura vinte e
quatro horas, à espera da missa
seguinte, que durará outras vinte e
quatro horas, e assim até o fim de
nossa vida” (Anotações de uma
meditação, 19/03/1968.Citado em J.
Echevarría, Vivir la Santa Misa, Rialp,
Madri 2010, p. 17).

Todas as atividades terrenas, nas
quais os fiéis exercitam as virtudes
cristãs – o cuidado com a família, o
testemunho na vida social, o
descanso e o lazer, vividos com



sentido cristão – confluem, com
efeito, nessa missa da qual São
Josemaria falava. O exercício do
trabalho, quer intelectual, quer
manual, parece ocupar, no entanto,
um lugar privilegiado. Em uma
reunião familiar na América Latina,
um cirurgião comentava que quando
vestia o avental antes de entrar no
centro cirúrgico, via esse gesto como
se estivesse se revestindo com os
paramentos, como o sacerdote se
prepara para celebrar a Eucaristia.
Um pequeno crucifixo na
escrivaninha onde se estuda, ao lado
dos livros, pode recordar igualmente
que uma hora de estudo para um
apóstolo moderno, é uma hora de
oração. O esforço e o compromisso
intelectual orientados aos serviço dos
outros e ao bem comum, convertem-
se assim em uma oferenda agradável
a Deus (cfr. Caminho nn. 277, 302,
335).



A dimensão eucarística do
trabalho

Na pregação de São Josemaria sobre
a santificação das atividades
terrenas, a exortação a trabalhar
com alma sacerdotal junta-se à
perspectiva teológica que reconhece
ao trabalho sua profunda dimensão
eucaristica. A tradição cristã de todos
os tempos expressa implicitamente
essa perspectiva quando fala da 
oferenda do trabalho, costume muito
arraigado na vida de muitos cristãos.
O trabalho, neste sentido, é um
sacrifício que se oferece a Deus.
Porém, em que consiste, exatamente
esta oferenda? Trata-se unicamente
de elevar a Deus o esforço e o
sacrifício que o trabalho requer,
como se fosse uma forma de oração?

Na verdade, a dimensão eucarística
do trabalho ultrapassa as
circunstâncias externas – como as
dificuldades – ou os sentimentos



interiores – como o sacrifício ou o
esforço - O trabalho é oferenda
eucarística porque transforma a
matéria do mundo e a consagra a
Deus. De modo análogo à
transformação na santa Missa do pão
e do vinho no corpo e no sangue de
Cristo, o trabalho cristão realiza
igualmente uma transformação: a do
mundo, ao torná-lo mais conforme
aos desígnios de Deus. Trabalhar
cristãmente é dar às atividades
humanas uma nova forma, a forma
da caridade de Cristo. Através do
trabalho, cristão pode transformar e,
portanto, consagrar o que passa por
suas mãos (cfr. Lumen gentium, n.
34). Assim, quem trabalha pode levar
verdade onde há mentira, confiança
onde há desconfiança, amor onde há
inimizade, bens onde há pobreza,
unidade onde há divisão e cura onde
há doença, tanto física como
espiritual.



A dimensão eucarística do trabalho
manifesta-se de modo especialmente
claro na liturgia da santa Missa, que
a Igreja celebra seguindo fielmente
as palavras e gestos de Jesus.
Diferentemente do que ocorria na
antiga aliança, em cujo altar eram
oferecidos frutos da terra ou animais
do rebanho, no altar cristão
oferecem-se o pão e o vinho, os quais
não são produtos que a natureza
proporciona já prontos, mas
requerem a intervenção do trabalho
humano para serem elaborados. É o
que expressa o rito do ofertório nas
orações do missal reformado depois
do Concílio Vaticano II, ao descrever
o pão e o vinho como “fruto da terra
e do trabalho do homem” e “fruto da
videira e do trabalho do homem”.

O trabalho humano se vê assim
integrado, de forma assombrosa, no
ato supremo da redenção – o
sacrifício do Calvário – que se torna
presente de modo incruento em cada



celebração eucarística. O trabalho de
um médico e o de uma professora, de
um profissional de informática e o de
uma enfermeira, o de um operário e
o de uma atriz de teatro, o trabalho
de um artista e o de um engenheiro,
de um cozinheiro e de uma
empresária, de um advogado ou de
um político, o cuidado que um pai e
uma mãe de família têm na formação
de seus filhos, assim como o resto dos
inumeráveis trabalhos, humildes ou
importantes, que formam a imensa
variedade das atividades humanas
honestas, todos cabem nesse altar.
Todos podem ser oferecidos junto
com o trabalho que tornou possível
elaborar o pão e o vinho,
participando assim no mistério
redentor de Cristo. Como recordava
São Josemaria: “Qualquer trabalho,
mesmo o mais escondido, mesmo o
mais insignificante, oferecido ao
Senhor, leva a força da vida de
Deus” (Forja n. 49).



Há um momento especialmente
significativo na vida do fundador do
Opus Dei no qual seu ensinamento
sobre a dimensão eucarística do
trabalho plasmou-se numa imagem
eloquente. Referimo-nos à celebração
da santa Missa no campus da
Universidade de Navarra, em
Pamplona, no dia 8 de outubro de
1967:

“Reparem, por um momento em
como está emoldurada a nossa
Eucaristia, a nossa Ação de Graças:
encontramo-nos num templo
singular; poderia dizer-se que a nave
é o campus universitário; o retábulo,
a Biblioteca da Universidade; além,
as máquinas que levantam novos
edifícios; e, por cima, o céu de
Navarra... Será que esta enumeração
não está confirmando, de uma forma
plástica e inesquecível, que é a vida
corrente o verdadeiro lugar da
existência cristã? Meus filhos: Aí
onde estão as nossas aspirações,



nosso trabalho, nossos amores – aí
está o lugar do nosso encontro
cotidiano com Cristo. Em meio das
coisas mais materiais da terra é que
nós devemos santificar-nos, servindo
a Deus e a todos os
homens” (Entrevistas, n. 113).

Depois desta explicação teológica
sobre a participação do trabalho
humano na obra da criação e da
redenção, nos artigos seguintes
retomaremos e comentaremos outros
ensinamentos de São Josemaria.
Veremos como o trabalho humano,
as atividades normais e a vocação ao
Opus Dei iluminam-se mutuamente,
delineando um modo específico de
participar na missão do Verbo
Encarnado: como filhos no Filho.

Esta série é coordenada pelo prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti, com alguns



professores e professoras da
Pontifícia Universidade da Santa
Cruz, Roma.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-
centenario-5-o-trabalho-entre-criacao-e-

redencao/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-5-o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-5-o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-5-o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-5-o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/

	“A caminho do centenário” (5): O trabalho, entre criação e redenção

