opusdei.org

“A caminho do
centenario” (5): O
trabalho, entre
criacao e redencao

O trabalho humano, além de
cooperar com o projeto divino
da criacdo, participa também
da redencdo: assumido por
Cristo, pode ser meio de
santificacdo e de transformacao
do mundo quando é vivido com
caridade e espirito sacerdotal.
Assim, o trabalho cotidiano
converte-se em oferenda
eucaristica e caminho para
Deus.



22/07/2025

Criados a imagem e semelhanca de
Deus, o homem e a mulher sdo
chamados a colaborar livremente no
designio do Criador. Esta liberdade,
no entanto, foi posta a prova desde o
principio e sucumbiu ao orgulho e ao
egoismo. Desde entdo ela continua
sendo enfraquecida pelo pecado ao
longo da histéria. Aquilo que o
pecado divide, degrada e fere,
precisa ser reconciliado, elevado e
curado. O mistério da humanidade
do Verbo, que estava na propria
origem do plano criador de Deus,
vem ao nosso encontro na historia da
salvagdo como dom de misericordia e
mistério de morte e ressurreicao.

O trabalho humano participa das
duas dimensdes do unico plano
salvifico de Deus. O artigo anterior
destacava a primeira delas: mediante



seu trabalho, o ser humano coopera
com o designio divino de conduzir a
criacdo rumo a sua plenitude. A
triste experiéncia do pecado e as
feridas infligidas a nossa condicéo
humana convidam-nos a considerar
a segunda: como o trabalho pode ser
integrado ao plano de salvacéo.

Atividade redimida e redentora

O Filho de Deus, ao fazer-se homem
redimiu tudo o que assumiu (cfr.
Ledo I, Carta a Flavianus, DH 293).
Ele quis compartilhar a experiéncia
do trabalho e da vida cotidiana,
fazendo com que o atuar humano
ndo so colaborasse com o designio
criador de Deus, mas que
participasse, além disso, da obra da
redencdo. Com efeito, ja que se trata
de um unico projeto que visa uma
criacdo renovada, com a liberdade
redimida por Cristo, o homem e a
mulher levam a criagdo a uma
plenitude que implica também



reconciliar o que esta dividido,
reunir o que esta disperso, sanar o
que esta ferido. As consequéncias do
pecado no trabalho humano néo se
limitam, de fato, a fadiga e ao suor
(cfr. Gn 3, 17-19); o pecado pode
também deformar o sentido do
trabalho, transformando-o em
instrumento de egoismo e de
orgulho, de exploracdo e de
violéncia. Ndo obstante, como o
trabalho foi assumido e redimido por
Jesus Cristo, podemos falar aqui
também, como a Igreja canta no
Pregdo pascal, de uma felix culpa: a
capacidade de participar da obra da
salvacdo confere ao trabalho
humano uma dignidade e um valor
ainda maiores.

A constituicdo Gaudium et spes do
Concilio Vaticano II comenta com
realismo que a atividade humana,
constantemente ameacada pelo
orgulho e pelo amor proprio
desordenado, precisa ser purificada e



sanada pela cruz e a ressurreicdo de
Jesus Cristo (cfr. n. 37). A seguir, o
documento mostra extensa e
profundamente como a atividade
humana eleva-se e aperfeicoa-se no
mistério pascal. A partir do exemplo
da vida de Jesus, compreendemos
que a caridade, que leva os seres
humanos a santidade, é também a lei
fundamental da transformacao do
mundo (cfr. n. 38). O trabalho
redimido, como trabalho em Cristo,
informado pelo servico e pela
caridade, torna-se entdo capaz de
renovar o mundo para leva-lo a Deus
purificado e sanado. O Concilio
sublinha, além disso, o valor das
coisas pequenas, feitas por amor: a
lei do amor que constroi a
fraternidade e transforma os
ambientes, as relacgdes e o trabalho
“ndo deve ser buscada unicamente
nos acontecimentos importantes,
mas, sobretudo na vida

cotidiana” (Ibid).



A pregacdo sobre o trabalho, que Sao
Josemaria comecara ja antes do
Concilio, situa-se nesta mesma
perspectiva. A caridade de Jesus
Cristo e a graca de seu mistério
pascal é que outorgam ao trabalho
um valor salvifico, convertendo-o em
obra de Deus. £ 0 amor que salva,
que da grandeza ao que parece
pequeno:

“[O trabalho humano], por humilde e
insignificante que a tarefa pareca,
contribui para ordenar cristdmente
as realidades temporais — para
manifestar sua dimenséo divina —e €
assumido e integrado na obra
prodigiosa da criacdo e da redencdo
do mundo: o trabalho eleva-se assim
a ordem da graca, santifica-se,
converte-se em obra de Deus,
operatio Dei, opus Dei” (Entrevistasn.
10).

Em um texto publicado em Forja, o
fundador da Obra qualificava o



trabalho como atividade redimida e
redentora:

“As tarefas profissionais — também o
trabalho do lar é uma profissdo de
primeira ordem — sdo testemunho da
dignidade da criatura humana;
ocasido de desenvolvimento da
propria personalidade; vinculo de
unido com os outros, fonte de
recursos; meio de contribuir para a
melhoria da sociedade em que
vivemos, e de fomentar o progresso
da humanidade inteira... — Para um
cristao, estas perspectivas alargam-se
e ampliam-se ainda mais, porque o
trabalho — assumido por Cristo como
realidade redimida e redentora - se
converte em meio e em caminho de
santidade, em tarefa concreta,
santificavel e santificadora” (Forja n.
702).

Uma obra divina

Quando falava da missdo do Opus
Dei e do que a vocacdo a esse



caminho eclesial comportava, Sdo
Josemaria apresentava o trabalho
humano como uma obra divina: uma
atividade que ndo se limita apenas ao
plano da natureza, mas implica
também o da graca. A vocacao ao
Opus Dej, é, portanto, uma chamada
a divinizar as atividades terrenas, a
abrir os caminhos divinos da terra, a
transformar em ouro, como o rei
Midas, o que parece de um material
menos nobre ou precioso (cfr.
Amigos de Deus, n. 308). E, porém,
evidente que ndo é o homem que
diviniza o humano: o proprio Deus,
por sua graca, torna redentora nossa
acdo. Dai a necessidade de trabalhar
em Cristo, como filhos de Deus,
participando da missdo do Verbo
encarnado na historia. Assim se
dirigia Sdo Josemaria a seus filhos e
filhas espirituais:

“Ao trabalhar ndo exerceis uma
tarefa mera mente humana, porque
0 espirito do Opus Dei é que a



convertais em obra divina. Com a
graca de Deus, dais ao vosso trabalho
profissional no meio do mundo o seu
sentido mais profundo e mais pleno,
ao orienta-lo para a salvacao das
almas, ao p6-lo em relacdo com a
missdo redentora de Cristo” (Carta
14, n. 20).

Uma parte importante da luz
fundacional que Sao Josemaria
recebeu — e que transmitiu aqueles
que o seguiram - foi a convicgdo de
que um grande numero de homens e
mulheres sdo chamados, em virtude
de seu Batismo, a santificar-se sem
abandonar nem o lugar nem o
contexto habitual de sua vida. Sua
missdo consiste em elevar as
atividades normais a ordem da
graca:

“Nao nos criou o Senhor para
construirmos aqui uma Cidade
definitiva (cfr. Hb 13, 14), porque este
mundo é caminho para o outro, que é



morada sem pesar (Jorge Manrique,
Coplas, V). No entanto, os filhos de
Deus ndo devem desinteressar-se das
atividades terrenas, em que Deus os
coloca para santifica-las, para
impregnd-las da nossa fé bendita, a
unica que traz verdadeira paz,
alegria auténtica as almas e aos
diversos ambientes. Esta tem sido a
minha pregacdo constante desde
1928: urge cristianizar a sociedade;
levar a todos os estratos desta nossa
humanidade o sentido sobrenatural,
de modo que nos empenhemos em
elevar a ordem da graca os afazeres
diarios, a profissdo ou o oficio. Desta
forma, todas as ocupacdes humanas
se iluminam com uma esperanca
nova, que transcende o tempo e a
caducidade do que é

mundano” (Amigos de Deus, n. 210).

Reconciliar o mundo com Deus

Os ensinamentos do fundador do
Opus Dei sobre o valor redentor do



trabalho inserem-se com
naturalidade em duas grandes
perspectivas teologicas que o
Magistério da Igreja e a liturgia
aceitaram e explicitaram: que o povo
cristdo, em virtude do Batismo, é um
povo sacerdotal; e que o trabalho
humano possui uma dimensdo
eucaristica.

Trabalhar com alma sacerdotal

A participacdo dos fiéis cristdos na
obra da redencdo realiza-se através
do sacerddcio comum, que todos
recebem com o Batismo. No Novo
Testamento, Sdo Pedro e Sdo Paulo
falam de um culto espiritual que os
cristdos rendem a Deus com sua vida
inteira (cfr. 1Pedro 2, 5; Rm 12, 1). No
segundo capitulo de Lumen gentium,
0s padres conciliares optaram por
falar do povo de Deus como um povo
sacerdotal, atualizando assim a
doutrina do sacerdocio comum dos
fiéis: “os batizados sdo consagrados,



com efeito, pela regeneracao e a
uncao do Espirito Santo como casa
espiritual e sacerdocio santo para
que, por meio de toda obra do
homem cristdo, oferecam sacrificios
espirituais e anunciem o poder
daquele que os chamou das trevas a
sua admiravel luz” (Lumen gentium,
n. 2).

Na consagracdo de um altar em 1975,
Sao Josemaria afirmou que o proprio
corpo dos cristdos e as atividades que
eles realizam convertem-se em um
altar:

“Sempre que consagro um altar
procuro tirar consequéncias
pessoais: Vede o que se fez com um
altar para consagra-lo a Deus.
Primeiro, ungi-lo. Vos e eu fomos
ungidos quando nos fizeram cristaos:
no peito, nas costas, com o 6leo
santo. Ungiram-nos também no dia
em que fomos crismados. Nos,
sacerdotes, fomos ungidos nas maos.



E eu espero, com a graga do Senhor,
que nos hajam de ungir no dia da
Extrema-Uncdo, que ndo nos mete
medo. Que alegria sentir-se ungido
desde o dia em que se nasce até
aquele em que se morre! Sentir-se
altar de Deus, coisa de Deus, lugar
onde Deus faz o seu sacrificio, o
sacrificio eterno segundo a ordem de
Melquisedec” (AGP, PO1 1975, p. 824
cit. em A. Vazquez de Prada, O
fundador del Opus Dei, vol. I1I,
Quadrante, Sao Paulo, p. 693).

Para o fundador, a santificacdo do
trabalho e o sacerddcio comum dos
fiéis sdo duas dimensodes
inseparaveis de uma mesma
realidade. Sdo Josemaria exortava,
frequentemente, a viver com alma
sacerdotal, expressdo que ele
costumava vincular a necessidade de
atuar commentalidade laical.
Sublinhava, assim, que o exercicio do
sacerddcio comum ndo se limitava a
uma série de praticas religiosas, mas



que se realizava especialmente
através do compromisso nas
atividades temporais, proprias dos
fiéis leigos por sua vocacdo secular
(cfr. Carta 25, n. 3; Carta 10, n. 1; cfr.
também Forja, n. 369, Entrevistas, n.
117).

Os cristdos manifestam sua alma
sacerdotal ndo s¢ através da oracao,
das praticas espirituais ou das obras
apostolicas, nem unicamente ao
oferecer com paciéncia as
dificuldades cotidianas. Para Sao
Josemaria, os &mbitos privilegiados
para o exercicio do sacerdocio
comum sdo o trabalho e as ocupacoes
normais, as que preenchem a
jornada de quem vive no meio do
mundo. Ensinava que a mesa de
trabalho é como um altar, e
acrescentava que o leito conjugal dos
esposos também o é, sublinhando
assim que o trabalho ao qual se
referia incluia, em sentido amplo
toda a existéncia comum e os deveres



do proprio estado. Para qualquer
cristdo, afirmava ele, trabalhar tem
analogias com a celebracdo da santa
Missa: uma Missa que dura o dia
inteiro.

“Servi-lo ndo s6 no altar, mas no
mundo inteiro, que é altar para nos.
Todas as obras dos homens se fazem-
como num altar, e cada um de vos,
nessa unido de almas contemplativas
que é vossa jornada, diz de algum
modo a sua missa que dura vinte e
quatro horas, a espera da missa
seguinte, que durara outras vinte e
quatro horas, e assim até o fim de
nossa vida” (Anotacdes de uma
meditacdo, 19/03/1968.Citado em J.
Echevarria, Vivir la Santa Misa, Rialp,
Madri 2010, p. 17).

Todas as atividades terrenas, nas
quais os fiéis exercitam as virtudes
cristds — o cuidado com a familia, o
testemunho na vida social, o
descanso e o lazer, vividos com



sentido cristao — confluem, com
efeito, nessa missa da qual Sao
Josemaria falava. O exercicio do
trabalho, quer intelectual, quer
manual, parece ocupar, no entanto,
um lugar privilegiado. Em uma
reunido familiar na América Latina,
um cirurgido comentava que quando
vestia o0 avental antes de entrar no
centro cirurgico, via esse gesto como
se estivesse se revestindo com os
paramentos, como o sacerdote se
prepara para celebrar a Eucaristia.
Um pequeno crucifixo na
escrivaninha onde se estuda, ao lado
dos livros, pode recordar igualmente
que uma hora de estudo para um
apostolo moderno, € uma hora de
orac¢ao. O esfor¢o e o compromisso
intelectual orientados aos servigo dos
outros e ao bem comum, convertem-
se assim em uma oferenda agradavel
a Deus (cfr. Caminho nn. 277, 302,
335).



A dimensao eucaristica do
trabalho

Na pregacdo de Sao Josemaria sobre
a santificacdo das atividades
terrenas, a exortacao a trabalhar
com alma sacerdotal junta-se a
perspectiva teologica que reconhece
ao trabalho sua profunda dimensao
eucaristica. A tradicgdo cristd de todos
0s tempos expressa implicitamente
essa perspectiva quando fala da
oferenda do trabalho, costume muito
arraigado na vida de muitos cristdos.
O trabalho, neste sentido, é um
sacrificio que se oferece a Deus.
Porém, em que consiste, exatamente
esta oferenda? Trata-se unicamente
de elevar a Deus o esforgo e o
sacrificio que o trabalho requer,
como se fosse uma forma de oracao?

Na verdade, a dimensao eucaristica
do trabalho ultrapassa as
circunstancias externas — como as
dificuldades — ou os sentimentos



interiores — como o sacrificio ou o
esforco - O trabalho é oferenda
eucaristica porque transforma a
matéria do mundo e a consagra a
Deus. De modo analogo a
transformacdo na santa Missa do pao
e do vinho no corpo e no sangue de
Cristo, o trabalho cristdo realiza
igualmente uma transformacdo: a do
mundo, ao tornd-lo mais conforme
aos designios de Deus. Trabalhar
cristdmente é dar as atividades
humanas uma nova forma, a forma
da caridade de Cristo. Através do
trabalho, cristdo pode transformar e,
portanto, consagrar o que passa por
suas maos (cfr. Lumen gentium, n.
34). Assim, quem trabalha pode levar
verdade onde ha mentira, confianca
onde ha desconfianca, amor onde ha
inimizade, bens onde ha pobreza,
unidade onde ha divisdo e cura onde
ha doenca, tanto fisica como
espiritual.



A dimenséao eucaristica do trabalho
manifesta-se de modo especialmente
claro na liturgia da santa Missa, que
a Igreja celebra seguindo fielmente
as palavras e gestos de Jesus.
Diferentemente do que ocorria na
antiga alianga, em cujo altar eram
oferecidos frutos da terra ou animais
do rebanho, no altar cristao
oferecem-se o pdo e o vinho, 0s quais
ndo sdo produtos que a natureza
proporciona ja prontos, mas
requerem a intervencdo do trabalho
humano para serem elaborados. E o
que expressa o rito do ofertorio nas
oracgdes do missal reformado depois
do Concilio Vaticano II, ao descrever
0 pdo e o vinho como “fruto da terra
e do trabalho do homem?” e “fruto da
videira e do trabalho do homem”.

O trabalho humano se vé assim
integrado, de forma assombrosa, no
ato supremo da redenc¢do — o
sacrificio do Calvario — que se torna
presente de modo incruento em cada



celebracdo eucaristica. O trabalho de
um médico e o de uma professora, de
um profissional de informatica e o de
uma enfermeira, o de um operario e
o de uma atriz de teatro, o trabalho
de um artista e o de um engenheiro,
de um cozinheiro e de uma
empresaria, de um advogado ou de
um politico, o cuidado que um pai e
uma mae de familia tém na formacao
de seus filhos, assim como o resto dos
inumeraveis trabalhos, humildes ou
importantes, que formam a imensa
variedade das atividades humanas
honestas, todos cabem nesse altar.
Todos podem ser oferecidos junto
com o trabalho que tornou possivel
elaborar o péo e o vinho,
participando assim no mistério
redentor de Cristo. Como recordava
Sao Josemaria: “Qualquer trabalho,
mesmo o mais escondido, mesmo o
mais insignificante, oferecido ao
Senhor, leva a forca da vida de

Deus” (Forja n. 49).



H4 um momento especialmente
significativo na vida do fundador do
Opus Dei no qual seu ensinamento
sobre a dimensdo eucaristica do
trabalho plasmou-se numa imagem
eloquente. Referimo-nos a celebragao
da santa Missa no campus da
Universidade de Navarra, em
Pamplona, no dia 8 de outubro de
1967:

“Reparem, por um momento em
como esta emoldurada a nossa
Eucaristia, a nossa Acdo de Gracas:
encontramo-nos num templo
singular; poderia dizer-se que a nave
€ 0 campus universitario; o retabulo,
a Biblioteca da Universidade; além,
as maquinas que levantam novos
edificios; e, por cima, o céu de
Navarra... Serd que esta enumeracao
nao esta confirmando, de uma forma
plastica e inesquecivel, que é a vida
corrente o verdadeiro lugar da
existéncia crista? Meus filhos: Ai
onde estdo as nossas aspiracoes,



nosso trabalho, nossos amores — ai
esta o lugar do nosso encontro
cotidiano com Cristo. Em meio das
coisas mais materiais da terra € que
nods devemos santificar-nos, servindo
a Deus e a todos os

homens” (Entrevistas, n. 113).

Depois desta explicagdo teoldgica
sobre a participacao do trabalho
humano na obra da criacdo e da
redencdo, nos artigos seguintes
retomaremos e comentaremaos outros
ensinamentos de Sao Josemaria.
Veremos como o trabalho humano,
as atividades normais e a vocacgdo ao
Opus Dei iluminam-se mutuamente,
delineando um modo especifico de
participar na missdo do Verbo
Encarnado: como filhos no Filho.

Esta série é coordenada pelo prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti, com alguns



professores e professoras da
Pontificia Universidade da Santa
Cruz, Roma.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-
centenario-5-o-trabalho-entre-criacao-e-
redencao/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-5-o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-5-o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-5-o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-5-o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/

	“A caminho do centenário” (5): O trabalho, entre criação e redenção

