
opusdei.org

“A caminho do
centenário” (2): A
missão do Opus Dei
na meditação
pessoal e na
pregação de São
Josemaria

Este segundo artigo da série de
preparação para o centenário
visa aprofundar a compreensão
da finalidade e da missão do
Opus Dei por meio da
meditação pessoal e dos
ensinamentos de seu fundador.



17/12/2024

No dia 2 de outubro de 1928, depois
de anos de pressentimentos, orações
e esperança, São Josemaria viu o que
Deus lhe pedia. A força sobrenatural
daquele momento preencheu toda a
sua vida, iluminando o seu caminho
de um modo profundo e
determinante, sem que a sua
liberdade ficasse em absoluto
anulada, mas antes confirmando-a
na missão que ele aceitou com
entrega total. Até então – ele mesmo
o dizia – não sabia o que Deus queria
dele. Agora, por fim, compreende
que Deus lhe pede para difundir um
modo de entender a busca da
santidade no mundo, um modo que
privilegie a vida cotidiana e o
trabalho humano, que promova o
compromisso apostólico e coerente
dos leigos. Ele declara que esta
mensagem, da qual sente-se portador



a partir de então, é tão antiga e tão
nova como o Evangelho.

“Recebi a iluminação sobre toda a
Obra, enquanto lia aqueles papéis.
Comovido, ajoelhei-me – estava
sozinho no meu quarto, entre uma
prática e outra –, dei graças ao
Senhor, e lembro-me com emoção do
repicar dos sinos da paróquia de
Nossa Senhora dos Anjos (...).
Recopilei com alguma unidade as
notas soltas que vinha tomando até
então” (Apontamentos, n. 306).

Quando São Josemaria viu essa
vontade de Deus, procurou saber se
já existia uma fundação dedicada a
essa missão ou se, pelo contrário, ele
é que tinha que empreendê-la.
Também levou algum tempo para
discernir quem a integraria: se só
homens ou também mulheres, se
incluiria sacerdotes e como, com que
estrutura canônica e com que tipo de
compromisso. Podemos dizer, talvez



exagerando um pouco, que no dia 2
de outubro de 1928 São Josemaria
decidiu firmemente ser do Opus Dei e
ser Opus Dei,sem saber ainda, com 
detalhes, o que era o Opus Dei. Foi
um tempo de gestação, comparável
ao de uma mãe que carrega no seio
um novo filho, que ama e com quem
conversa, mas cujo rosto e cor dos
olhos ainda não viu.

Entender pouco a pouco em que
consistia esse caminho, como era o
rosto da nova criatura que estava
vindo ao mundo, e falar com Deus
sobre isso, não é outra coisa senão a
própria vida interior de São
Josemaria naqueles anos. O Opus Dei
vai ganhando forma em sua vida
espiritual, em sua relação com Deus,
em sua oração e mortificação. Ele
começa a delinear os fins, indicando
também de vez em quando os meios
para alcançá-los. Aprofundar a
missão do Opus Dei e assim indicar
seu carisma, significa conhecer e



relacionar entre si as diferentes
finalidades em que São Josemaria
medita e que comenta. E só podemos
fazer isso penetrando na vida íntima
do fundador, com respeito e gratidão
a Deus. Este é o itinerário delineado
pela sequência de seus 
Apontamentos, que são testemunhas
de seu diálogo pessoal com o Senhor,
sobre cujo pano de fundo vão se
configurando costumes, iniciativas,
estilos de vida.

Reconciliar a terra com Deus

As anotações disponíveis nas quais
parecem ser definidos os objetivos de
uma nova fundação datam de 1931.
São Josemaria menciona a ideia de
estender o Reino de Cristo em todos
os ambientes, dando glória a Deus e
cooperando na salvação das almas,
em continuidade provável com a
encíclica Quas primas de Pio XI
(1925).



“’Christum regnare volumus’, ‘Deo
omnis gloria’, ‘Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam’. Com estas três
frases estão suficientemente
indicados os três fins da Obra:
Reinado efetivo de Cristo, toda a
glória de Deus,
almas” (Apontamentos, n. 171).

“Fins. – Que Cristo reine,
efetivamente na sociedade. Regnare
Christum volumus. – Buscar toda a
glória de Deus. Deo omnis gloria. –
Santificar-se e salvar almas: Omnes
cum Petro ad Iesum per
Mariam” (Apontamentos, n. 206).

Mais do que em uma extensão
geográfica do Reino – embora isso
também esteja presente em cada
nova iniciativa que começa – o
fundador parece particularmente
interessado em uma extensão que
envolva todas as circunstâncias da
vida e todas as profissões. Trata-se de
uma missão destinada a alcançar



todos os âmbitos da existência
humana, especialmente a vida diária
e o trabalho. Este é precisamente o
conteúdo da locução divina – uma
particular revelação de Deus – de 7
de agosto de 1931:

“Compreenderemos agora a emoção
daquele pobre sacerdote, que tempos
atrás sentiu dentro de sua alma esta
locução divina: et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum (Jo 12, 32): quando eu for
levantado ao alto sobre a terra, tudo
atrairei a mim. Viu com clareza ao
mesmo tempo, o significado que o
Senhor, naquele momento, queria
dar a essas palavras da Escritura: é
preciso pôr a Cristo no cume de todas
as atividades humanas. Entendeu
claramente que, com o trabalho
cotidiano em todas as tarefas do
mundo, era necessário reconciliar a
terra com Deus, de modo que o
profano – mesmo sendo profano – se
convertesse em sagrado, em



consagrado a Deus, fim último de
todas as coisas” (Carta 3, n. 2)

Com o passar dos anos e a
progressiva redação das Cartas,
Instruções e outros textos, que
serviriam de base para grande parte
da sua pregação, São Josemaria
deixou para seus filhos o legado
espiritual e intelectual de uma nova
e consolidada fundação. Assim, os
fins do Opus Dei foram sendo melhor
explicados. São numerosos os textos
em que ele emprega o verbo suscitar
atribuindo-o à ação de Deus. Foi o
amor misericordioso de Deus que
suscitou o Opus Dei, e fez isso com
fins precisos: objetivos que
constituem o marco de sua missão.

Existe uma ideia central que possa
resumir estes fins? Certamente que
sim, e talvez ela poderia ser
expressada afirmando que o Senhor
suscitou a Obra para que cristãos
comuns pudessem conciliar sua



condição laical de cidadãos do
mundo com uma busca da santidade
e de uma vida espiritual que não os
levasse a abandonar o mundo e sua
dinâmica, resolvendo assim uma
espécie de conflito que muitos
percebiam, e que persiste ainda hoje.
Ou seja, Deus suscitou a Obra para
que, abrindo os caminhos divinos da
terra, todos pudessem aspirar à
santidade, à plenitude da filiação
divina, através da vida cotidiana,
entendida precisamente como o
lugar do trabalho diário de cada um.

“O Senhor, ao suscitar sua Obra na
terra, veio resolver este conflito pela
raiz, dizendo a muitos leigos que é
precisamente no mundo, no
exercício de seu trabalho profissional
ou de seu ofício – em qualquer
atividade humana – no cumprimento
de seus deveres de estado, que
devem santificar-se e ajudar os
outros a se santificar; dando-lhes
para isso uma ascética, um espírito



plenamente secular, meios já não
adaptados, mas específicos para sua
situação” (Carta 23, n. 18).

“Naqueles anos, ao suscitar sua Obra,
o Senhor quis que nunca mais se
ignorasse ou se esquecesse que todos
devem santificar-se, e de que, para a
maioria dos cristãos cabe santificar-
se no mundo, no trabalho
cotidiano” (Carta 3, n. 2).

“O Opus Dei abriu todos os caminhos
divinos da terra para todos os
homens – porque fez ver que todas
as tarefas nobres podem ser ocasião
de um encontro com Deus,
convertendo assim os afazeres
humanos em trabalhos
divinos” (Instrução V-1935/IX-1950, n.
1).

São esses os objetivos que constituem
o marco da missão do Opus Dei e
fazem dela um fermento dentro da
Igreja e da vida dos homens. De
modo especial, este fermento não é



outro senão a vida cristã dos leigos
que transformam a partir de dentro,
com seu trabalho, as realidades
terrenas, como anos depois o
Concílio Vaticano II dirá (cfr. Lumen
gentium, n. 31). Assim, a nova
fundação recorda o que talvez se
tinha esquecido, reaviva o que estava
tíbio e acende o que se tinha
apagado, colaborando na Igreja e em
sua própria missão para abrir novos
horizontes, despertar entusiasmo e
transmitir paz e alegria.

Visando saber como a identidade e a
missão da nova fundação se
configuravam na meditação pessoal
de São Josemaria, alguns autores
destacaram a importância das
afirmações do fundador da Obra
quando aparecem com particular 
solenidadeem frases programáticas
como: “O Senhor suscitou sua Obra
para ...”; “Viemos recordar que...”; “A
partir de 2 de outubro de 1928...”,
etc. Não se trata de declarações



circunstanciais, ou meramente
ilustrativas, mas pertencem ao
núcleo da mensagem pregada e,
portanto, ao núcleo da missão
recebida de Deus.

“Viemos dizer, com a humildade de
quem se sabe pecador e pouca coisa –
homo peccatur sum (Lc 5, 8), dizemos
com Pedro – mas com a fé de quem
se deixa guiar pela mão de Deus, que
a santidade não é coisa para
privilegiados: o Senhor nos chama a
todos, de todos espera Amor: de
todos, estejam onde estiverem; de
todos, seja qual for seu estado, sua
profissão ou seu ofício” (Carta 1, n.
2).

“É necessário repetir muitas e muitas
vezes que Jesus não se dirigiu a um
grupo de privilegiados, mas veio
revelar-nos o amor universal de
Deus. Todos os homens são amados
por Deus, de todos eles espera amor.
De todos, sejam quais forem as suas



condições pessoais, a sua posição
social, a sua profissão ou ofício” (É
Cristo que passa, n. 110).

Nessas citações programáticas, o
papel do trabalho dos fiéis cristãos
comuns aparece sempre, direta ou
indiretamente, como um lugar de
encontro com Deus, como uma
oportunidade para o exercício das
virtudes, como uma ocasião para o
apostolado e o bom exemplo; em
substância, o trabalho aparece como
aquilo que torna possível a busca da
santidade no meio do mundo.

“Ao suscitar sua Obra nestes anos, o
Senhor quis que nunca mais se
desconhecesse ou se esquecesse a
verdade de que todos devem
santificar-se, e de que à maioria dos
cristãos cabe santificar-se no mundo,
no trabalho cotidiano. Por isso
enquanto houver homens na terra, a
Obra existirá. Este fenômeno se dará
sempre: que haja pessoas de todas as



profissões e ofícios, que procurem a
santidade em seu estado, nessa
profissão ou nesse ofício, sendo
almas contemplativas no meio da
rua” (Carta 3, n. 92).

Graças a estas luzes, São Josemaria
parece contemplar, como uma
grande tarefa a realizar, o objetivo de
ordenar o mundo a Deus; mais ainda,
de reordená-lo, porque está
submetido ao pecado de Adão e aos
nossos pecados. Ele vê isto como um
objetivo realista, não utópico, como
uma meta elevada e futura, mas
capaz, sem dúvida, de motivar e
sustentar um real compromisso de
vida.

“Não é um sonho irrealizável ou
inútil. Se nós, os homens nos
decidíssemos a albergar o amor de
Deus em nossos corações! Cristo,
Senhor nosso, foi crucificado e, do
alto da Cruz, redimiu o mundo,
restabelecendo a paz entre Deus e os



homens. Jesus Cristo recorda a todos:
Et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jo 12, 32),
se vós me colocardes no cume de
todas as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada instante,
dando testemunho de mim no que
parece grande e no que parece
pequeno, omnia traham ad meipsum,
tudo atrairei a mim. O meu reino
entre vós será uma realidade [...].
Abraçar a fé cristã é comprometer-se
a continuar entre as criaturas a
missão de Jesus. Cada um de nós tem
que ser alter Christus, ipse Christus,
outro Cristo, o próprio Cristo. Só
assim poderemos empreender essa
tarefa grande, imensa, interminável:
santificar por dentro todas as
estruturas temporais, levando até
elas o fermento da Redenção” (É
Cristo que passa, n. 183).

A missão do Opus Dei participa
assim, diretamente e não de modo
indireto, da missão da Igreja de Jesus



Cristo, fermento no meio dos povos,
para que o Reino de Deus, já
presente, mas ainda não plenamente
realizado, se estenda por toda a
terra. Esta é, precisamente, a missão
do Filho, eternizada na história pelo
Espírito e confiada à sua Igreja:
recapitular, reconciliar, reordenar
todas as coisas, devolvendo o mundo
ao Pai, no Filho, pelo Espírito. Uma
visão explicitamente transmitida por
São Paulo e São João, mas presente
em todo o Novo Testamento e
preparada pelo Antigo.

“O Senhor quer que sejamos nós, os
cristãos – porque temos a
responsabilidade sobrenatural de
cooperar com o poder de Deus, já que
Ele assim o dispôs em sua
misericórdia infinita –,que
procuremos restabelecer a ordem
decaída e devolver às estruturas
temporais, em todas as nações, sua
função natural de instrumento para
o progresso da humanidade, e sua



função sobrenatural de meio para
chegar a Deus, para a Redenção: 
venit enim Filius hominis e nós
devemos seguir os vestígios do
Senhor – (Mt 18,11) –salvare quod
perierat (Mt 18,11)” (Carta 12, n. 19).

Missão particulardentro de uma
missão geral

Uma vez concebida a missão do Opus
Dei como participação na missão do
Filho de recapitular e reconciliar
todas as coisas – especialmente
através do trabalho, eixoda própria
santidade – compreende-se que São
Josemaria insistisse em sua pregação
– guiado por uma inspiração divina –
em certos pontos essenciais. Entre
outros, o sentido da filiação divina,
sem a qual esta participação não
seria possível; depois, a importância
do Batismo, pela dignidade que
outorga e as tarefas para as quais
capacita, enquanto sacramento que
sela esta filiação no Espírito; depois,



a centralidade da santa Missa, na
qual o filho realiza a reconciliação do
mundo com Deus, realizada esta de
uma vez por todas na cruz; a 
humildade, como condição
indispensável para reinar com Cristo
no serviço, porque a lógica da
redenção consiste em cancelar a
prevaricação orgulhosa de Adão com
a obediência do humilde Servo de
Javé.

A finalidade da nova fundação
possui uma necessária dimensão
apostólica, porque é parte do 
dinamismo da missão do Filho, que o
Espírito Santo prolonga na história e
na Igreja. Compreende-se então
porque São Josemaria insistiu tanto,
desde o primeiro momento, na tarefa
de evangelização, exigida aos
membros que entravam para a Obra
e na responsabilidade que isso
comportava: todos são chamados a
ser apóstolos.



A missão do Opus Dei configura-se
assim como uma missão particular
dentro da missão geral da Igreja. A
Obra coopera na missão confiada a
toda a Igreja – tornar realidade o
Reino, chamando todos os homens e
mulheres à santidade – por meio de
uma luz particular: tornar possível
esta chamada no contexto do
trabalho e das atividades normais, e
realizar o Reino por meio desta
tarefa.

“Minhas filhas e filhos – como parte
da providência de Deus no cuidado
da sua Igreja Santa e na conservação
do espírito do Evangelho – desde o
dia 2 de outubro de 1928, o Senhor
encomendou ao Opus Dei a tarefa de
tornar bem patente, de recordar a
todas as almas, com o exemplo de
vossa vida e com a palavra, que
existe uma chamada universal à
perfeição cristã e que é possível
segui-la. [...] Deus quer servir-se de
vossa santidade pessoal, procurada



segunda o espírito da Obra, para
ensinar a todos, de um modo
peculiar e simples, o que vós já
sabeis bem: que todos os fiéis
incorporados a Cristo pelo batismo,
são chamados a procurar a plenitude
da vida cristã. O Senhor nos quer
como instrumentos, para recordar de
modo prático – vivendo isso também
– que o chamado à santidade é
universal, em concreto e não
exclusivo de alguns, nem de um
estado de vida determinado, nem
condicionado em geral pelo
abandono do mundo: que qualquer
trabalho, qualquer profissão, pode
ser caminho de santidade e meio de
apostolado” (Carta6, nn. 25-26).

Dentro, inclusive, da missão de
promover a espiritualidade dos
leigos, que é sem dúvida tarefa de
toda a Igreja e não só do Opus Dei, a
nova fundação inspirada por Deus
conserva a sua missão particular,



que, repito, gira em torno do
trabalho santificador e santificado.

“Dentro da espiritualidade laical, a
peculiar fisionomia espiritual,
ascética, da Obra, traz uma ideia,
meus filhos, que é importante
destacar. Disse-vos uma infinidade
de vezes, desde 1928, que o trabalho
é para nós o eixo em volta do qual
deve girar todo nosso empenho por
conseguir a perfeição cristã. Ao
procurar a perfeição cristã no meio
do mundo, cada um de nós deve
buscar também necessariamente a
perfeição humana, em seu próprio
trabalho profissional. E, ao mesmo
tempo, esse trabalho profissional é
eixo em volta do qual gira todo nosso
empenho apostólico” (Carta 31, n.
10).

Por ser uma missão particular dentro
de uma missão geral, os que
participam desta nova fundação
utilizam os meios com os quais a



Igreja cuida da vida cristã de seus
filhos e que naturalmente outras
realidades eclesiais também pregam
e praticam: vida de oração, recepção
frequente dos sacramentos, zelo
evangelizador, promoção da família
cristã, difusão dos ensinamentos do
Magistério, etc. Estes meios –
necessários para viver e atuar na
Igreja – não tornam supérflua a
missão peculiar do Opus Dei. Embora
sejam essenciais para a salvação, o
Opus Dei acrescenta um enfoque
particular: esforça-se para orientar
esses meios para a santificação de
seus membros através de seu
trabalho, tornando-os apóstolos que
procuram dirigir as estruturas
terrenas para Deus. Embora, em
princípio todos os fiéis batizados
sejam chamados a cumprir essa
missão no meio do mundo, a tarefa
particular do Opus Dei é iluminar
este caminho, acendendo neles a luz
que permita percorrê-lo. Esta é a
imagem querida por São Josemaria: a



do farol apagado, no meio da rua,
que volta a brilhar como deve.

Dito de outro modo, para promover
meios já habituais para a
santificação da vida cristã não
haveria necessidade de suscitar o
Opus Dei. Tais meios também
existem no Opus Dei, mas, como tais,
não justificariam a sua missão. Para
realizar a sua missão é preciso que,
além desses meios, se proporcione
uma formação espiritual, intelectual
e apostólica adequada para
transformar o mundo e reconciliá-lo
com Deus através do trabalho e das
tarefas normais, para colocar Cristo
no cume de todas as atividades
humanas, cumprindo o dever de
cada momento e sendo testemunhas
do Senhor (cfr. É Cristo que passa, n.
183). Praticar os meios da vida cristã
sem se comprometer com tudo isso
não seria suficiente para fazer parte
da nova Obra que São Josemaria
iniciou. Por isso, muitos de seus



ensinamentos estavam focados na
ideia de que para ser do Opus Dei
não é suficiente ser bom, mas é
preciso esforçar-se para trabalhar
bem.

“O trabalho profissional – seja qual
for – converte-se no candeeiro que
ilumina os vossos colegas e amigos.
Por isso, costumo repetir aos que se
incorporam ao Opus Dei, e a minha
afirmação é válida para todos os que
me escutam: pouco me importa que
me digam que fulano é um bom filho
meu – um bom cristão – mas um mau
sapateiro! Se não se esforça por
aprender bem o seu ofício ou por
executá-lo com esmero, não poderá
santificá-lo nem o oferecer ao
Senhor. E a santificação do trabalho
ordinário é como que o eixo da
verdadeira espiritualidade para os
que – imersos nas realidades
temporais – estão decididos a ter
uma vida de intimidade com
Deus” (Amigos de Deus, n. 61).



Ao longo dos próximos artigos
veremos como esta especificidade,
que identifica a missão do Opus Dei
na Igreja, estava e está presente no
carisma outorgado por Deus a São
Josemaria, e desenvolveremos
também como ele entendia o
conceito de trabalho ordinário, com
inumeráveis aplicações na vida
cotidiana.

Esta série é coordenada pelo prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti, com alguns
professores e professoras da
Pontifícia Universidade da Santa
Cruz, Roma.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-
centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-

https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-sao-josemaria/


meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-
sao-josemaria/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-2-a-missao-do-opus-dei-na-meditacao-pessoal-e-na-pregacao-de-sao-josemaria/

	“A caminho do centenário” (2): A missão do Opus Dei na meditação pessoal e na pregação de São Josemaria

