
opusdei.org

“A caminho do
centenário” (1):
Vocação, missão e
carisma

Neste tempo de preparação
para o centenário, que
iniciamos com as assembleias
regionais, o Prelado convida-
nos a refletir sobre a
identidade, a história e a missão
do Opus Dei. Esta série visa
aprofundar o carisma através
de um dos seus aspectos
essenciais: a santificação do
trabalho. O primeiro artigo
explora a especificidade da
Obra na Igreja e desenvolve o



conceito de vocação e missão
no contexto da vida cotidiana.

01/10/2024

No princípio era o Verbo. Tudo foi
realizado pelo Verbo e através do
Verbo. Deus chama ao ser tudo o que
existe.

A vida fecunda de Deus é uma vida
de relacionamento interpessoal. As
processões divinas – geração e
expiração – têm o ser pessoal como
finalidade: o Pai gera o Filho, o Pai e
o Filho expiram o Espírito Santo.
Quando Deus cria, age segundo a
mesma lógica: quer diante de si seres
pessoais, segundo a exemplaridade
do Filho e por amor. Se Deus chama
à existência todo o universo, é
porque Ele deseja que seres pessoais
participem de sua vida: seres livres
que possam conhecê-lo e amá-lo.



Assim, em certo sentido, o mundo
inteiro é efeito de uma vocação. Cada
um de nós foi pessoalmente chamado
à existência: com o nosso rosto, com
a nossa voz, com a cor dos nossos
olhos. Cada um com seu próprio eu
diante do Você divino. Por isso Deus
quis o mundo e o criou: porque
pensava em cada um de nós.

Vocação: do temor à alegria

A palavra vocação é uma palavra
familiar e paterna. Uma palavra não
distante, mas próxima, uma palavra
dirigida a todos. Palavra que revela,
chama, convida. De fato, toda a
história da salvação apresenta-se
como uma história contínua de
vocações, de apelos incessantes que
Deus dirige no espaço e no tempo a
homens e mulheres de diversos
lugares e em diversos períodos
históricos: aos governantes e às
pessoas comuns, a cidades inteiras, a
povos e descendentes.



A pregação de São Josemaria
aproxima-nos da palavra vocação,
mostrando-nos a sua grandeza e
universalidade. O fundador do Opus
Dei, alguns anos antes do Concílio
Vaticano II, contribuiu para o debate
sobre a vocação, palavra que era
talvez entendida de forma restritiva.
Desta forma, o que fazia era
recuperar os ensinamentos de
muitos santos, falando mais uma vez
com clareza sobre a vocação como
algo comum a todos os seres
humanos.

Encontrar o termo vocação nos
pontos do Caminho e nas homilias de
São Josemaria poderia causar, em
um primeiro momento, uma certa
surpresa, talvez misturada com
temor. No entanto, logo depois,
causava alegria comprovar que o
contexto em que falava de vocação
era a vida cotidiana: o estudo e o
trabalho, a amizade e a família, as
paixões culturais e todas as



profissões... Entendida desta forma, a
vocação conferia luz e importância
ao que, à primeira vista, não parecia
ter. Graças a esta mensagem de São
Josemaria, a palavra vocação tornou-
se para muitos homens e mulheres
uma palavra familiar, paterna e
acessível.

“A vocação acende uma luz que nos
faz reconhecer o sentido da nossa
existência. É convencermo-nos, sob o
resplendor da fé, do porquê da nossa
realidade terrena. Nossa vida – a
presente, a passada e a que há de vir
– ganha um novo relevo, uma
profundidade de que antes não
suspeitávamos. Todos os fatos e
acontecimentos passam a ocupar o
seu verdadeiro lugar: entendemos
para onde o Senhor nos quer
conduzir, e nos sentimos como que
avassalados por essa tarefa que Ele
nos confia” (É Cristo que passa n. 45).

Ninguém está excluído



Muitas pessoas que ouviam a
pregação de São Josemaria ficaram
surpreendidas e apaixonadas pela
sua insistência de que nem sempre é
necessário mudar a própria posição
no mundo, nem o trabalho, nem as
circunstâncias cotidianas e
familiares, para responder ao
chamamento de Deus. Este apelo
ressoa ali mesmo, nos contextos
cotidianos de um homem ou de uma
mulher contemporânea. Chega,
talvez inesperadamente, talvez
enquanto tenhamos nossas
ferramentas de trabalho nas mãos.

A forma como São Josemaria falava
da vocação baseava-se num contexto
bíblico profundo e especificava o
valor concreto-particular de um
conceito teológico geral: Deus chama
cada ser humano a conhecê-lo e a
amá-lo. Todos recebemos a vocação
de nos identificarmos com o seu
Filho e de participar do seu mesmo
Espírito. Existimos por e para isso;



todos, ninguém excluído: saudáveis e
doentes, ricos ou pobres,
trabalhadores e intelectuais, dotados
de muitos talentos ou poucos para
determinadas atividades.

A vocação a conhecer e amar o nosso
Criador, a ser semelhantes ao seu
Filho feito homem, porque fomos
criados em Cristo, tem um nome: é a
vocação à santidade, isto é, a
participar na vida de Deus, Aquele
que é o único santo. Todo ser
humano a recebe, quer já faça parte
do povo de Deus, da Igreja, quer seja
apenas ordenado a fazer parte dela,
mesmo que ainda não saiba disso.
Deus chama todos, sem excluir
ninguém, a participar da sua vida.
Cristo Jesus derramou o seu sangue,
morreu na cruz e ressuscitou para
que a nossa filiação divina,
obscurecida e quase perdida pelo
pecado, pudesse ser recuperada e
restabelecida nele.



Se Deus chama, no entanto, é sempre
para cumprir uma missão, para
confiar uma tarefa. Vemos isso
claramente ilustrado na história da
salvação. Deus dirige a sua palavra a
cada ser humano: vá, faça isto;
trabalhe como eu vou ensiná-lo; saia
desta terra; fale em meu nome; vá até
o lugar que vou lhe mostrar... Quase
parece dizer: “Eu criei você para
isso!” Com efeito, poderíamos dizer
que todas estas missões específicas
são concretizações da missão original
que o Criador confia à humanidade
no Gênesis: “O Senhor Deus tomou o
homem e o colocou no jardim do
Éden, para cultivar o solo e o
guardar” (Gên. 2, 15).

À vocação universal à santidade
corresponde uma missão igualmente
universal: a de configurar-se à
imagem do Filho, para amar com
amor fraterno e filial e rejeitar as
obras do pecado. Configurar-se ao
Filho é participar da sua missão, isto



é, reordenar o mundo desordenado
pelos pecados dos homens e devolvê-
lo ao Pai no Espírito Santo. Dessa
forma, tal missão implica uma
história. Se a vocação desafia e exige
uma resposta oportuna, o
cumprimento de uma missão realiza-
se antes, principalmente, de forma
histórica: chegar a ser o que somos
chamados a ser e transformar o
mundo para que se torne o que Deus
quis que fosse, desde sempre.

Uma missão específica na Igreja

O próprio Deus, ao criar o mundo,
abre a história à possibilidade de
acolher missões. É a missão do
Verbo, enviado pelo Pai ao mundo,
para assumir a natureza humana,
completar a criação e redimir o
homem do pecado, devolvendo-o à
plena dignidade de filho no Filho. É
missão do Espírito Santo, enviado ao
mundo e à história pelo Pai e pelo
Filho, configurar os que creem com o



Filho e reuni-los no Corpo de Cristo.
A Igreja de Jesus Cristo nasce destas
duas missões e é como que o seu
prolongamento na história (cf.
Concílio Vaticano II,Lumen gentium,
nn. 2-4). Toda a Igreja é convocada e
enviada: é convocada pela pregação
do Reino de Deus por Jesus e, depois
da ressurreição, é enviada a todas as
nações para ensinar o Evangelho a
todas as pessoas e batizá-las em
nome do Pai, do Filho e do Espírito
Santo.

A Igreja existe e vive para esta
missão e as diversas missões que o
Espírito Santo suscita ao longo da
história dirigem-se a esta mesma
tarefa. Se tão diversas e belas são as
flores da terra, tão diversas e belas
são as missões que Deus confiou a
tantos santos, a inúmeras
comunidades cristãs, a leigos e a
sacerdotes, a religiosos e religiosas:
missões que contribuíram e



continuam a contribuir para a única 
missio Ecclesiae.

“O jardim do Senhor possui não
apenas as rosas dos mártires, mas
também os lírios das virgens e as
heras dos maridos e as violetas das
viúvas. Numa palavra, amados, que
os homens em nenhum estado de
vida duvidem da sua vocação: Cristo
morreu por todos. Com toda a
verdade está escrito sobre ele: ‘Ele
deseja que todos os homens sejam
salvos e que todos cheguem ao
conhecimento da verdade’ (1Tm 2,4)”
(Santo Agostinho, Discurso304, 3, 2).

Conhecendo a vida de São Josemaria,
e ouvindo a sua pregação,
compreendemos que ele também
recebeu de Deus – na Igreja e com a
Igreja – uma missão específica. Ao
declarar a sua santidade e apontá-la
como exemplo, o Magistério
reconheceu a missão recebida por



São Josemaria como parte da própria
missão da Igreja.

Pouco depois de iniciar a sua obra
sacerdotal, São Josemaria quis dar
um nome à missão que recebera de
Deus, para que os seus filhos
espirituais pudessem continuá-la na
história: Opus Dei, obra de Deus, 
operatio Dei. Sublinhando a
iniciativa divina, passou a falar dela
como de uma nova fundação,
apontando o dia 2 de outubro de
1928 como “o dia em que o Senhor
fundou a sua Obra” (Apontamentos
íntimos, nº 306, 2 de outubro de
1931).

Por mais ampla e geral que seja na
história dos homens uma missão
inspirada pelo Espírito Santo – e a
missão do Opus Dei certamente o é, a
tal ponto que São Josemaria a
descreveu como um mar sem
margens – cada nova fundação terá



sempre uma nota distintiva que
justifica o seu para quê.

Procurar essa nota distintiva, a
especificidade de uma missão ou de
uma nova fundação, não significa
separá-la de outras iniciativas
inspiradas pelo Espírito Santo, mas
sim conhecê-la melhor. Portanto, a
especificidade do Opus Dei não pode
ser definida, pelo contrário,
separando-o daquilo que os outros
fazem ou deixam de fazer, exaltando
as diferenças ou dividindo os campos
de ação. Deve ser destacada a
especificidade de quem trabalha na
vinha do Senhor, nunca perdendo de
vista a missão única de toda a Igreja,
numa atitude de unidade que
procura a comunhão.

Em cada nova fundação existe uma
delicada relação entre especificidade
e tradição, entre o que é ou parece
novo e o que, na mensagem cristã,
deve necessariamente permanecer o



mesmo. Há tarefas que a Igreja
reconhece na sua vida e na sua
tradição como essenciais para a
missão que recebeu de Cristo. Por
exemplo: exortar o povo de Deus à
santidade e à configuração com Jesus
Cristo, ensinar a todos a ter uma
relação pessoal e filial com Deus,
colocar a Eucaristia no centro da
vida dos fiéis, promover a
disponibilidade dos sacerdotes para
perdoar os pecados, administrar os
sacramentos para que sejam
recebidos com frutos, lembrar a
todos os batizados que são apóstolos
em um mundo a ser reevangelizado,
difundir os ensinamentos dos
pastores, dos concílios e do Romano
Pontífice em particular.

Como podemos compreender a fé
que São Josemaria experimentou há
um século, quando iniciou o Opus
Dei, e como compreendeu a novidade
que o Opus Dei significava?



Com esta finalidade, queremos reler
e aprofundar, nestes anos que
antecedem o Centenário da fundação
do Opus Dei (1928-2028), alguns
elementos de especificidade que
caracterizam a sua missão, e
examinar mais uma vez os carismas
que Deus concedeu e concede
continuamente aos seus membros
para que esta missão seja cumprida.

“Ordenar o mundo a Deus através
do trabalho”

Muitos textos de São Josemaria falam
dos propósitos da nova fundação.
São fins aparentemente gerais,
porque contribuem, como deveriam,
para o bem geral da Igreja, para a
santificação das almas, para a
transformação cristã do mundo. E,
no entanto, são fins que apontam
para uma missão específica, peculiar,
que ilumina toda a existência de
quem recebe este chamado divino.
Uma missão que poderíamos



expressar, por exemplo, com estas
palavras: “Ordenar o mundo a Deus
através do trabalho”; ou:
“Transformar as realidades terrenas
colocando a cruz de Jesus no seu
cume para que, purificadas do
pecado, todas as atividades humanas
sejam santificadas por dentro e
tomem a forma de Cristo”. Nesta
missão, especifica São Josemaria, os
membros da Obra “vão se santificar,
santificarão os outros e santificarão o
próprio mundo”. Os sacerdotes e os
leigos contribuem para esta missão,
mas com uma articulação precisa: os
primeiros devem servir sobretudo os
segundos, porque esta missão afeta
direta e imediatamente os fiéis leigos
(cf. Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, nn. 31, 36).

“E este é o segredo da santidade que
venho pregando há tantos anos: Deus
nos chamou a todos para que o
imitássemos; e a vós e a mim para
que, vivendo no meio do mundo -



sendo pessoas da rua! -, soubéssemos
colocar Cristo Nosso Senhor no cume
de todas as atividades humanas
honestas.

Agora se poderá compreender ainda
melhor que, se algum de vós não
amasse o trabalho - aquele que lhe
toca! -, se não se sentisse
autenticamente comprometido numa
das nobres ocupações terrenas, para
santificá-la, se não tivesse uma
vocação profissional, jamais chegaria
a calar no cerne sobrenatural da
doutrina que este sacerdote lhe
expõe, precisamente porque lhe
faltaria uma condição indispensável:
a de ser um trabalhador” (Amigos de
Deus, n. 58).

A invocação que as Preces do Opus
Dei reservam à oração de intercessão
Ad sanctum Josephmariam,
conditorem nostrum, deve resumir
em poucas linhas a essência da sua
mensagem, atribui um papel central



à santificação do trabalho,
especificando a sua dimensão
apostólica e missionária: Intercede
pro filiis tuis, ut fideles spiritui Operis
Dei, laborem sanctificemus et animas
Christo lucrifacere quaeramus.

Todos os outros aspectos da
perspectiva cristã que São Josemaria
viu iluminados na nova fundação
que Deus lhe pediu parecem
realmente girar em torno do eixo do
trabalho em Cristo: a possibilidade
de encontrar Deus e de procurar a
santidade na vida cotidiana; a
extensão universal da chamada à
santidade; a imitação da vida oculta
de Jesus e da sagrada família de
Nazaré; a devoção muito especial à 
figura de São José – o artesão, o
trabalhador – a ponto de estabelecer
que os membros da Obra renovariam
a sua dedicação ao Opus Dei no dia
de sua festa; a filiação divina como
participação na missão do Filho de
reconciliar todas as coisas com o Pai



através do Espírito; o apostolado de
amizade e confiança que os membros
desta instituição são chamados a
exercer com os colegas de trabalho e
nas suas relações sociais; a
durabilidade do Opus Dei, enquanto
houver homens que trabalhem na
terra... Todos estes aspectos são
reverberações de uma luz
fundacional cujo ponto focal é uma 
nova compreensão da dimensão
divina do trabalho humano.

A especificidade da sua missão, como
acima delineado, é o carisma do
Opus Dei? Qual é a relação entre
vocação, missão e carisma? Na
Sagrada Escritura e na história da
Igreja, o termo carisma tem um
significado muito amplo. No entanto,
refere-se principalmente ao “dom
concedido por Deus para uma
missão”. Neste sentido, o dinamismo 
vocação-missão precede a noção de
carisma. A Palavra de Deus chama
para confiar uma missão. Então,



Deus concede os carismas e dons
necessários para realizá-lo. Às vezes,
na linguagem comum, usamos a
palavra carisma para nos referirmos
também à gratuidade de uma missão
ou de uma determinada
espiritualidade, para indicar que é
um dom do Espírito, uma iniciativa
divina: é Deus quem suscita, chama,
concede a sua graça, assiste, orienta,
procurando paternalmente a
correspondência da pessoa humana.

“Quando Deus Nosso Senhor projeto
alguma obra em favor dos homens,
pensa primeiro nas pessoas que
usará como instrumentos... e lhes
comunica as graças convenientes.
Esta convicção sobrenatural da
divindade do empreendimento
acabará por vos dar um entusiasmo e
um amor tão intensos pela Obra que
vos sentireis muito felizes
sacrificando-vos para que se
realize” (Instrução, 19 de março de
1934, n. 48- 49).



Deus concede aos homens a graça e
os carismas do Espírito para cumprir
a missão a que todos fomos
chamados: ser santos e identificar-
nos com Cristo. Quem é chamado a
uma missão particular, a uma
finalidade pastoral específica na
Igreja, recebe de Deus dons e
carismas adequados para a levá-la
adiante. Para reconhecer o carisma
específico de uma nova fundação, e,
portanto, também do Opus Dei, é
necessário refletir sobre a sua
missão, tal como foi delineada pelo
seu fundador.

Não devemos esquecer, igualmente,
que a missão do Opus Dei precede a
sua instituição. Em princípio, esta
missão é compatível com diferentes
formas institucionais canônicas,
presentes ou futuras, desde que
permitam pôr em prática o que Deus
pediu ao seu fundador: procurar a
santidade e a plenitude da filiação
divina no meio do mundo, através do



exercício do trabalho ordinário,
ordenando todas as atividades
humanas a Deus, transformando-as
para dar-lhes a forma Christi.

Finalmente, compreender e
aprofundar a missão do Opus Dei é
uma tarefa de certa forma
inacabável, simplesmente porque se
trata de um fato autenticamente 
teológico que tem Deus como autor. É
uma missão aberta à história e
animada pelo Espírito Santo criador
e, portanto, capaz de informar
tempos e situações diversas: é um
carisma que, ao longo da história,
será encarnado por multidões de
pessoas em situações muito variadas.
A dimensão pneumatológica de uma
missão faz com que o modo de ser e
de viver daqueles que a encarnam
possa ser definido mais como um 
espírito do que como um texto. É por
isso que o Opus Dei tem um espírito,
o espírito da Obra.



Aprofundar o sentido desta missão e
deste espírito, tal como São
Josemaria viu na sua meditação
pessoal e transmitiu na sua pregação,
será o objeto do próximo artigo.

Esta série é coordenada pelo prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti, com alguns
professores e professoras da
Pontifícia Universidade da Santa
Cruz, Roma.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-
centenario-1-vocacao-missao-e-carisma/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-1-vocacao-missao-e-carisma/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-1-vocacao-missao-e-carisma/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-caminho-do-centenario-1-vocacao-missao-e-carisma/

	“A caminho do centenário” (1): Vocação, missão e carisma

