
opusdei.org

A beleza dos santos

O cristianismo não é uma
religião, filosofia ou visão
espiritualista do mundo. Isto
significa que o corpo tem um
papel fundamental. Sem o
corpo não há cristãos, e mais
ainda: não há cristianismo…

22/06/2020

Duas premissas para entender a
mortificação cristã

Para abordar este tema, no ambiente
mais ou menos polêmico em que ele
surge hoje em dia, devemos partir de



duas premissas. A primeira, de
importância essencial, é ter em conta
que o corpo desempenha um papel
central e insubstituível na vida de fé.
O cristianismo não é uma religião,
filosofia ou visão espiritualista do
mundo. Isto é, o corpo representa um
papel fundamental. Sem corpo não
há cristãos, e mais ainda: não há
cristianismo. Ao mesmo tempo, o
corpo, no conjunto da pessoa, tem as
suas regras, a sua autonomia e os
seus limites, com os quais é preciso
contar.

A segunda premissa é mais
circunstancial. Sabemos que uma
imagem vale mais do que muitas
palavras. Se temos na retina a
flagelação de uma pessoa, não
entenderemos nada. Isso não é
mortificação corporal, mas
masoquismo. A mortificação tem um
motivo além de si mesma e, também,
um motivo bom. Caso contrário, não
é mortificação cristã. No cristianismo



a mortificação não procura a dor
pela dor. Assim, para entender a
mortificação do corpo, é necessário
colocá-la junto da imagem de um
santo: fica bem com o sorriso do
Papa João Paulo II ou com a paz de
Teresa de Calcutá entre os mais
pobres dos pobres.

Quando aprofundamos o assunto,
valorizando as duas premissas,
verificamos que a mortificação do
corpo se refere fundamentalmente a
duas motivações: o autocontrole ou
domínio de si próprio e o
embelezamento da pessoa.

1. O corpo revela a pessoa e é o
meio de exprimir os seus
sentimentos, a sua liberdade e o
seu amor.

A pessoa é o seu corpo, mas não é só
o seu corpo. O mundo interior de
cada pessoa não está feito de tecidos
e fluidos, mas de pensamentos,
amores e sentimentos. Por isso, já



diziam os gregos que o homem é, de
certo modo, todas as coisas, um
microcosmos, um mundo. Na pessoa
humana existe o nível biológico, mas
também o nível psicológico e o
espiritual. Apesar da pessoa ser uma
unidade, observamos na nossa vida a
existência de forças ou tensões
diversas que nos conduzem a
distintos objetivos e que é preciso
controlar e integrar na unidade
pessoal. Por exemplo, tenho vontade
de fumar (o corpo pede isso) mas sei
(aqui aparece a inteligência) que não
me convém ou que está proibido e
posso receber uma multa. Então,
decido fumar ou não, e imponho esta
decisão à minha atuação (isto seria a
vontade).

Para controlar e dirigir todas as
forças ou tensões que aparecem na
minha vida, para as integrar ao redor
da minha identidade pessoal de
modo harmonioso, é preciso educar a



inteligência e fortalecer a vontade.
Aqui é necessária a mortificação.

Para conseguir o autodomínio ou
senhorio sobre o meu corpo é precisa
a mortificação, que pode ser descrita
como a negação voluntária de um
desejo (tenho vontade de fumar, mas
não fumo) ou a afirmação voluntária
de algo que não desejo (não desejo
comer isto porque não gosto, mas é o
que tem e como; não tenho vontade
de começar a estudar ou a trabalhar,
mas começo; não desejo levantar,
mas levanto-me). A mortificação do
corpo é um ato livre forjado por uma
decisão da vontade, iluminada pela
inteligência (que proporciona o
motivo dessa decisão), e que
contraria as apetências ou gostos do
corpo num ato determinado.

Porém, porque preciso controlar o
meu corpo? Ou melhor, para que
procuro controlar o corpo? Os
motivos podem ser muito variados,



como, por exemplo, a educação ou a
cortesia humana. Nesse caso, devo
mortificar o meu corpo para não cair
em atitudes que perturbem a paz e a
convivência com os que estão mais
próximos.

Entre as múltiplas razões que levam
a mortificar ou submeter − ou, se se
preferir, reprimir − o corpo, julgo que
a razão fundamental é o pedir ao
corpo um serviço que está acima das
suas possibilidades iniciais ou
habituais. Podemos explicar isto com
alguns exemplos. Neste mundo, em
especial nas sociedades mais
desenvolvidas, costumamos
mortificar o corpo principalmente na
relação com o trabalho profissional.
Suportando o frio ou o calor
(especialmente nas pessoas que
trabalham à intempérie); superando
o cansaço e o sono: acontece a quase
todo o mundo, em cada manhã ao
levantar-se; a quem é que o corpo
não pede para ficar um pouco mais



na cama, todos ou quase todos os
dias? E nos trabalhos de atendimento
direto ao público: não me posso
permitir fazer cara feia e omitir um
sorriso, mesmo que o corpo peça
para nos embravecermos ou
simplesmente não ligar a algo ou a
alguém! E muitos projetos estão além
das nossas forças e exigem que
mortifiquemos o corpo, em períodos
determinados ou sempre, em certos
trabalhos.

Naturalmente, também devemos
mortificar o nosso corpo para
cumprir outros deveres,
especialmente os relacionados com a
família e com os amigos. Na prática,
todos os dias, devemos mortificar o
corpo e os seus apetites, a favor das
necessidades dos outros: o pai e a
mãe entre eles, e ambos com os filhos
pequenos; os namorados; os amigos;
os vizinhos. Não estamos sozinhos
neste mundo e a relação com os
outros leva muitas vezes a colocar as



coisas dos outros à frente das nossas,
e, portanto, a mortificar os nossos
gostos pessoais. Se não fizermos isto,
em pouco tempo acabaremos ficando
realmente sós.

Hoje em dia, a mortificação corporal
mais severa é, talvez a que se exige
aos atletas. Devem viver, atingindo e
superando o limite das possibilidades
do corpo humano. Para isso, têm de
mortificar o corpo até à exaustão nas
suas sessões diárias de treino. Além
disso, têm de fazer uma dieta
rigorosa sem se permitirem excessos
nem caprichos, um horário estável e
regular que limita a diversão. É algo
voluntário, mas que exige muita
mortificação. Pensemos nas
discussões e críticas, às vezes com
fundamento, sobre se Cristiano
Ronaldo está ou não mais gordo, ou
se os jogadores de futebol devem sair
à noite. Ainda que o caso dos
jogadores de futebol seja um pouco
especial, se pensarmos nos ciclistas,



tenistas, nadadores, atletas,
alpinistas ou ginastas, não teremos
dúvidas da dureza da sua vida, nos
treinos e nas competições.

Às vezes justificamos todo esse
esforço dos atletas profissionais,
dizendo que eles são os melhores ou
que representam a excelência da
humanidade. São personagens de
elite, eleitos para a glória. Portanto,
pode-se pedir-lhes e até exigir-lhes
toda essa submissão ou mortificação
do corpo, enquanto nós
contemplamos essas maravilhas no
sofá em frente da televisão. Mas,
segundo o cristianismo, todos fomos
eleitos para a glória e por isso, cada
pessoa é tratada por Deus como o
melhor filho, como se fosse único.

Retomamos assim o tema que nos
ocupa. A mortificação corporal cristã
pode enquadrar-se neste sentido de
exercício ou treino para controlar o
corpo, com o propósito de o dispor



para o serviço de Deus e dos outros.
Na sociedade em que vivemos, tem
sentido mortificar o corpo para
controlar as suas forças e integrá-las
para a execução de um projeto
profissional, para a realização de
tarefas ou deveres relacionados com
os outros, para a consecução de
metas esportivas, etc. No entanto,
alguns podem estranhar a
mortificação do corpo para conseguir
um objetivo espiritual, religioso, ou a
renúncia a um gosto sensível ou
material, para apreciar com mais
facilidade um valor espiritual. É
curioso, apesar de ser explicável pelo
materialismo prático da nossa
cultura.

A vida cristã ensina-nos que o ideal
de amar a Deus sobre todas as coisas
e ao próximo como a nós mesmos,
não se realiza automaticamente, e
necessita de compromisso pessoal, de
luta e de esforço. Surge então a
necessidade da mortificação do



corpo, para o comprometer por
completo na unidade íntima da
pessoa, e assim possa dar o melhor
de si.

Existem tendências desordenadas
que conduzem a pessoa à sua própria
ruína, e é preciso controlá-las. O
desejo de satisfação e de prazer,
desordenado pelo pecado, leva a
coisas que, se as fizéssemos, nos
tirariam a paz interior e a comunhão
com Deus. Por exemplo, o apetite
desordenado pela comida ou pela
bebida, a inveja, a crítica ou a
intolerância com alguma pessoa
(familiar, amigo, vizinho ou colega),
a preguiça ante os próprios deveres,
etc. Além disto, a excelência do ideal
cristão, amar com todas as forças e
com todas as ações, exige a prática
intensa de todas as virtudes, a
começar pela caridade. Ora isto não é
possível se não nos impomos a nós
mesmos coisas, por assim dizer,
desagradáveis, que limitam a nossa



comodidade e repouso, para nos
obrigar ao compromisso e ao
trabalho pelos outros. Para poder
avançar na vida cristã é precisa a
mortificação, como acontece em
muitos outros aspectos da vida
humana (o esporte, o trabalho ou a
carreira profissional, a estética
pessoal, etc.). Muda a motivação: o
amor a Deus e às outras pessoas.

2. Uma beleza que foge da
uniformidade e da uniformização

Passemos agora para o segundo
ponto. Parece-me que o outro motivo
fundamental da mortificação
corporal é o adorno do corpo ou, se
preferirmos, o corpo como
ornamento. Com duas precisões.
Falamos de adorno não no sentido de
algo bonito, mas supérfluo, mas
como algo essencial ou
transcendental, isto é, como beleza.
Por outro lado, sublinhamos que a
beleza do corpo expressa e é parte,



da beleza da pessoa. Daí que seja
sempre uma beleza individual e
singular, própria de cada pessoa,
distante da uniformidade e da
uniformização dos critérios gerais.

Mas para conseguir a beleza do
corpo, a mortificação corporal
também é necessária. Para conseguir
um corpo esbelto, temos de comer
muitos iogurtes light, mas ao mesmo
tempo, temos de deixar de comer
muitas outras coisas agradáveis e
saborosas, que a atenção e o gosto
reclamam, mas às quais é preciso
responder com um rotundo não.

Em certas circunstâncias, a beleza
estética exige uma mortificação
corporal mais concreta. Aqui entram
as cirurgias violentas e agressivas,
mas com resultados por vezes
aceitáveis: a lipoaspiração, as
operações plásticas na face, no nariz,
etc. Temos aqui novamente a
mortificação corporal, por um



motivo que transcende e supera o
sacrifício: a beleza do corpo.

Neste âmbito entra também todo o
tema das exigências da moda, a
respeito da incomodidade
(determinados saltos não são o
melhor para os pés nem para o
caminhante, mas a beleza justifica
essa mortificação), no frio ou no
calor; o costume (não se pode
esquecer o choro da menina quando
lhe fazem um pequeno furo nas
orelhas). Neste contexto, merece uma
atenção especial o ornamento do
corpo mediante o piercing, as
tatuagens, etc.

Para o cristão, o adorno do corpo, o
corpo como adorno e a manifestação
da pessoa é fundamental. Esse
ornamento manifesta-se no sorriso,
no esforço, às vezes heroico, pelo
próximo (entre os esposos ou entre
amigos; o pai ou a mãe pelos seus
filhos), no compartilhar a pobreza



com o pobre e a doença com o
enfermo, etc. Como se vê, é um
ornamento da pessoa, manifestado
de modo visível, é aquilo a que
sempre se chamou obras de
misericórdia corporais. Mas como se
trata de um corpo animado pelo
espírito, pela alma, na unidade da
pessoa, o adorno é também
espiritual: o adorno do corpo pobre
ou doente é o amor solidário desse
corpo, dessa pessoa.

É principalmente neste sentido de
ornamento e beleza espiritual do
corpo, que se entendeu a
mortificação corporal do cristão. E
está também diretamente
relacionada com a Paixão de Jesus
Cristo. Trata-se de adornar o corpo
em relação a Jesus Cristo Crucificado.
O uso tradicional na Igreja de
práticas de penitência corporal,
como o cilício ou, no caso que nos
ocupa, as disciplinas, está unido a
esse ornamentar o corpo



espiritualmente com os sofrimentos e
as chagas de Cristo, compartilhando
no nosso corpo as dores de Jesus.

Para compreender isto é preciso
tentar entender o sacrifício de Cristo.
Só assim pode haver tolerância e
respeito para com o cristão. Para a
nossa sociedade, este é o aspecto da
mortificação corporal que
provavelmente mais custa
compreender. Talvez porque as
disciplinas ou o cilício sejam vistos
como castigo do corpo.

Cristo sofre uma violência brutal por
parte dos soldados e do povo: a
prisão, os insultos, a flagelação, a
coroação de espinhos, o caminho da
cruz e a crucificação… Mas esta
descrição não explica quase nada da
realidade profunda que está
acontecendo aí.

O que acontece realmente é que
Cristo transforma a violência brutal
da humanidade ao longo da História



no amor total a Deus e aos homens.
Cristo não sofre apenas a violência
de um condenado à morte, mas Ele,
que é o dono da Sua vida, oferece-a, e
oferece-a por amor à humanidade,
aos pecadores, aos marginalizados,
aos pobres. Por isso o Crucificado
ornamenta: exprime através do seu
corpo mortificado a coroa do amor
não interesseiro, mas total, a Deus e
aos outros.

Cristo sofre porque quer, e quer
porque, com o seu sofrimento, se une
a cada pessoa que sofre, acompanha-
a, sustenta-a e dá-lhe esperança. Não
se pode pedir ao cristão que renuncie
à cruz (o sinal do cristão é a santa
cruz), nem que renuncie ao crucifixo.

O sofrimento do cristão, e, nele
incluído, a mortificação corporal, é a
manifestação de uma realidade mais
profunda: a sua solidariedade e a
proximidade com o sofrimento de
todos os homens e de cada um deles,



ao longo da História e da sua vida.
Não é um castigo do corpo, como se o
corpo fosse mau e desprezível, muito
pelo contrário. É um ornamento do
corpo que faz com que cada pessoa
seja mais bela, porque manifesta na
sua carne o amor solidário e a união
com Cristo e com a humanidade
sofredora, necessitada,
marginalizada, esquecida.

Não é obrigatório ter um corpo
modelo, nem seguir a moda, mesmo
que seja incômoda, nem usar 
piercings ou ter tatuagens, como
também não é obrigatório usar o
cilício ou as disciplinas, como
mortificação corporal.

Nem esses são os únicos meios para
ornamentar o corpo. Mas são meios
utilizados por muitas pessoas, tanto
hoje como no passado, e que
provaram a sua eficácia para atingir
uma beleza particular. Temos,
sobretudo, o exemplo de Cristo e de



muitos mártires e também o exemplo
da vida e ação de muitos santos. Não
é fácil dedicar a vida a Deus e ao
próximo, antes e acima do que o
próprio eu pode desejar: cuidar e
viver entre os mais pobres dos
pobres, não só um dia, mas um dia e
outro, a vida inteira, etc.

Porque é que vamos estigmatizar
alguém ou julgar a priori, com um
certo grau de intolerância? É melhor
procurarmos compreender as razões
que pode ter cada um para viver e
atuar como bem entender. Se todos e
cada um, procurarmos ser
pessoalmente melhores,
construiremos uma civilização e um
mundo melhor.

Pablo Marti del Moral



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-beleza-dos-
santos/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-beleza-dos-santos/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-beleza-dos-santos/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-beleza-dos-santos/

	A beleza dos santos

