
opusdei.org

A Ascensão do
Senhor aos céus

Homilia de São Josemaria sobre
a festa da Ascensão do Senhor,
publicada no livro "É Cristo que
passa".

28/05/2025

Uma vez mais, a liturgia põe diante
dos nossos olhos o último dos
mistérios da vida de Jesus Cristo
entre os homens: a sua Ascensão aos
céus. Desde o seu Nascimento em
Belém, muitas coisas aconteceram:
encontramo-lo no berço, adorado por
pastores e por reis; contemplamo-lo



nos longos anos de trabalho
silencioso, em Nazaré;
acompanhamo-lo pelas terras da
Palestina, pregando aos homens o
reino de Deus e fazendo o bem a
todos. E, mais tarde, nos dias da sua
Paixão, sofremos ao presenciar como
o acusavam, com que fúria o
maltratavam, com quanto ódio o
crucificavam.

À dor seguiu-se a alegria luminosa da
Ressurreição. Que fundamento tão
claro e tão firme para a nossa fé! Não
deveríamos continuar duvidando.
Mas talvez ainda sejamos fracos,
como os Apóstolos, e perguntemos a
Cristo neste dia da Ascensão: É agora
que vais restaurar o reino de Israel? ;
é agora que vão desaparecer
definitivamente todas as nossas
perplexidades e todas as nossas
misérias?

O Senhor responde-nos subindo aos
céus. Tal como os Apóstolos, ficamos



meio admirados, meio tristes ao ver
que nos deixa. Na realidade, não é
fácil acostumarmo-nos à ausência
física de Jesus. Comove-me recordar
que Jesus, num gesto magnífico de
amor, foi-se embora e ficou; foi para
o céu e entrega-se a nós como
alimento na Hóstia Santa. Sentimos,
no entanto, a falta da sua palavra
humana, da sua forma de atuar, de
olhar, de sorrir, de fazer o bem.
Gostaríamos de voltar a vê-lo de
perto, quando se senta à beira do
poço, cansado da dura caminhada ,
quando chora por Lázaro , quando se
recolhe em prolongada oração ,
quando se compadece da multidão.

Sempre me pareceu lógico - e me
cumulou de alegria - que a
Santíssima Humanidade de Jesus
Cristo subisse à glória do Pai. Mas
penso também que esta tristeza,
própria do dia da Ascensão, é uma
manifestação do amor que sentimos
por Jesus, Senhor Nosso. Sendo



perfeito Deus, Ele se fez homem,
perfeito homem, carne da nossa
carne e sangue do nosso sangue. E
separa-se de nós, indo para o céu.
Como não havíamos de notar a sua
falta?

Se soubermos contemplar o mistério
de Cristo, se nos esforçarmos por vê-
lo com os olhos limpos,
perceberemos que é possível, mesmo
agora, aproximar-se intimamente de
Jesus, em corpo e alma. Cristo
marcou-nos claramente o caminho:
pelo Pão e pela Palavra;
alimentando-nos com a Eucaristia e
conhecendo e praticando o que nos
veio ensinar, ao mesmo tempo que
conversamos com Ele na oração.
Quem come a minha carne e bebe o
meu sangue permanece em mim e eu
nele. Aquele que retém os meus
mandamentos e os guarda, esse é o
que me ama. E aquele que me ama
será amado por meu Pai, e eu o
amarei e me manifestarei a ele.



Não são simples promessas. São o
âmago, a realidade de uma vida
autêntica: a vida da graça, que nos
impele a entrar numa relação
pessoal e direta com Deus. Se
observardes os meus preceitos,
permanecereis no meu amor, assim
como eu observei os preceitos de
meu Pai e permaneço no seu amor.
Esta afirmação de Jesus, no discurso
da Última Ceia, é o melhor
preâmbulo para o dia da Ascensão.
Cristo sabia que era necessário ir-se
embora porque, de um modo
misterioso que não acertamos a
compreender, depois da Ascensão é
que chegaria - numa nova efusão de
Amor divino - a terceira Pessoa da
Trindade Santíssima: Digo-vos a
verdade: convém que eu vá. Se não
for, o Paráclito não virá a vós. Mas,
se for, eu vo-lo enviarei.

Foi-se e envia-nos o Espírito Santo,
que governa e santifica a nossa alma.
Ao atuar em nós, o Paráclito



confirma o que Cristo nos anunciava:
que somos filhos de Deus e que não
recebemos o espírito de escravidão,
para continuarmos agindo por
temor, mas o espírito de adoção de
filhos, em virtude do qual clamamos:
“Abba”, Pai!

Vemos? É a ação trinitária nas nossas
almas. Todo o cristão tem acesso a
essa inabitação de Deus no mais
íntimo do seu ser, desde que
corresponda à graça que o leva a
unir-se a Cristo no Pão e na Palavra,
na Sagrada Hóstia e na oração. A
Igreja submete todos os dias à nossa
consideração a realidade do Pão
vivo, e consagra-lhe duas das
grandes festas do ano litúrgico: a da
Quinta-Feira Santa e a do Corpus
Christi. Hoje, vamos deter-nos na
forma de conseguir intimidade com
Jesus escutando atentamente a sua
Palavra.



Uma oração ao Deus da minha vida.
Se Deus é vida para nós, nada tem de
estranho que a nossa existência de
cristãos deva estar entretecida de
oração. Mas não pensemos que a
oração é um ato que se realiza e
depois se abandona. O justo
compraz-se na lei de Iavé e tende a
acomodar-se a essa lei durante o dia
e durante a noite. Pela manhã penso
em Ti ; e, de tarde, a Ti se eleva
minha oração como o incenso. O dia
inteiro pode ser tempo de oração: da
noite até à manhã e da manhã até à
noite. Mais ainda: como nos recorda
a Escritura Santa, o próprio sono
deve ser oração.

Lembremo-nos do que os Evangelhos
nos contam de Jesus. Às vezes,
passava a noite inteira ocupado num
colóquio íntimo com seu Pai. Como
cativou os primeiros discípulos a
figura de Cristo em oração! Depois de
contemplarem esta atitude constante
do Mestre, pedem-lhe: Domine, doce



nos orare , Senhor, ensina-nos a orar
assim.

São Paulo - oratione instantes ,
contínuos na oração, escreve -
difunde por toda a parte o exemplo
vivo de Cristo. E São Lucas, numa
pincelada, retrata a maneira de agir
dos primeiros fiéis: Animados de um
mesmo espírito, perseveravam
juntos na oração.

A têmpera do bom cristão adquire-se,
mediante a graça, na forja da oração.
E, por ser vida, este alimento que é a
oração não segue uma trilha única. O
coração saberá desafogar-se
habitualmente, por meio de palavras,
nessas orações vocais ensinadas pelo
próprio Deus - o Pai Nosso - ou por
seus anjos - a Ave Maria. Outras
vezes, utilizaremos orações
acrisoladas pelo tempo, nas quais se
verteu a piedade de milhões de
irmãos na fé: as da liturgia - lex
orandi -, ou as que nasceram do



ardor de um coração enamorado,
como tantas antífonas marianas: Sub
tuum praesidium..., Memorare...,
Salve Regina...

Em outras ocasiões, serão suficientes
duas ou três expressões lançadas ao
Senhor como setas, iaculata:
jaculatórias, que aprendemos na
leitura atenta da história de Cristo:
Domine, si vis potes me mundare -
Senhor, se quiseres, podes curar-me;
Domine, tu omnia nosti, tu scis quia
amo te - Senhor, Tu sabes tudo, Tu
sabes que eu te amo; Credo, Domine,
sed adiuva incredulitatem meam -
Creio, Senhor, mas ajuda a minha
incredulidade, fortalece a minha fé;
Domine, non sum dignus - Senhor,
não sou digno!; Dominus meus et
Deus meus - Meu Senhor e meu
Deus!... Ou outras frases, breves e
afetuosas, que brotam do fervor
íntimo da alma e correspondem a
circunstancias particulares.



A vida de oração deve apoiar-se,
além disso, em alguns minutos
diários dedicados exclusivamente ao
trato com Deus. São momentos de
colóquio sem ruído de palavras,
junto do Sacrário sempre que
possível, para agradecer ao Senhor
por essa espera - como está só! - de
vinte séculos. A oração mental é esse
diálogo com Deus, de coração a
coração, em que intervém a alma
toda: a inteligência e a imaginação, a
memória e a vontade. É uma
meditação que contribui para dar
valor sobrenatural à nossa pobre
vida humana, à nossa vida diária e
corrente.

Graças a esses momentos de
meditação, às orações vocais, às
jaculatórias, saberemos converter o
nosso dia num contínuo louvor a
Deus, sempre com naturalidade e
sem espetáculo. Assim, à semelhança
dos enamorados, que não tiram
nunca os sentidos da pessoa que



amam, manter-nos-emos sempre na
sua presença; e todas as nossas ações
- mesmo as mais pequenas e
insignificantes - transbordarão de
eficácia espiritual.

Por isso, quando um cristão
envereda por este caminho de
intimidade ininterrupta com o
Senhor - e é um caminho para todos,
não uma senda para privilegiados -, a
vida interior cresce, segura e firme; e
o homem consolida-se nessa luta,
simultaneamente amável e exigente,
por realizar até o fundo a vontade de
Deus.

A partir da vida de oração, podemos
entender esse outro tema que a festa
de hoje nos propõe: o apostolado, a
realização dos ensinamentos de Jesus
transmitidos aos Apóstolos pouco
antes de subir aos céus: Vós me
servireis de testemunhas em
Jerusalém e em toda a Judéia e
Samaria e até os confins do mundo.



Com a maravilhosa normalidade do
divino, a alma contemplativa
expande-se em ímpetos de ação
apostólica: Ardia-me o coração
dentro do peito, ateava-se o fogo em
minha meditação. Que fogo é este,
senão o mesmo de que fala Cristo:
Fogo vim trazer à terra e que hei de
querer senão que arda?. Fogo de
apostolado, que se robustece na
oração: não há melhor meio do que
este para desenvolver, por toda a
redondeza do mundo, essa batalha
pacífica em que cada cristão é
chamado a participar - cumprir o
que resta por padecer a Cristo.

Jesus subiu aos céus, dizíamos. Mas,
pela oração e pela Eucaristia, o
cristão pode ter com Ele a mesma
intimidade que tinham os primeiros
Doze, inflamar-se no seu zelo
apostólico, para com Ele realizar um
serviço de co-redenção, que é semear
a paz e a alegria. Servir, portanto,
porque o apostolado não é outra



coisa. Se contarmos exclusivamente
com as nossas próprias forças, nada
obteremos no terreno sobrenatural;
se formos instrumentos de Deus,
conseguiremos tudo: Tudo posso
nAquele que me conforta. Por sua
infinita bondade, Deus resolveu
servir-se destes instrumentos
ineptos. Daí que o apóstolo não tenha
outro fim senão deixar agir o Senhor,
mostrar-se inteiramente disponível,
para que Deus realize - através das
suas criaturas, através da alma
escolhida - a sua obra salvadora.

Apóstolo é o cristão que se sente
enxertado em Cristo, identificado
com Cristo, pelo Batismo; habilitado
a lutar por Cristo, pelo Crisma;
chamado a servir a Deus com a sua
ação no mundo, pelo sacerdócio
comum dos fiéis, que lhe confere
uma certa participação no sacerdócio
de Cristo - embora essencialmente
diferente daquela que constitui o
sacerdócio ministerial - e o torna



capaz de participar no culto da Igreja
e de ajudar os homens a caminhar
para Deus, mediante o testemunho
da palavra e do exemplo, mediante a
oração e a expiação.

Cada um de nós tem que ser ipse
Christus, o próprio Cristo. Ele é o
único Medianeiro entre Deus e os
homens ; e nós unimo-nos a Ele para
com Ele oferecermos todas as coisas
ao Pai. Nossa vocação de filhos de
Deus, no meio do mundo, exige não
apenas que procuremos atingir a
nossa santidade pessoal, mas que
avancemos pelos caminhos da terra,
para convertê-los em atalhos que,
através dos obstáculos, levem as
almas ao Senhor; que tomemos parte,
como cidadãos comuns, em todas as
atividades temporais, para sermos
levedura que informe a massa
inteira.

Cristo subiu aos céus, mas transmitiu
a tudo o que é humano e honesto a



possibilidade concreta de ser
redimido. São Gregório Magno
aborda este grande tema cristão com
palavras incisivas: Partia assim Jesus
para o lugar de onde era e regressava
do lugar em que continuava
morando. Com efeito, no momento
em que subia ao céu, unia com a sua
divindade o céu e a terra. Na festa de
hoje, devemos destacar solenemente
o fato de ter sido suprimido o decreto
que nos condenava, o juízo que nos
submetia à corrupção. A natureza a
que se dirigiam aquelas palavras:
“Tu és pó e em pó te hás de
tornar” (Gen. III, 19) -, essa mesma
natureza subiu hoje ao céu com
Cristo.

Não me cansarei de repetir, portanto,
que o mundo é santificável, e que
compete especialmente aos cristãos
levar a cabo essa tarefa: purificando-
o das ocasiões de pecado com que os
homens o desfeiam e oferecendo-o
ao Senhor como hóstia espiritual,



apresentada e dignificada mediante
a graça de Deus e o nosso esforço. Em
rigor, não se pode dizer que haja
nobres realidades exclusivamente
profanas, uma vez que o Verbo se
dignou assumir uma natureza
humana íntegra e consagrar a terra
com a sua presença e com o trabalho
de suas mãos. A grande missão que
recebemos no Batismo é a co-
redenção. A caridade de Cristo nos
compele a tomar sobre os ombros
uma parte dessa tarefa divina de
resgatar as almas.

Tenhamos presente que a Redenção,
que se consumou quando Jesus
morreu na vergonha e na glória da
Cruz - escândalo para os judeus,
loucura para os gentios -, continuará
a realizar-se por vontade de Deus até
que chegue a hora do Senhor. Não
são coisas compatíveis viver segundo
o Coração de Jesus Cristo e não nos
sentirmos enviados, como Ele,
peccatores salvos facere , a salvar



todos os pecadores, convencidos de
que nós mesmos necessitamos de
confiar cada vez mais na
misericórdia de Deus. Daí o desejo
veemente de nos considerarmos co-
redentores com Cristo, de salvar com
Ele todas as almas, porque somos,
queremos ser ipse Christus, o próprio
Jesus Cristo; e Ele deu-se a si mesmo
em resgate por todos.

Temos à nossa frente uma grande
tarefa. Não é possível
permanecermos passivos, porque o
Senhor nos declarou expressamente:
Negociai até que eu volte. Enquanto
esperamos o regresso do Senhor, que
voltará para tomar posse plena do
seu Reino, não podemos estar de
braços cruzados. A propagação do
Reino de Deus não é apenas tarefa
oficial dos membros da Igreja, que
representam Cristo por terem
recebido dEle os poderes sagrados.
Vos autem estis corpus Christi : vós
também sois corpo de Cristo - frisa o



Apóstolo -, com mandato específico
de negociar até o fim.

Ainda há tanto que fazer! Mas será
que em vinte séculos não se fez
nada? Em vinte séculos trabalhou-se
muito. Não me parece nem objetiva
nem honesta a persistência com que
alguns se empenham em
menosprezar a tarefa dos que nos
precederam. Em vinte séculos
realizou-se um grande trabalho e,
com freqüência, realizou-se muito
bem. Em certas épocas, houve
desacertos, recuos, como também
hoje há retrocessos, medo, timidez,
ao mesmo tempo que não faltam
atitudes de valentia e generosidade.
Mas a família humana renova-se
constantemente; em cada geração é
necessário continuar com o empenho
de ajudar o homem a descobrir a
grandeza da sua vocação de filho de
Deus, e inculcar-lhe o mandamento
do amor ao Criador e ao próximo.



Cristo ensinou-nos definitivamente o
caminho desse amor a Deus: o
apostolado é o amor a Deus que
transborda e se dá aos outros. A vida
interior exige crescimento na união
com Cristo, pelo Pão e pela Palavra. E
a preocupação de apostolado é a
manifestação exata, adequada e
necessária da vida interior. Quando
se saboreia o amor de Deus, sente-se
o peso das almas. Não se pode
dissociar a vida interior do
apostolado, como não é possível
separar em Cristo o seu ser de Deus-
Homem da sua função de Redentor.
O Verbo quis encarnar-se para salvar
os homens, para os fazer uma só
coisa com Ele. Esta é a razão da sua
vinda ao mundo: Por nós, homens, e
por nossa salvação desceu dos céus,
rezamos no Credo.

Para o cristão, o apostolado é algo
congênito: não tem nada de artificial,
de justaposto, não é externo à sua
atividade diária, à sua ocupação



profissional. Tenho-o dito sem cessar,
desde que o Senhor dispôs que
surgisse o Opus Dei. Trata-se de
santificar o trabalho ordinário, de
santificar-se nessa tarefa e de
santificar os outros mediante o
exercício da respectiva profissão,
permanecendo cada um no seu
estado de vida.

O apostolado é como a respiração do
cristão; não pode um filho de Deus
viver sem esse palpitar espiritual.
Recorda-nos a festa de hoje que o
zelo pelas almas é um mandamento
amoroso do Senhor: ao subir para a
sua glória, Ele nos envia pelo orbe
inteiro como suas testemunhas.
Grande é a nossa responsabilidade,
porque ser testemunha de Cristo
implica, antes de mais nada,
procurar comportar-se segundo a sua
doutrina, lutar para que a nossa
conduta recorde Jesus e evoque a sua
figura amabilíssima. Temos que
conduzir-nos de tal maneira que, ao



ver-nos, os outros possam dizer: este
é cristão porque não odeia, porque
sabe compreender, por que não é
fanático, porque está acima dos
instintos, porque é sacrificado,
porque manifesta sentimentos de
paz, porque ama.

Com a doutrina de Cristo, não com as
minhas idéias, acabo de traçar um
caminho ideal para o cristão. Temos
de convir em que é alto, sublime,
atrativo. Mas talvez nos
perguntemos: será possível viver
assim na sociedade de hoje?

É verdade que o Senhor nos chamou
em momentos em que se fala muito
de paz, e não há paz: nem nas almas,
nem nas instituições, nem na vida
social, nem entre os povos. Fala-se
continuamente de igualdade e de
democracia, e proliferam as castas:
fechadas, impenetráveis. Chamou-
nos num tempo em que se clama por
compreensão; e a compreensão



brilha pela sua ausência, mesmo
entre pessoas que agem de boa fé e
querem praticar a caridade, porque,
não o esqueçamos, a caridade, mais
do que em dar, consiste em
compreender.

Atravessamos uma época em que os
fanáticos e os intransigentes -
incapazes de admitir as razões dos
outros - se protegem de antemão
tachando de violentas e agressivas as
suas vítimas. Chamou-nos, enfim,
quando se ouve tagarelar muito
sobre unidade, e talvez seja difícil
conceber maior desunião, não já
entre os homens em geral, mas entre
os próprios católicos.

Nunca faço considerações políticas,
porque não é esse o meu ofício. Para
descrever sacerdotalmente a
situação do mundo atual, basta-me
pensar de novo numa parábola do
Senhor: a do trigo e do joio. O reino
dos céus é semelhante a um homem



que semeou boa semente em seu
campo; mas, enquanto os
trabalhadores dormiam, veio certo
inimigo seu, espalhou joio no meio
do trigo, e foi-se. Está tudo bem claro:
o campo é fértil e a semente é boa; o
Senhor do campo lançou a mãos
cheias a semente no momento
propício e com arte consumada; além
disso, organizou uma vigilância para
proteger a semeadura recente. Se
depois apareceu o joio, foi porque
não houve correspondência, porque
os homens - os cristãos
especialmente - adormeceram e
permitiram que o inimigo se
aproximasse.

Quando os servidores irresponsáveis
perguntam ao Senhor por que
cresceu o joio no seu campo, a
explicação salta aos olhos: Inimicus
homo hoc fecit , foi o inimigo! Nós, os
cristãos, que devíamos estar
vigilantes para que as coisas boas
postas pelo Criador no mundo se



desenvolvessem a serviço da verdade
e do bem, nós adormecemos - triste
preguiça, esse sono! -, enquanto o
inimigo e todos os que o servem se
moviam sem descanso. Bem vemos
como cresceu o joio: que semeadura
tão abundante e por toda a parte!

Não tenho vocação para profeta de
desgraças. Não desejo com as minhas
palavras apresentar um panorama
desolador, sem esperança. Não
pretendo queixar-me destes tempos
em que vivemos por providência do
Senhor. Amamos esta nossa época,
porque é o âmbito em que temos de
alcançar a nossa santificação pessoal.
Não admitimos nostalgias ingênuas e
estéreis: o mundo nunca esteve
melhor. Desde sempre, desde o
nascimento da Igreja, quando ainda
se escutava a pregação dos primeiros
Doze, surgiam já com violência as
perseguições, começavam as
heresias, propalava-se a mentira e
desencadeava-se o ódio.



Mas também não é lógico negar que
o mal parece ter prosperado. Dentro
de todo esse campo de Deus, que é a
terra, que é herança de Cristo,
irrompeu o joio: e não apenas joio,
mas abundância de joio! Não nos
podemos deixar enganar pelo mito
do progresso perene e irreversível. O
progresso retamente ordenado é
bom e Deus o quer. Mas hoje tem-se
mais em conta esse outro falso
progresso, que cega os olhos a tanta
gente, porque com freqüência não se
percebe que a humanidade, em
alguns de seus passos, volta para trás
e perde o que antes havia
conquistado.

O Senhor - repito - deu-nos o mundo
por herança. E é necessário termos a
alma e a inteligência despertas;
temos que ser realistas, sem
derrotismos. Só uma consciência
cauterizada, só a insensibilidade
produzida pela rotina, só o
aturdimento frívolo podem permitir



que se contemple o mundo sem ver o
mal, a ofensa a Deus, o prejuízo, às
vezes irreparável, que se causa às
almas. Temos que ser otimistas, mas
com um otimismo que nasça da fé no
poder de Deus - Deus não perde
batalhas -, com um otimismo que não
proceda da satisfação humana, de
uma complacência néscia e
presunçosa.

Que fazer? Disse que não procurava
descrever crises sociais ou políticas,
derrocadas ou mazelas culturais. Sob
a perspectiva da fé cristã, venho-me
referindo ao mal no sentido preciso
de ofensa a Deus. O apostolado
cristão não é um programa político
nem uma alternativa cultural:
consiste na difusão do bem, no
contágio do desejo de amar, numa
semeadura concreta de paz e de
alegria. E desse apostolado derivarão
sem dúvida benefícios espirituais
para todos: mais justiça, mais



compreensão, mais respeito do
homem pelo homem.

Há muitas almas à nossa volta; e não
temos o direito de ser obstáculo ao
seu bem eterno. Estamos obrigados a
ser plenamente cristãos, a ser santos,
a não defraudar Deus nem todos
aqueles que esperam do cristão o
exemplo e a doutrina.

O nosso apostolado deve basear-se
na compreensão. Insisto novamente:
a caridade, mais do que em dar,
consiste em compreender. Não
escondo que aprendi na minha
própria carne quanto custa não ser
compreendido. Sempre me esforcei
por fazer-me compreender, mas há
quem se empenhe em não me
compreender: eis outra razão,
prática e viva, para que deseje
compreender a todos. Mas não há de
ser um impulso circunstancial o que
nos obrigue a ter esse coração amplo,
universal, católico. O espírito de



compreensão é expressão da
caridade cristã do bom filho de Deus:
porque o Senhor quer que estejamos
presentes em todos os caminhos
retos da terra, para espalhar a
semente da fraternidade - não a do
joio -, da desculpa, do perdão, da
caridade, da paz. Nunca nos
sintamos inimigos de ninguém.

O cristão tem que se mostrar sempre
disposto a conviver com todos, a dar
a todos - com o seu trato - a
possibilidade de se aproximarem de
Cristo Jesus. Há de sacrificar-se de
bom grado por todos, sem
estabelecer distinções, sem dividir as
almas em compartimentos
estanques, sem lhes aplicar rótulos,
como se fossem mercadorias ou
insetos dissecados. Não pode o
cristão separar-se dos outros, porque
então a sua vida seria miserável e
egoísta: deve fazer-se tudo para
todos, para salvar a todos.



Quem dera que vivêssemos assim,
que soubéssemos impregnar a nossa
conduta desta semeadura de
generosidade, deste desejo de
convivência, de paz! Desse modo,
fomentar-se-ia a legítima
independência pessoal dos homens e
cada um assumiria a sua
responsabilidade pelas tarefas que
lhe incumbem na ordem temporal. O
cristão saberia defender acima de
tudo a liberdade alheia, para poder
depois defender a sua própria. Teria
a caridade de aceitar os outros como
são - porque não há ninguém que
não arraste consigo uma cauda de
misérias e não cometa erros -,
ajudando-os com a graça de Deus e
com delicadeza humana a vencer o
mal, a arrancar o joio, a fim de que
todos possamos mutuamente
amparar-nos e viver com dignidade a
nossa condição de homens e de
cristãos.



A tarefa apostólica, que Cristo
confiou a todos os seus discípulos,
produz, portanto, resultados
concretos na esfera social. Não é
admissível pensar que, para sermos
cristãos, seja preciso voltarmos as
costas ao mundo, sermos uns
derrotistas da natureza humana.
Tudo, até o mais ínfimo dos
acontecimentos honestos, encerra
um sentido humano e divino. Cristo,
perfeito homem, não veio destruir o
que é humano, mas enobrecê-lo,
assumindo a nossa natureza
humana, à exceção do pecado: veio
compartilhar todas as aspirações do
homem, exceto a triste aventura do
mal.

O cristão deve estar sempre disposto
a santificar a sociedade a partir de
dentro, permanecendo plenamente
no mundo, mas sem ser do mundo
naquilo que o mundo encerra - não
por ser característica real, mas por
defeito voluntário, pelo pecado - de



negação de Deus, de oposição à sua
amável vontade salvífica.

A festa da Ascensão do Senhor
sugere-nos também outra realidade:
esse Cristo que nos anima a
empreender esta tarefa no mundo
espera-nos no céu. Por outras
palavras: a vida na terra, que nós
amamos, não é a realidade definitiva;
pois não temos aqui cidade
permanente, mas andamos em busca
da futura cidade imutável.

Cuidemos, porém, de não interpretar
a Palavra de Deus dentro dos limites
de horizontes estreitos. O Senhor não
nos incita a ser infelizes enquanto
caminhamos, esperando a
consolação apenas no mais além.
Deus nos quer felizes também aqui,
se bem que anelando pelo
cumprimento definitivo dessa outra
felicidade, que só Ele pode consumar
plenamente.



Nesta terra, a contemplação das
realidades sobrenaturais, a ação da
graça em nossas almas, o amor ao
próximo como fruto saboroso do
amor a Deus, representam já uma
antecipação do céu, uma incoação
destinada a crescer de dia para dia.
Nós, os cristãos, não suportamos uma
vida dupla: mantemos uma unidade
de vida, simples e forte, em que se
fundamentam e se compenetram
todas as nossas ações.

Cristo espera-nos. Vivemos já como
cidadãos do céu , sendo plenamente
cidadãos da terra, no meio das
dificuldades, das injustiças, das
incompreensões, mas também no
meio da alegria e da serenidade que
nos dá saber-nos filhos amados de
Deus. Perseveremos no serviço do
nosso Deus, e veremos como
aumenta em número e em santidade
este exército cristão de paz, este povo
de co-redenção. Sejamos almas
contemplativas, absorvidas num



diálogo constante com Deus,
procurando a intimidade com o
Senhor a toda a hora: desde o
primeiro pensamento do dia até o
último da noite; pondo
continuamente o nosso coração em
Jesus Cristo, Nosso Senhor;
achegando-nos a Ele por Nossa Mãe,
Santa Maria, e por Ele, ao Pai e ao
Espírito Santo.

E se, apesar de tudo, a subida de
Jesus aos céus nos deixar na alma um
travo de tristeza, acudamos à sua
Mãe, como fizeram os Apóstolos:
Tornaram então a Jerusalém... e
oravam unanimemente... com Maria,
a Mãe de Jesus.

"É Cristo que Passa" - capítulo
12



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-ascensao-do-
senhor-aos-ceus/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-ascensao-do-senhor-aos-ceus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-ascensao-do-senhor-aos-ceus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-ascensao-do-senhor-aos-ceus/

	A Ascensão do Senhor aos céus

