
opusdei.org

A arte da oração

Oração: diálogo do homem com
Deus, de coração a coração.
Uma relação na qual o homem
pode pôr cada vez mais
empenho, como se sugere neste
texto.

30/05/2012

«Se o cristianismo – dizia João Paulo
II – há de distinguir-se no nosso
tempo, sobretudo, pela “arte da
oração”, como não sentir uma
renovada necessidade de estar longos
tempos em conversa espiritual, em
adoração silenciosa, em atitude de



amor, diante de Cristo presente no
Santíssimo Sacramento? Quantas
vezes, meus queridos irmãos e irmãs,
fiz esta experiência e nela encontrei
força, consolo e apoio!»[1].

Com toda a tua alma

Queremos amar a Deus Pai com
todas as nossas forças, pôr a alma na
oração, com todas as suas potências:
a inteligência e a vontade, a
memória, a imaginação e os
sentimentos. O Senhor serve-se delas,
sucessiva ou simultaneamente, como
vias para entrar em diálogo conosco.

Não há dois tempos de oração iguais.
O Espírito Santo, fonte de contínua
novidade, toma a iniciativa, atua e
espera. Às vezes espera uma luta
com secura, quando parece que não
vem nenhuma resposta: nota-se
então mais o esforço da vontade,
sereno e tenaz, por fazer atos de fé e
de amor, por Lhe contar coisas, por
aplicar a inteligência e a imaginação



à Sagrada Escritura, a textos da
liturgia ou de autores espirituais;
procurando-O com palavras ou
apenas olhando-O. A atitude de
procura é já diálogo que transforma,
embora às vezes pareça que não
encontra eco.

Outras vezes irrompem ideias ou
afetos que dão fluidez aos tempos de
oração e ajudam a apercebermo-nos
da presença de Deus. Nuns e noutros
casos – com afetos, ideias, com
vontade, ou sem ela – trata-se de que
ponhamos as nossas potências nas
mãos do Espírito Santo. Somos seus e
Ele disse: Não posso Eu fazer o que
quero com o que é meu?[2] Oração
mental é diálogo com Deus, de
coração a coração, em que
intervém a alma toda: a
inteligência e a imaginação, a
memória e a vontade. Uma
meditação que contribui para dar
valor sobrenatural à nossa pobre



vida humana, à nossa vida
corrente e diária[3].

A única regra que Deus quis seguir é
a que Se impôs ao criar-nos livres,
esperar a nossa filial colaboração. Ao
dispormo-nos para a oração, fá-lo-
emos como filhos, lutando por
manter a atenção neste Pai que quer
falar conosco. Ao fim e ao cabo, o que
se espera da nossa parte não é que
haja facilidade na inteligência, ou
que se inflame o coração com afetos.
O importante é a determinação por
manter a abertura ao diálogo, sem
deixar que essa atitude decaia por
rotina ou desalento.

Oração e plenitude

Deus fala de muitas maneiras; a
oração é sobretudo escuta e resposta.
Fala na Escritura, na liturgia, na
direção espiritual, através do mundo
e nas circunstâncias da vida: no
trabalho, nas vicissitudes do dia ou
no convívio com os outros. Para



aprender esta linguagem divina
convém dedicar algum tempo a estar
a sós com Deus.

Falar com Deus é deixar que Ele vá
ganhando protagonismo no nosso
ser. Meditar a vida de Cristo permite
entender a nossa história pessoal,
para abri-la à graça. Queremos que
entre, para que transforme a nossa
vida em reflexo fiel da Sua. Deus Pai 
predestinou-nos para sermos
conformes com a imagem do Seu
Filho[4], e quer ver Cristo formado
em nós[5], para que possamos
exclamar: Já não sou eu que vivo, é
Cristo que vive em mim[6].

Especialmente no Novo Testamento,
o melhor livro de meditação,
contemplamos os mistérios de Cristo:
revivemos o Nascimento em Belém, a
vida escondida em Nazaré, as
angústias da Paixão... Esta
assimilação ao Filho realiza-a o
Espírito Santo com eficácia; mas não



é um processo mecânico diante do
qual o batizado seria apenas um
espectador assombrado; podemos
colaborar filialmente com a ação
divina, dispondo bem a vontade,
aplicando a imaginação e a
inteligência, dando passagem aos
bons afetos.

Era isto que fazia São Josemaria,
quando entendia os seus próprios
sofrimentos, ao considerar a agonia
de Cristo: E eu, que também quero
cumprir a Santíssima Vontade de
Deus, seguindo os passos do
Mestre, poderei queixar-me, se
encontro por companheiro de
caminho o sofrimento?

Constituirá um sinal certo da
minha filiação, porque me trata
como ao Seu Divino Filho. E, então,
como Ele, poderei gemer e chorar
sozinho no meu Getsemani; mas,
prostrado por terra, reconhecendo
O meu nada, subirá ao Senhor um



grito saído do íntimo da minha
alma: Pater mi, Abba, Pater, ...
fiat![7]

Falamos com Deus quando oramos, e
a Ele ouvimos quando lemos as
palavras divinas[8]; «a oração deve
acompanhar a leitura da Sagrada
Escritura para que se realize o diálogo
de Deus com o homem»[9], um
diálogo no qual o Pai nos fala do
Filho, para que sejamos outros
Cristos, o próprio Cristo. Vale a pena
mobilizar as nossas potências à hora
de rezar com o Evangelho. Primeiro,
imaginamos a cena ou o mistério,
que servirá para nos recolhermos
e meditar. Depois, aplicamos o
entendimento, para considerar
aquele traço da vida do Mestre (…).
Contamos-lhe então o que nos
costuma suceder nestes assuntos, o
que se passa conosco, o que nos
está a acontecer. Permaneçamos
atentos, porque talvez Ele queira
indicar-nos alguma coisa: surgirão



essas moções interiores, o cair em
si, as admoestações[10]..

Trata-se, em resumo, de rezar sobre
a nossa vida para vivê-la como Deus
espera. É muito necessário,
especialmente para os que procuram
santificar-se no trabalho. Que obras
serão as tuas, se não as meditaste
na presença do Senhor, para as
ordenares? Sem essa conversa com
Deus, como poderás acabar com
perfeição a atividade do dia?[11]

Ao contemplar, por um lado, os
mistérios de Jesus e, por outro, os
acontecimentos da nossa existência,
aprendemos a rezar como Cristo,
cuja oração estava toda «nesta
adesão amorosa do seu coração de
homem ao “mistério da vontade” do
Pai (Ef1, 9)»[12]; aprendemos a rezar
como um filho de Deus, seguindo o
exemplo de São Josemaria. A minha
oração, diante de qualquer
circunstância, tem sido a mesma,



com tonalidades diferentes. Tenho-
lhe dito: Senhor, Tu colocaste-me
aqui; Tu confiaste-me isto ou
aquilo, e eu confio em Ti. Sei que
és meu Pai e tenho visto sempre
que as crianças confiam
absolutamente nos pais. A minha
experiência sacerdotal confirmou-
me que este abandono nas mãos de
Deus leva as almas a adquirir uma
piedade forte, profunda e serena,
que impele a trabalhar
constantemente com retidão de
intenção[13].

A oração é o meio privilegiado para
amadurecer. É parte imprescindível
desse processo pelo qual o centro de
gravidade se transfere do amor
próprio para o amor a Deus e aos
outros por Ele. A personalidade
madura tem peso, consistência,
continuidade, traços bem definidos
que dão um modo, peculiar em cada
pessoa, de refletir Cristo.



A pessoa madura é como um piano
bem afinado. Não procura a 
genialidade de emitir sons
imprevistos, de surpreender. O
surpreendente é que dá a nota certa
e o genial é que, graças à sua
estabilidade, permite interpretar as
melhores melodias; é fiável,
responde de modo previsível e, por
isso, serve. Atingir essa estabilidade e
firmeza que dá a maturidade é todo
um desafio.

Contemplar a Humanidade do
Senhor é o melhor caminho para a
plenitude. Ele ajuda a descobrir e a
corrigir as teclas que não respondem
bem. Para alguns será uma vontade
que resiste a pôr em prática o que
Deus espera deles. Outros podem
notar que lhes falta calor humano,
tão necessário para a convivência e
para o apostolado. Alguns, talvez
enérgicos, têm tendência, no entanto,
para a precipitação e para a



desordem, levados pelos
sentimentos.

É uma tarefa que não acaba nunca.
Implica detectar os desequilíbrios, as
notas que desafinam, com uma
atitude humilde e decidida a
melhorar, sem impaciências nem
desânimos, porque o Senhor nos olha
com imenso carinho e compreensão.
Que importante é aprender a
meditar a nossa vida com os olhos do
Senhor! Falando com Ele desperta-se
a paixão pela verdade, em contato
com ela; perde-se o medo a conhecer
o que realmente somos, sem evasões
da imaginação ou deformações da
soberba.

Ao contemplar a realidade a partir
do diálogo com Deus, aprende-se
também a ler nas pessoas e nos fatos,
sem o filtro flutuante de uma
apreciação exclusivamente
sentimental ou de utilidade imediata.
É também onde aprendemos a



admirar a grandeza de um Deus que
ama a nossa pequenez, ao
contemplar tantos mistérios que nos
superam.

A verdadeira oração

Este povo honra-Me com os lábios,
mas o seu coração está longe de
mim[14]. Assim se lamenta o Senhor
na Escritura, porque sabe que cada
alma tem que pôr n’Ele o seu coração
para alcançar a felicidade. Por isso,
na oração, a disposição da vontade
para encontrar, amar e pôr em
prática o querer de Deus, tem certa
preeminência sobre as outras
capacidades da alma: «O
aproveitamento da alma não está em
pensar muito, mas em amar
muito»[15].

Muitas vezes, rezar amando exigirá
esforços, frequentemente vividos
sem consolos nem frutos aparentes. 
A oração não é problema de falar
ou de sentir, mas de amar. E



amamos quando nos esforçamos
por dizer alguma coisa ao Senhor,
mesmo que não se diga nada.[16].
Temos a confiança filial de que Deus
outorga a cada um os dons de que
mais necessita, quando mais os
necessita. A oração – recorda-o –
não consiste em fazer discursos
bonitos, frases grandiloquentes ou
que consolem...

Oração é, às vezes, um olhar a uma
imagem de Nosso Senhor ou de Sua
Mãe; outras, um pedido com
palavras; outras, o oferecimento
das boas obras, dos resultados da
fidelidade...

Como o soldado que está de
guarda, assim temos de estar nós à
porta de Deus Nosso Senhor: e isso
é oração. Ou como se deita o
cãozinho aos pés do seu dono.

Não te importes de lho dizer:
Senhor, aqui me tens como um cão
fiel; ou melhor, como um burrinho



que não dá coices a quem lhe quer
bem[17].

Esta experiência também acontece
na amizade humana. Quando nos
encontramos com outras pessoas
podemos não saber o que dizer,
porque a cabeça não responde
apesar das tentativas para começar
uma conversa. Procuramos então
outros meios para que não se crie um
ambiente de frieza: um olhar amável,
um gesto de cortesia, uma atitude de
escuta atenta, um pequeno detalhe
de preocupação pelas suas coisas.
Toda a experiência verdadeiramente
humana abre possibilidades de
convívio com Jesus Cristo, perfeito
Deus e perfeito homem.

Como fidelidade e perseverança são
outros nomes do amor, saberemos
avançar, também quando a
inteligência, a imaginação ou a
sensibilidade escapem ao nosso
controle. Nesses momentos, o amor



pode encontrar outras vias para se
expandir. A tua inteligência está
entorpecida, inativa. Fazes
esforços inúteis para coordenar as
ideias, na presença do Senhor; um
verdadeiro atordoamento!

Não te esforces nem te preocupes. -
Escuta-me: é a hora do coração[18].

À hora de falar com Deus, ainda que
a cabeça não responda, não se
interrompe o diálogo. Inclusive
quando verificamos que, apesar de
uma luta autêntica, há distração e
entorpecimento, temos a segurança
de ter agradado com os nossos bons
desejos a Deus Pai, que olha com
amor para os nossos esforços.

Oração e obras

Atrevo-me a assegurar, sem temor
de me enganar, que há muitas,
infinitas maneiras de orar. Mas eu
preferia para todos nós a autêntica
oração dos filhos de Deus, não o



palavreado dos hipócritas que
ouvirão de Jesus: nem todo o que
me diz, Senhor, Senhor, entrará no
reino dos céus. (…) Que o nosso
clamor – Senhor! - vá unido ao
desejo eficaz de converter em
realidade essas moções interiores,
que o Espírito Santo desperta na
nossa alma[19].

E para converter em realidade essas
moções recebidas na oração, convém
formular frequentemente propósitos.
O fim da reflexão sobre as
prescrições do Céu é a ação, para pôr
em prática as prescrições
divinas[20]. Não se trata apenas de
que a nossa inteligência navegue em
ideias piedosas, mas de escutar a voz
do Senhor e de cumprir a Sua
vontade. A tua oração não pode
ficar em meras palavras: tem de
ter realidades e consequências
práticas[21].



A oração dos filhos de Deus deve ter
consequências apostólicas. O
apostolado revela-nos outra faceta do
amor na oração. Queremos voltar a
aprender a rezar, também para
poder ajudar os outros. Aí
encontraremos a força para levar
muitas pessoas por caminhos de
diálogo com Deus.

Não rezamos sozinhos porque não
vivemos nem queremos viver sós.
Quando pomos a nossa vida diante
de Deus, necessariamente temos de
falar daquilo que mais nos interessa,
dos nossos irmãos na fé, dos nossos
familiares, amigos e conhecidos; dos
que nos ajudam ou daqueles que não
nos entendem ou nos fazem sofrer.
Se a vontade tem boas disposições,
sem medo de complicar a vida,
poderemos escutar na oração
sugestões divinas, novos horizontes
apostólicos e modos criativos de
ajudar os outros.



O Senhor, a partir do interior da
nossa alma, ajudar-nos-á a
compreender os outros, a saber,
como lhes exigir, como levá-los até
Ele; dará luzes à nossa inteligência
para ler nas almas; aperfeiçoará os
afetos; ajudar-nos-á a amar com um
amor mais forte e mais limpo. A
nossa vida de apóstolos vale o que
valer a nossa oração.

C. Ruiz

[1] João Paulo II, Litt. Enc. Ecclesia de
Eucaristia, 17-04-2004, n. 25.

[2] Mt 20, 15.

[3] São Josemaria, Cristo que passa, n.
119.

[4] Rm 8, 29.

[5] Cfr. Gal 4, 19.



[6] Gal 2, 20.

[7] São Josemaria, Via Sacra, I, 1.

[8] Cfr. Santo Ambrósio, De officiis
ministrorum, I, 20, 88.

[9] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Dei Verbum, n. 25.

[10] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 253.

[11] São Josemaria, Sulco, n. 448.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
2603.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 143.

[14] Is 29, 13; cfr. Mt 15, 8.

[15] Santa Teresa de Jesus,
Fundações, cap. 5, n. 2.

[16] São Josemaria, Sulco, n. 464.

[17] São Josemaria, Forja, n. 73.



[18] São Josemaria, Caminho, n. 102.

[19] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 243.

[20] Cfr. Santo Ambrósio: Expositio in
Psalmum CXVIII, 6, 35.

[21] São Josemaria, Forja, n. 75

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-arte-da-
oracao/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-arte-da-oracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-arte-da-oracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-arte-da-oracao/

	A arte da oração

