
opusdei.org

5. A avareza

Nesta nova catequese, o Papa
Francisco falou em avareza,
sublinhando que se trata de
"um vício transversal que
muitas vezes nada tem a ver
com o equilíbrio da conta
corrente".

24/01/2024

Prezados irmãos e irmãs, bom dia!

Dando continuidade às catequeses
sobre os vícios e as virtudes, hoje
falamos da avareza, ou seja, daquela



forma de apego ao dinheiro que
impede que o homem seja generoso.

Não é um pecado que diz respeito
unicamente às pessoas que possuem
grandes bens, mas é um vício
transversal, que muitas vezes não
tem nada a ver com o saldo da conta
corrente. É uma doença do coração,
não da carteira.

As análises que os padres do deserto
fizeram sobre este mal
demonstraram como a avareza podia
apoderar-se até de monges que,
depois de ter renunciado a enormes
heranças, na solidão da sua cela
apegaram-se a objetos de pouco
valor: não os emprestavam, não os
compartilhavam e muito menos
estavam dispostos a dá-los. Um apego
a coisas pequenas, que tira a
liberdade. Aqueles objetos tornaram-
se para eles uma espécie de fetiche,
do qual era impossível desligar-se.
Uma espécie de regressão à idade das



crianças, que se agarram ao
brinquedo, repetindo: “É meu, é
meu!”. Nesta reivindicação aninha-se
uma relação doentia com a
realidade, que pode levar a formas
de apropriação compulsiva ou de
acumulação patológica.

Para curar esta doença, os monges
propunham um método drástico,
mas deveras eficaz: a meditação
sobre a morte. Por mais que uma
pessoa acumule bens neste mundo,
de uma coisa estamos absolutamente
certos: que eles não caberão no
caixão. Não podemos levar os bens
conosco! Eis que se revela a
insensatez deste vício. O vínculo de
posse que construímos com as coisas
é apenas aparente, pois não somos
donos do mundo: na verdade, esta
terra que amamos não é nossa, e
movemo-nos nela como forasteiros e
peregrinos (cf. Lv 25, 23).



Estas simples considerações levam-
nos a intuir a loucura da avareza,
mas também a sua razão mais
recôndita. Ela é uma tentativa de
exorcizar o medo da morte: procura
seguranças que na realidade se
desfazem no exato momento em que
nos agarramos a elas. Recordais a
parábola daquele homem insensato,
cujo campo tinha oferecido uma
colheita deveras abundante e que,
por isso, se deixa embalar por
pensamentos sobre o modo como
ampliar o seu armazém para aí
colocar toda a safra. Aquele homem
calculou tudo, programou o futuro.
No entanto, não teve em
consideração a variável mais segura
da vida: a morte. "Insensato - diz o
Evangelho - esta mesma noite ser-te-
á pedida a vida. E o que acumulaste,
de quem será?" (Lc 12, 20).

Em outros casos, são os ladrões que
nos prestam este serviço. Inclusive
nos Evangelhos eles são citados



várias vezes e, embora as suas ações
sejam censuráveis, podem tornar-se
uma admoestação salutar. Assim
prega Jesus no sermão da montanha:
"Não acumuleis tesouros na terra,
onde a traça e a ferrugem os corroem
e os ladrões arrombam os muros a
fim de os roubar. Acumulai tesouros
no céu, onde nem a traça nem a
ferrugem os corroem, nem os ladrões
arrombam os muros, a fim de os
roubar" (Mt 6, 19-20). Ainda nas
narrações dos padres do deserto,
conta-se a vicissitude de um ladrão
que surpreende o monge durante o
sono, roubando-lhe os poucos bens
que guardava na cela. Quando
acorda, sem se perturbar com o que
tinha acontecido, o monge põe-se no
encalço do ladrão e, quando o
encontra, em vez de reclamar os
bens roubados, entrega-lhe as poucas
coisas que lhe restam, dizendo:
“Esqueceste de pegar nisto!”.



Irmãos e irmãs, podemos ser
senhores dos bens que possuímos,
mas muitas vezes acontece o
contrário: são eles que acabam por
nos possuir. Alguns ricos já não são
livres, nem sequer têm tempo para
descansar, devem estar atentos
porque a acumulação de bens
também exige a sua guarda. Estão
sempre ansiosos, porque um
patrimônio se constrói com muito
suor, mas pode desaparecer num
instante. Esquecem-se da pregação
evangélica, que não afirma que as
riquezas em si são um pecado, mas
certamente constituem uma
responsabilidade. Deus não é pobre:
é o Senhor de tudo, mas - escreve São
Paulo - "de rico que era, fez-se pobre
por vós, para que vos tornásseis ricos
pela sua pobreza" (2 Cor 8, 9).

É isto que o avarento não
compreende. Podia ser motivo de
bênção para muitos, mas ao
contrário acabou no beco sem saída



da infelicidade. E a vida do avarento
é terrível. Lembro-me do caso de um
senhor que conheci na outra diocese,
um homem muito rico, que tinha a
mãe doente. Era casado. Um de cada
vez, os irmãos tomavam conta da
mãe, e de manhã a mãe comia um
iogurte. Aquele senhor dava-lhe
metade de manhã, para lhe dar a
outra metade à tarde e poupar meio
iogurte. É assim a avareza, é assim o
apego aos bens. Depois, aquele
senhor morreu e o comentário das
pessoas que foram ao velório foi este:
“Mas vê-se que este homem não leva
nada consigo, deixou tudo”. E depois,
com um pouco de troça, diziam:
“Não, não, não podiam fechar o
caixão porque queria levar tudo
consigo”. É isto que, da avareza, leva
os outros a rir: que no fim devemos
dar o nosso corpo e a nossa alma ao
Senhor, deixando tudo. Tenhamos
cuidado! E sejamos generosos,
generosos com todos e generosos



com aqueles que mais precisam de
nós. Obrigado!

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/5-a-avareza/
(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/5-a-avareza/
https://opusdei.org/pt-br/article/5-a-avareza/

	5. A avareza

