
opusdei.org

3. A gula

"Se lermos do ponto de vista
social, a gula talvez seja o vício
mais perigoso, que está
matando o planeta. Porque o
pecado de quem cede a uma
fatia de bolo, enfim, não causa
grandes danos, mas a
voracidade com que
desencadeamos, há alguns
séculos, para com os bens do
planeta compromete o futuro
de todos". O Papa Francisco
continua o ciclo de catequese
sobre vícios e virtudes.

10/01/2024



Estimados irmãos e irmãs, bom dia!

Neste nosso caminho de catequeses
que percorremos sobre os vícios e as
virtudes, hoje meditemos sobre o
vício da gula.

O que nos diz o Evangelho a tal
respeito? Olhemos para Jesus. O seu
primeiro milagre, nas bodas de Caná,
revela a sua simpatia pelas alegrias
humanas: preocupa-se por que a
festa acabe bem, oferecendo aos
noivos uma grande quantidade de
vinho excelente. Ao longo do seu
ministério, Jesus manifesta-se como
um profeta muito diferente do
Batista: se João é recordado pela sua
ascese - comia o que encontrava no
deserto - Jesus é, ao contrário, o
Messias que vemos muitas vezes à
mesa. O seu comportamento suscita
o escândalo de alguns, pois não só é
benevolente para com os pecadores,
comendo até com eles; e este gesto
demonstrava a sua vontade de



comunhão e de proximidade em
relação a todos, às pessoas que todos
rejeitavam.

Mas há algo mais. Se a atitude de
Jesus em relação aos preceitos
judaicos nos revela a sua total
submissão à Lei, Ele mostra-se, no
entanto, compreensível com os seus
discípulos: quando estes são
apanhados em flagrante, porque têm
fome e colhem espigas de trigo em
dia de sábado, Ele justifica-os,
lembrando-lhes que o rei David e os
seus companheiros, quando estavam
em necessidade, também
transgrediram um preceito, comendo
alguns pães sagrados (cf. Mc 2,
23-26). E Jesus, com uma bonita
parábola, afirma um novo princípio:
os convidados para as bodas não
podem jejuar quando o noivo está
com eles; jejuarão quando o noivo
lhes for tirado. Agora tudo está em
relação com Jesus. Quando Ele está
no meio de nós, não podemos estar



em luto; mas na hora da sua paixão,
então sim, jejuamos (cf. Mc 2, 18-20).
Jesus quer que estejamos alegres em
sua companhia - Ele é o Esposo da
Igreja - mas quer igualmente que
compartilhemos os seus sofrimentos,
que são também os padecimentos
dos pequeninos e dos pobres.

Outro aspecto importante. Jesus põe
fim à distinção entre alimentos puros
e impuros, que era uma das pedras
angulares de certas culturas do
mundo antigo, uma distinção feita
pela lei judaica. Na realidade - ensina
Jesus - não é o que entra no homem
que o contamina, mas o que sai do
seu coração. E dizendo isto, "tornava
puros todos os alimentos" (Mc 7, 19).
Por isso, o cristianismo não
contempla alimentos impuros. Mas a
atenção que devemos ter é interior:
portanto, não sobre o alimento em si,
mas sobre a nossa relação com ele. E
sobre isto Jesus diz claramente que o
que faz a bondade ou a maldade,



digamos assim, de um alimento, não
é o alimento em si, mas a relação que
tivermos com ele. E vemos isto
quando uma pessoa tem uma relação
desordenada com a comida, olhamos
para a forma como ela come, come à
pressa, como se tivesse vontade de se
saciar e nunca se sacia, não tem uma
boa relação com o alimento, é
escrava da comida.

Esta relação serena que Jesus
estabeleceu com a alimentação
deveria ser redescoberta e
valorizada, especialmente nas
sociedades do chamado bem-estar,
onde se manifestam muitos 
desequilíbrios e patologias. Come-se
demais ou de demasiado pouco.
Come-se muitas vezes em solidão. Os
distúrbios alimentares alastram-se:
anorexia, bulimia, obesidade... E a
medicina e a psicologia procuram
abordar a má relação com a comida.
Uma má relação com a comida
produz todas estas enfermidades.



Trata-se de doenças, frequentemente
muito dolorosas, ligadas sobretudo
aos tormentos da psique e da alma.
Como Jesus ensinava, não é a comida
em si que está errada, mas a relação
que temos com ela. A alimentação é a
manifestação de algo interior: a
predisposição para o equilíbrio, ou
para o exagero; a capacidade de dar
graças, ou a arrogante pretensão de
autonomia; a empatia de quem sabe
partilhar a comida com os
necessitados, ou o egoísmo de quem
acumula tudo para si. Esta questão é
muito importante: diz-me como
comes e dir-te-ei que alma tens. No
modo de comer revela-se a nossa
interioridade, os nossos hábitos, as
nossas atitudes psíquicas.

Os antigos Padres designavam o vício
da gula com o nome de
“gastrimargia”, termo que se pode
traduzir por “loucura do ventre”. A
gula é uma “loucura do ventre”. E há
também este provérbio: devemos



comer para viver, não viver para
comer. A gula é um vício que se
insere precisamente numa das
nossas necessidades vitais, como a
alimentação. Tomemos cuidado com
isto!

Se a virmos de um ponto de vista 
social, talvez a gula seja o vício mais
perigoso, que mata o planeta. Pois o
pecado de quem cede diante de uma
fatia de bolo, considerando bem, não
causa grandes danos, mas a
voracidade com que nos
desencadeamos, desde há alguns
séculos, sobre os bens do planeta
compromete o futuro de todos.
Apoderamo-nos de tudo, para nos
tornarmos donos de tudo, quando
tudo estava entregue à nossa
preservação, não à nossa exploração!
Eis, pois, o grande pecado, a fúria do
ventre: abjuramos o nome de
homens, para assumir outro,
“consumidores”. E hoje diz-se assim
na vida social: “consumidores”. Nem



sequer nos damos conta de que
alguém começou a chamar-nos
assim. Fomos feitos para ser homens
e mulheres “eucarísticos”, capazes de
dar graças, discretos no uso da terra
e, ao contrário, transformamo-nos, o
perigo é de nos transformarmos em
predadores, e agora damo-nos conta
de que esta forma de “gula” nos fez
muito mal, a nós e ao ambiente em
que vivemos. Deixemos que o
Evangelho nos cure da gula pessoal e
da gula social no mundo. Peçamos ao
Senhor que nos ajude no caminho da
sobriedade e que os vários tipos de
gula não se apoderem da nossa vida.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/3-a-gula/
(26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/3-a-gula/
https://opusdei.org/pt-br/article/3-a-gula/

	3. A gula

