
opusdei.org

19 de novembro:
primeira Jornada
Mundial dos pobres

No 19 de novembro, o Papa
Francisco convocou a I Jornada
Mundial dos pobres, com o
tema «Não amemos com
palavras, mas com obras».

18/11/2017

• Site oficial da I Jornada Mundial dos
pobres.

• Algumas histórias e recursos para a
I Jornada Mundial dos pobres:

https://www.pcpne.va/content/pcpne/es/attivita/poveri.html
https://www.pcpne.va/content/pcpne/es/attivita/poveri.html


- As bem-aventuranças (II):
enriquecer-se com a pobreza.

- “A mim o fizestes”: as obras de
misericórdia corporais.

- Junto à maior favela da África.

- «Acolher os necessitados» (Intenção
mensal de fevereiro de 2017).

- Audio de Dom Javier Echevarría:
Dar de comer a que tem fome e dar
de beber a quem tem sede..

- Basta começar (2): Dar alimento
para o corpo e a alma. Vídeo que
mostra como afrontam o problema
da fome algumas pessoas da Rússia e
de Filipinas.

- Sinais da misericórdia de Deus para
os pobres de Mumbai.

*****

1. «Meus filhinhos, não amemos com
palavras nem com a boca, mas com

https://opusdei.org/pt-br/article/as-bem-aventurancas-ii-enriquecer-se-com-a-pobreza/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-bem-aventurancas-ii-enriquecer-se-com-a-pobreza/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-fizestes-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-fizestes-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/junto-a-maior-favela-da-africa/
https://www.youtube.com/watch?v=NGVEfHIjXyU
https://opusdei.org/pt-br/article/dar-de-comer-quem-tem-fome-beber-sede/
https://opusdei.org/pt-br/article/dar-de-comer-quem-tem-fome-beber-sede/
https://opusdei.org/pt-br/article/dar-de-comer-quem-tem-fome-beber-sede/
https://opusdei.org/pt-br/article/basta-empezar-2-dar-alimento-para-el-cuerpo-y-el-alma/
https://opusdei.org/pt-br/article/basta-empezar-2-dar-alimento-para-el-cuerpo-y-el-alma/
https://opusdei.org/pt-br/article/sinais-da-misericordia-de-deus-para-os-pobres-de-mumbai/
https://opusdei.org/pt-br/article/sinais-da-misericordia-de-deus-para-os-pobres-de-mumbai/


obras e com verdade» (1 Jo 3, 18).
Estas palavras do apóstolo João
exprimem um imperativo de que
nenhum cristão pode prescindir. A
importância do mandamento de
Jesus, transmitido pelo «discípulo
amado» até aos nossos dias, aparece
ainda mais acentuada ao contrapor
as palavras vazias, que
frequentemente se encontram na
nossa boca, às obras concretas, as
únicas capazes de medir
verdadeiramente o que valemos. O
amor não admite álibis: quem
pretende amar como Jesus amou,
deve assumir o seu exemplo,
sobretudo quando somos chamados
a amar os pobres. Aliás, é bem
conhecida a forma de amar do Filho
de Deus, e João recorda-a com
clareza. Assenta sobre duas colunas
mestras: o primeiro a amar foi Deus
(cf. 1 Jo 4, 10.19); e amou dando-Se
totalmente, incluindo a própria vida
(cf. 1 Jo 3, 16).Um amor assim não
pode ficar sem resposta. Apesar de



ser dado de maneira unilateral, isto
é, sem pedir nada em troca, ele
abrasa de tal forma o coração, que
toda e qualquer pessoa se sente
levada a retribuí-lo não obstante as
suas limitações e pecados. Isto é
possível, se a graça de Deus, a sua
caridade misericordiosa, for acolhida
no nosso coração a pontos de mover
a nossa vontade e os nossos afetos
para o amor ao próprio Deus e ao
próximo. Deste modo a misericórdia,
que brota por assim dizer do coração
da Trindade, pode chegar a pôr em
movimento a nossa vida e gerar
compaixão e obras de misericórdia
em prol dos irmãos e irmãs que se
encontram em necessidade.

2. «Quando um pobre invoca o
Senhor, Ele atende-o» (Sl 34/33, 7). A
Igreja compreendeu, desde sempre, a
importância de tal invocação.
Possuímos um grande testemunho já
nas primeiras páginas do Atos dos
Apóstolos, quando Pedro pede para



se escolher sete homens «cheios do
Espírito e de sabedoria» (6, 3), que
assumam o serviço de assistência aos
pobres. Este é, sem dúvida, um dos
primeiros sinais com que a
comunidade cristã se apresentou no
palco do mundo: o serviço aos mais
pobres. Tudo isto foi possível, por ela
ter compreendido que a vida dos
discípulos de Jesus se devia exprimir
numa fraternidade e numa
solidariedade tais, que
correspondesse ao ensinamento
principal do Mestre que tinha
proclamado os pobres bem-
aventurados e herdeiros do Reino dos
céus (cf. Mt 5, 3).

«Vendiam terras e outros bens e
distribuíam o dinheiro por todos, de
acordo com as necessidades de cada
um» (At 2, 45). Esta frase mostra, com
clareza, como estava viva nos
primeiros cristãos tal preocupação. O
evangelista Lucas – o autor sagrado
que deu mais espaço à misericórdia



do que qualquer outro – não está a
fazer retórica, quando descreve a
prática da partilha na primeira
comunidade. Antes pelo contrário,
com a sua narração, pretende falar
aos fiéis de todas as gerações (e, por
conseguinte, também à nossa),
procurando sustentá-los no seu
testemunho e incentivá-los à ação
concreta a favor dos mais
necessitados. E o mesmo
ensinamento é dado, com igual
convicção, pelo apóstolo Tiago,
usando expressões fortes e incisivas
na sua Carta: «Ouvi, meus amados
irmãos: porventura não escolheu
Deus os pobres segundo o mundo
para serem ricos na fé e herdeiros do
Reino que prometeu aos que O
amam? Mas vós desonrais o pobre.
Porventura não são os ricos que vos
oprimem e vos arrastam aos
tribunais? (…) De que aproveita,
irmãos, que alguém diga que tem fé,
se não tiver obras de fé? Acaso essa
fé poderá salvá-lo? Se um irmão ou



uma irmã estiverem nus e
precisarem de alimento quotidiano, e
um de vós lhes disser: “Ide em paz,
tratai de vos aquecer e matar a
fome”, mas não lhes dais o que é
necessário ao corpo, de que lhes
aproveitará? Assim também a fé: se
ela não tiver obras, está
completamente morta» (2, 5-6.14-17).

3. Contudo, houve momentos em que
os cristãos não escutaram
profundamente este apelo, deixando-
se contagiar pela mentalidade
mundana. Mas o Espírito Santo não
deixou de os chamar a manterem o
olhar fixo no essencial. Com efeito,
fez surgir homens e mulheres que, de
vários modos, ofereceram a sua vida
ao serviço dos pobres. Nestes dois
mil anos, quantas páginas de história
foram escritas por cristãos que, com
toda a simplicidade e humildade,
serviram os seus irmãos mais pobres,
animados por uma generosa fantasia
da caridade!



Dentre todos, destaca-se o exemplo
de Francisco de Assis, que foi seguido
por tantos outros homens e mulheres
santos, ao longo dos séculos. Não se
contentou com abraçar e dar esmola
aos leprosos, mas decidiu ir a Gúbio
para estar junto com eles. Ele mesmo
identificou neste encontro a viragem
da sua conversão: «Quando estava
nos meus pecados, parecia-me
deveras insuportável ver os leprosos.
E o próprio Senhor levou-me para o
meio deles e usei de misericórdia
para com eles. E, ao afastar-me deles,
aquilo que antes me parecia amargo
converteu-se para mim em doçura da
alma e do corpo» (Test 1-3: FF 110).
Este testemunho mostra a força
transformadora da caridade e o
estilo de vida dos cristãos.

Não pensemos nos pobres apenas
como destinatários duma boa obra
de voluntariado, que se pratica uma
vez por semana, ou, menos ainda, de
gestos improvisados de boa vontade



para pôr a consciência em paz. Estas
experiências, embora válidas e úteis
a fim de sensibilizar para as
necessidades de tantos irmãos e para
as injustiças que frequentemente são
a sua causa, deveriam abrir a um
verdadeiro encontro com os pobres e
dar lugar a uma partilha que se torne
estilo de vida. Na verdade, a oração,
o caminho do discipulado e a
conversão encontram, na caridade
que se torna partilha, a prova da sua
autenticidade evangélica. E deste
modo de viver derivam alegria e
serenidade de espírito, porque se
toca com as mãos a carne de Cristo.
Se realmente queremos encontrar
Cristo, é preciso que toquemos o seu
corpo no corpo chagado dos pobres,
como resposta à comunhão
sacramental recebida na Eucaristia.
O Corpo de Cristo, partido na sagrada
liturgia, deixa-se encontrar pela
caridade partilhada no rosto e na
pessoa dos irmãos e irmãs mais
frágeis. Continuam a ressoar de



grande atualidade estas palavras do
santo bispo Crisóstomo: «Queres
honrar o corpo de Cristo? Não
permitas que seja desprezado nos
seus membros, isto é, nos pobres que
não têm que vestir, nem O honres
aqui no tempo com vestes de seda,
enquanto lá fora O abandonas ao frio
e à nudez» (Hom. in Matthaeum, 50,
3: PG 58).

Portanto somos chamados a estender
a mão aos pobres, a encontrá-los,
fixá-los nos olhos, abraçá-los, para
lhes fazer sentir o calor do amor que
rompe o círculo da solidão. A sua
mão estendida para nós é também
um convite a sairmos das nossas
certezas e comodidades e a
reconhecermos o valor que a
pobreza encerra em si mesma.

4. Não esqueçamos que, para os
discípulos de Cristo, a pobreza é,
antes de mais, uma vocação a seguir
Jesus pobre. É um caminho atrás



d’Ele e com Ele: um caminho que
conduz à bem-aventurança do Reino
dos céus (cf. Mt 5, 3; Lc 6, 20).
Pobreza significa um coração
humilde, que sabe acolher a sua
condição de criatura limitada e
pecadora, vencendo a tentação de
onipotência que cria em nós a ilusão
de ser imortal. A pobreza é uma
atitude do coração que impede de
conceber como objetivo de vida e
condição para a felicidade o
dinheiro, a carreira e o luxo. Mais, é
a pobreza que cria as condições para
assumir livremente as
responsabilidades pessoais e sociais,
não obstante as próprias limitações,
confiando na proximidade de Deus e
vivendo apoiados pela sua graça.
Assim entendida, a pobreza é o
metro que permite avaliar o uso
correto dos bens materiais e também
viver de modo não egoísta nem
possessivo os laços e os afetos (cf. 
Catecismo da Igreja Católica, n.
25-45).

https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html


Assumamos, pois, o exemplo de São
Francisco, testemunha da pobreza
genuína. Ele, precisamente por ter os
olhos fixos em Cristo, soube
reconhecê-Lo e servi-Lo nos pobres.
Por conseguinte, se desejamos dar a
nossa contribuição eficaz para a
mudança da história, gerando
verdadeiro desenvolvimento, é
necessário escutar o grito dos pobres
e comprometermo-nos a erguê-los do
seu estado de marginalização. Ao
mesmo tempo recordo, aos pobres
que vivem nas nossas cidades e nas
nossas comunidades, para não
perderem o sentido da pobreza
evangélica que trazem impresso na
sua vida.

5. Conhecemos a grande dificuldade
que há, no mundo contemporâneo,
de poder identificar claramente a
pobreza. E todavia esta interpela-nos
todos os dias com os seus inúmeros

https://www.pcpne.va/content/pcpne/es/attivita/poveri.html


rostos marcados pelo sofrimento,
pela marginalização, pela opressão,
pela violência, pelas torturas e a
prisão, pela guerra, pela privação da
liberdade e da dignidade, pela
ignorância e pelo analfabetismo, pela
emergência sanitária e pela falta de
trabalho, pelo tráfico de pessoas e
pela escravidão, pelo exílio e a
miséria, pela migração forçada. A
pobreza tem o rosto de mulheres,
homens e crianças explorados para
vis interesses, espezinhados pelas
lógicas perversas do poder e do
dinheiro. Como é impiedoso e nunca
completo o elenco que se é
constrangido a elaborar à vista da
pobreza, fruto da injustiça social, da
miséria moral, da avidez de poucos e
da indiferença generalizada!

Infelizmente, nos nossos dias,
enquanto sobressai cada vez mais a
riqueza descarada que se acumula
nas mãos de poucos privilegiados,
frequentemente acompanhada pela



ilegalidade e a exploração ofensiva
da dignidade humana, causa
escândalo a extensão da pobreza a
grandes setores da sociedade no
mundo inteiro. Perante este cenário,
não se pode permanecer inerte e,
menos ainda, resignado. À pobreza
que inibe o espírito de iniciativa de
tantos jovens, impedindo-os de
encontrar um trabalho, à pobreza
que anestesia o sentido de
responsabilidade, induzindo a
preferir a abdicação e a busca de
favoritismos, à pobreza que
envenena os poços da participação e
restringe os espaços do
profissionalismo, humilhando assim
o mérito de quem trabalha e produz:
a tudo isso é preciso responder com
uma nova visão da vida e da
sociedade.

Todos estes pobres – como gostava de
dizer o Beato Paulo VI – pertencem à
Igreja por «direito
evangélico» (Discurso de abertura na

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19630929_concilio-vaticano-ii.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19630929_concilio-vaticano-ii.html


II Sessão do Concílio Ecumênico
Vaticano II, 29/IX/1963) e obrigam à
opção fundamental por eles. Por isso,
benditas as mãos que se abrem para
acolher os pobres e socorrê-los: são
mãos que levam esperança. Benditas
as mãos que superam toda a barreira
de cultura, religião e nacionalidade,
derramando óleo de consolação nas
chagas da humanidade. Benditas as
mãos que se abrem sem pedir nada
em troca, sem «se» nem «mas», nem
«talvez»: são mãos que fazem descer
sobre os irmãos a bênção de Deus.

6. No termo do Jubileu da
Misericórdia, quis oferecer à Igreja o 
Dia Mundial dos Pobres, para que as
comunidades cristãs se tornem, em
todo o mundo, cada vez mais e
melhor sinal concreto da caridade de
Cristo pelos últimos e os mais
carenciados. Quero que, aos outros
Dias Mundiais instituídos pelos meus
Predecessores e sendo já tradição na
vida das nossas comunidades, se

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19630929_concilio-vaticano-ii.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1963/documents/hf_p-vi_spe_19630929_concilio-vaticano-ii.html


acrescente este, que completa o
conjunto de tais Dias com um
elemento requintadamente
evangélico, isto é, a predileção de
Jesus pelos pobres.

Convido a Igreja inteira e os homens
e mulheres de boa vontade a fixar o
olhar, neste dia, em todos aqueles
que estendem as suas mãos
invocando ajuda e pedindo a nossa
solidariedade. São nossos irmãos e
irmãs, criados e amados pelo único
Pai celeste. Este Dia pretende
estimular, em primeiro lugar, os
crentes, para que reajam à cultura do
descarte e do desperdício, assumindo
a cultura do encontro. Ao mesmo
tempo, o convite é dirigido a todos,
independentemente da sua pertença
religiosa, para que se abram à
partilha com os pobres em todas as
formas de solidariedade, como sinal
concreto de fraternidade. Deus criou
o céu e a terra para todos; foram os
homens que, infelizmente, ergueram



fronteiras, muros e recintos, traindo
o dom originário destinado à
humanidade sem qualquer exclusão.

7. Desejo que, na semana anterior ao 
Dia Mundial dos Pobres – que este
ano será no dia 19 de novembro,
XXXIII domingo do Tempo Comum –,
as comunidades cristãs se
empenhem na criação de muitos
momentos de encontro e amizade, de
solidariedade e ajuda concreta.
Poderão ainda convidar os pobres e
os voluntários para participarem,
juntos, na Eucaristia deste domingo,
de modo que, no domingo seguinte, a
celebração da Solenidade de Nosso
Senhor Jesus Cristo Rei do Universo
resulte ainda mais autêntica. Na
verdade, a realeza de Cristo aparece
em todo o seu significado
precisamente no Gólgota, quando o
Inocente, pregado na cruz, pobre, nu
e privado de tudo, encarna e revela a

https://www.pcpne.va/content/pcpne/es/attivita/poveri/logo.html


plenitude do amor de Deus. O seu
completo abandono ao Pai, ao
mesmo tempo que exprime a sua
pobreza total, torna evidente a força
deste Amor, que O ressuscita para
uma vida nova no dia de Páscoa.

Neste domingo, se viverem no nosso
bairro pobres que buscam proteção e
ajuda, aproximemo-nos deles: será
um momento propício para
encontrar o Deus que buscamos.
Como ensina a Sagrada Escritura (cf. 
Gn 18, 3-5; Heb 13, 2), acolhamo-los
como hóspedes privilegiados à nossa
mesa; poderão ser mestres, que nos
ajudam a viver de maneira mais
coerente a fé. Com a sua confiança e
a disponibilidade para aceitar ajuda,
mostram-nos, de forma sóbria e
muitas vezes feliz, como é decisivo
vivermos do essencial e
abandonarmo-nos à providência do
Pai.



8. Na base das múltiplas iniciativas
concretas que se poderão realizar
neste Dia, esteja sempre a oração.
Não esqueçamos que o Pai Nosso é a
oração dos pobres. De facto, o pedido
do pão exprime o abandono a Deus
nas necessidades primárias da nossa
vida. Tudo o que Jesus nos ensinou
com esta oração exprime e recolhe o
grito de quem sofre pela
precariedade da existência e a falta
do necessário. Aos discípulos que Lhe
pediam para os ensinar a rezar, Jesus
respondeu com as palavras dos
pobres que se dirigem ao único Pai,
em quem todos se reconhecem como
irmãos. O Pai Nosso é uma oração
que se exprime no plural: o pão que
se pede é «nosso», e isto implica
partilha, comparticipação e
responsabilidade comum. Nesta
oração, todos reconhecemos a
exigência de superar qualquer forma
de egoísmo, para termos acesso à
alegria do acolhimento recíproco.



9. Aos irmãos bispos, aos sacerdotes,
aos diáconos – que, por vocação, têm
a missão de apoiar os pobres –, às
pessoas consagradas, às associações,
aos movimentos e ao vasto mundo do
voluntariado, peço que se
comprometam para que, com este 
Dia Mundial dos Pobres, se instaure
uma tradição que seja contribuição
concreta para a evangelização no
mundo contemporâneo.

Que este novo Dia Mundial se torne,
pois, um forte apelo à nossa
consciência crente, para ficarmos
cada vez mais convictos de que
partilhar com os pobres permite-nos
compreender o Evangelho na sua
verdade mais profunda. Os pobres
não são um problema: são um
recurso de que lançar mão para
acolher e viver a essência do
Evangelho.

Vaticano, Memória de Santo Antônio
de Lisboa, 13 de junho de 2017.



Francisco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/19-de-
novembro-primeira-jornada-mundial-

dos-pobres/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/19-de-novembro-primeira-jornada-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/19-de-novembro-primeira-jornada-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/19-de-novembro-primeira-jornada-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/19-de-novembro-primeira-jornada-mundial-dos-pobres/

	19 de novembro: primeira Jornada Mundial dos pobres

