
opusdei.org

11. São José,
padroeiro da boa
morte

Na audiência de hoje, o Papa
recordou que “O povo cristão
tem São José como patrono da
boa morte. É uma devoção
baseada no pensamento de que
José terá morrido assistido pela
Virgem Maria e Jesus”. Na
nossa época, em que tantos
desejam afastar de si o
pensamento da morte, pedimos
a São José que“ nos ajude a
viver da melhor maneira
possível o mistério da morte”.



09/02/2022

Catequese sobre São José 11. São
José, padroeiro da boa morte

Estimados irmãos e irmãs, bom dia!

Na última catequese, estimulados
ainda pela figura de São José,
refletimos sobre o significado da 
comunhão dos santos. E
precisamente a partir disto, hoje
gostaria de aprofundar a devoção
especial que o povo cristão sempre
teve por São José como padroeiro da
boa morte. Uma devoção nascida do
pensamento de que José morreu com
a ajuda da Virgem Maria e de Jesus,
antes que ele deixasse a casa de
Nazaré. Não há dados históricos, mas
visto que já não se vê José na vida
pública, pensa-se que tenha morrido
ali em Nazaré, com a família. E a

https://opusdei.org/pt-br/article/10-sao-jose-e-a-comunhao-dos-santos/


acompanharam-no à morte Jesus e
Maria.

O Papa Bento XV, há um século,
escreveu que “através de José vamos
diretamente a Maria, e através de
Maria à origem de toda a santidade,
que é Jesus”. Quer José quer Maria
ajudam-nos a ir a Jesus. E
encorajando práticas piedosas em
honra de São José, recomendou uma
em particular, que dizia assim: “Dado
que Ele é merecidamente
considerado como o mais eficaz
protetor dos moribundos, tendo
expirado com a ajuda de Jesus e
Maria, será preocupação dos
Pastores sagrados inculcar e
encorajar [...] aquelas piedosas
confrarias que foram instituídas para
implorar José em nome dos
moribundos, como as ‘da Boa Morte’,
do ‘Trânsito de São José’ e ‘pelos
Agonizantes’” (Motu proprio Bonum
sane, 25 de julho de 1920): eram as
associações da época.



Amados irmãos e irmãs, talvez
algumas pessoas pensem que esta
linguagem e este tema sejam apenas
uma herança do passado, mas na
realidade a nossa relação com a
morte nunca diz respeito ao passado,
é sempre presente. O Papa Bento
dizia, há alguns dias, falando sobre si
mesmo que ‘está diante da porta
obscura da morte’. É bom agradecer
ao Papa Bento que com 95 anos tem a
lucidez de nos dizer isto: ‘Estou
diante da obscuridade da morte, à
porta obscura da morte’. Um bom
conselho que nos deu! A chamada
cultura do ‘bem-estar’ procura
remover a realidade da morte, mas
de uma forma dramática a pandemia
do coronavírus voltou a colocá-la em
evidência. Foi terrível: a morte
estava em toda a parte, e muitos
irmãos e irmãs perderam entes
queridos sem poderem estar ao lado
deles, e isto tornou a morte ainda
mais difícil de aceitar e de elaborar.
Uma enfermeira contou-me que uma



avó com Covid estava morrendo e
disse-lhe: ‘gostaria de me despedir
dos meus entes queridos antes de ir
embora’. E a enfermeira, corajosa,
pegou o celular e fez a ligação. A
ternura daquela despedida...

Não obstante isto, procuramos de
todas as maneiras banir o
pensamento da nossa finitude,
iludindo-nos assim a pensar que
podemos retirar o poder da morte e
afastar o temor. Mas a fé cristã não é
uma forma de exorcizar o medo da
morte, pelo contrário, ajuda-nos a
enfrentá-la. Mais cedo ou mais tarde,
todos nós iremos àquela porta.

A verdadeira luz que ilumina o
mistério da morte provém da
ressurreição de Cristo. Eis a luz. E
São Paulo escreve: “Ora, se se prega
que Jesus ressuscitou dentre os
mortos, como dizem alguns de vós
que não há ressurreição de mortos?
Se não há ressurreição de mortos,



nem Cristo ressuscitou. Se Cristo não
ressuscitou, é vã a nossa pregação, e
também é vã a vossa fé (1 Cor 15,
12-14). Há uma certeza: Cristo
ressuscitou, Cristo ressurgiu, Cristo
está vivo no meio de nós. E esta é a
luz que nos espera por detrás da
porta obscura da morte.

Prezados irmãos e irmãs, é apenas
através da fé na ressurreição que
podemos olhar para o abismo da
morte sem nos deixarmos dominar
pelo medo. Não só: mas também
podemos atribuir à morte um papel
positivo. De fato, pensar na morte,
iluminada pelo mistério de Cristo,
ajuda-nos a olhar para toda a vida
com olhos novos. Nunca vi atrás de
um carro fúnebre um caminhão de
mudanças! Atrás de um carro
fúnebre: nunca vi. Iremos sozinhos,
sem nada nos bolsos da mortalha:
nada. Pois a mortalha não tem
bolsos. Esta solidão da morte: é
verdade, nunca vi atrás de um carro



fúnebre uma um caminhão de
mudanças. Não tem sentido
acumular se um dia morreremos. O
que precisamos de acumular é
caridade, a capacidade de partilhar,
a capacidade de não ficar
indiferentes às necessidades dos
demais. Ou, de que serve discutir
com um irmão, uma irmã, um amigo,
um membro da família, ou um irmão
ou irmã na fé, se um dia
morreremos? De que serve
enraivecer-se, zangar-se com os
outros? Perante a morte, tantas
questões são redimensionadas. É
bom morrer reconciliado, sem deixar
ressentimentos e sem
arrependimentos! Gostaria de dizer
uma verdade: todos nós estamos a
caminho rumo àquela porta, todos.

O Evangelho diz-nos que a morte
vem como um ladrão, assim diz
Jesus: chega como um ladrão, e por
muito que procuremos manter a sua
chegada sob controle, talvez mesmo



planejando a própria morte, ela
continua a ser um acontecimento
com o qual temos de nos confrontar
e perante o qual também temos de
fazer escolhas.

Para nós cristãos permanecem
firmes duas considerações. A
primeira é que não podemos evitar a
morte, e é precisamente por esta
razão que, depois de ter feito tudo o
que era humanamente possível para
curar a pessoa doente, é imoral
envolver-se numa obstinação
terapêutica (cf. Catecismo da Igreja
Católica, n. 2278). Aquela frase do
povo fiel de Deus, das pessoas
simples: ‘Deixai-o morrer em paz’,
‘ajudai-o a morrer em paz’: quanta
sabedoria! A segunda consideração
diz respeito à qualidade da própria
morte, a qualidade da dor, do
sofrimento. De fato, devemos estar
gratos por toda a ajuda que a
medicina procura dar, para que
através das chamadas ‘curas



paliativas’, cada pessoa que está se
preparando para viver a última parte
da sua vida o possa fazer da forma
mais humana possível. Contudo,
devemos ter o cuidado de não
confundir esta ajuda com desvios
inaceitáveis que levam a matar.
Devemos acompanhar as pessoas até
à morte, mas não provocar a morte
nem ajudar qualquer forma de
suicídio. Saliento que o direito a
cuidados e tratamentos para todos
deve ser sempre uma prioridade, de
modo a que os mais débeis,
particularmente os idosos e os
doentes, nunca sejam descartados. A
vida é um direito, não a morte, que
deve ser acolhida, não administrada.
E este princípio ético diz respeito a
todos, e não apenas aos cristãos ou
crentes. Mas eu gostaria de sublinhar
aqui um problema social, mas real.
Aquele ‘planificar’ – não sei se esta é
a palavra certa – mas acelerar a
morte dos idosos. Muitas vezes
vemos numa certa classe social que



os idosos, por não terem os meios,
recebem menos medicamentos do
que necessitariam, e isto é
desumano: isto não os está ajudando,
está empurrando-os mais depressa
para a morte. Isto não é humano
nem cristão. Os idosos devem ser
tratados como um tesouro da
humanidade: eles são a nossa
sabedoria. Mesmo que não falem, e
se não tem consciência, todavia são o
símbolo da sabedoria humana. São
aqueles que nos precederam e nos
deixaram tantas coisas boas, tantas
recordações, tanta sabedoria. Por
favor, não isolem os idosos, não
apressem a morte dos idosos.
Acariciar um idoso tem a mesma
esperança que acariciar uma criança,
pois o início e o fim da vida é sempre
um mistério, um mistério que deve
ser respeitado, acompanhado,
cuidado, amado.

Que São José nos ajude a viver o
mistério da morte da melhor



maneira possível. Para um cristão, a
boa morte é uma experiência da
misericórdia de Deus, que se
aproxima de nós, até naquele último
momento da nossa vida. Também na
oração da Ave-Maria, pedimos a
Nossa Senhora para estar perto de
nós ‘na hora da nossa morte’.
Precisamente por esta razão, gostaria
de concluir esta catequese rezando
juntos a Nossa Senhora pelos
moribundos, por quantos estão
vivendo este momento de passagem
por aquela porta obscura, e pelos
familiares que estão vivendo o luto.
Rezemos juntos:

Ave Maria...

APELOS

Gostaria de agradecer a todas as
pessoas e comunidades que a 26 de
janeiro se uniram em oração pela



paz na Ucrânia. Continuemos a
implorar o Deus da paz, a fim de que
tensões e ameaças de guerra possam
ser superadas através de um diálogo
sério, e para que a esta finalidade
possam contribuir também os
colóquios no ‘Formato Normandia’.
Não esqueçamos: a guerra é uma
loucura!

Depois de amanhã, 11 de fevereiro, é
o Dia Mundial do Doente. Gostaria de
recordar os nossos queridos doentes
para que a todos sejam garantidos os
cuidados médicos e o
acompanhamento espiritual.
Rezemos por estes nossos irmãos e
irmãs, pelas suas famílias, pelos
agentes sanitários e pastorais, e por
todos os que cuidam deles.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/11-sao-jose-
padroeiro-da-boa-morte-papa-

francisco-2022/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/11-sao-jose-padroeiro-da-boa-morte-papa-francisco-2022/
https://opusdei.org/pt-br/article/11-sao-jose-padroeiro-da-boa-morte-papa-francisco-2022/
https://opusdei.org/pt-br/article/11-sao-jose-padroeiro-da-boa-morte-papa-francisco-2022/
https://opusdei.org/pt-br/article/11-sao-jose-padroeiro-da-boa-morte-papa-francisco-2022/

	11. São José, padroeiro da boa morte

