
opusdei.org

Tema 10. O pecado e
a misericórdia de
Deus

A perda do sentido do pecado
levou à perda da necessidade
de salvação, e daí ao
esquecimento de Deus por
causa da indiferença. No
entanto, o triunfo de Cristo é
expressão de sua misericórdia
para com o ser humano, uma
expressão de que “o amor é
mais forte do que o pecado”. A
misericórdia é a lei
fundamental que habita no
coração de cada pessoa quando
olha para o irmão que encontra
no caminho da vida.



01/10/2022

Sumário:

O mistério da misericórdia
Compreendemos o pecado a
partir da misericórdia
Consequências do pecado
original para a humanidade
A vida como combate
A Ternura de Deus: Pecado,
Salvação, Misericórdia

O mistério da misericórdia

Ao lado das grandes conquistas da
nossa civilização, o panorama do
mundo contemporâneo também
apresenta sombras e vacilações nem
sempre superficiais. Porque “os
desequilíbrios que atormentam o

• 
• 

• 

• 
• 



mundo moderno estão vinculados
com aquele desequilíbrio
fundamental radicado no coração do
homem”[1].

A pessoa humana como criatura
experimenta múltiplas limitações. Ao
perceber a impossibilidade de
responder ao mal, ao sofrimento e à
injustiça, pode surgir em muitos uma
atitude, não de súplica ao Deus
misericordioso, mas uma espécie de
acusação, resultado de uma
indignação. A experiência do mal e
do sofrimento torna-se assim uma
forma justificada de se afastar de
Deus, questionando a sua bondade
misericordiosa. Alguns, inclusive,
chegam a ver o sofrimento como um
castigo divino que recai sobre o
pecador, distorcendo ainda mais a
misericórdia de Deus.

Isso cria um círculo vicioso. Nas
palavras de São João Paulo II, o
“coração do drama vivido pelo



homem contemporâneo é o eclipse do
sentido de Deus e do homem”[2].
Parece que Deus não é relevante, e
não é relevante porque não pode
resolver nossos problemas. Por um
lado, não nos parece claro que
precisamos de uma salvação, mas
certamente a salvação oferecida pela
Igreja de Jesus Cristo não parece
pertinente.

A consequência final desse eclipse de
Deus seria a rejeição social da
necessidade de recorrer ao perdão e
à misericórdia de Deus. Deste modo,
a perda do sentido do pecado leva à
perda da necessidade de salvação, e
como consequência, ao
esquecimento de Deus, por causa da
indiferença.

Portanto, quanto mais a consciência
humana, rendendo-se à
secularização, perde o sentido da
palavra misericórdia, mais a Igreja
sente o direito e dever imperativo de



pregar o Deus da misericórdia. O
mistério da fé cristã parece
encontrar a sua síntese nesta
palavra. A missão evangelizadora é o
anúncio em voz alta de que em Cristo
crucificado, morto e ressuscitado, se
realiza a plena e autêntica libertação
do mal, do pecado e da morte [3].

Jesus Cristo é o rosto da misericórdia
do Pai. “É como se Cristo quisesse
revelar que o limite imposto ao mal,
cuja causa e vítima acaba por ser o
homem, é, em última análise, a
Divina Misericórdia”[4].

O triunfo de Cristo é expressão da
sua misericórdia para com o homem,
expressão de que “o amor é mais
forte que o pecado”, “mais forte que
a morte e todo o mal”[5]. O mundo só
alcançará a paz sobre a guerra, a
violência, quando invocar a
misericórdia: “Jesus, eu confio em
Vós”[6].



Não é fácil responder à evidência do
mal no mundo. Talvez porque o mal
não seja um problema, mas um
mistério. Um mistério no qual
estamos pessoalmente envolvidos.
Um mistério que não se resolve
teoricamente, mas com atitudes
vitais ou existenciais.

Devemos sempre contemplar o
mistério da misericórdia: a relação
entre sofrimento, injustiça, pecado,
homens e Deus. Porque, como afirma
o Papa Francisco[7], a misericórdia é a
lei fundamental que habita no
coração de cada pessoa quando olha
para o irmão que encontra no
caminho da vida. Misericórdia é a
palavra que revela o mistério da
Santíssima Trindade. A misericórdia
é o último e supremo ato com o qual
Deus vem ao nosso encontro. E,
portanto, a misericórdia é o caminho
que une Deus e o homem.



Na vida da Igreja, a misericórdia é
uma realidade permanente. Mas há
momentos em que somos chamados
a fixar o olhar na misericórdia de
forma mais intensa.

Compreendemos o pecado a partir
da misericórdia

“Deus é infinitamente bom e todas as
suas obras são boas. Todavia,
ninguém escapa à experiência do
sofrimento, dos males existentes na
natureza que aparecem ligados às
limitações próprias das criaturas e,
sobretudo, à questão do mal
moral” (Catecismo, 385). “O pecado
está presente na história do homem:
seria inútil tentar ignorá-lo ou dar a
esta realidade obscura outros
nomes” (Catecismo, 386). Mas de
onde vem o mal, especialmente o
pecado?

Para responder a esta pergunta
devemos olhar para o mistério de
Deus, porque o pecado só pode ser



entendido a partir da misericórdia de
Jesus Cristo. “‘O mistério [...] da
iniquidade’ (2Ts 2,7) só se explica à
luz do ‘mistério da piedade’ (1 Tim
3,16). A revelação do amor divino em
Cristo manifestou ao mesmo tempo a
extensão do mal e a
superabundância da graça (cf. Rm
5,20). Precisamos, pois, abordar a
questão da origem do mal fixando o
olhar de nossa fé naquele que, e só
Ele, é o Vencedor do mal. (cf. Lc
11,21-22; Jo 16,11; 1 Jo
3,8)” (Catecismo, nº 385). Como
afirma Pascal em seus Pensamentos,
o conhecimento de Deus sem o
conhecimento da necessidade de
nossa redenção é enganoso, assim
como o reconhecimento de nossa
miséria sem conhecer o Redentor [8].

A partir deste vínculo profundo entre
o homem e Deus, podemos
compreender que o pecado é um
abuso da liberdade que Deus
concede às pessoas criadas para que



possam amar a si e uns aos outros
(cf. Catecismo, 386).

Para esclarecer a realidade do
pecado, a luz da Revelação divina
nos fala particularmente do pecado
das origens. Mas o ponto de partida
para compreendê-lo é a mensagem
da misericórdia divina revelada por
Jesus.

Pecado original: uma verdade
essencial da fé

“A doutrina do pecado original é, por
assim dizer, ‘o reverso’ da Boa
Notícia de que Jesus é o Salvador de
todos os homens, de que todos têm
necessidade da salvação e de que a
salvação é oferecida a todos graças a
Cristo.

O relato da queda (Gn 3) utiliza uma
linguagem feita de imagens, mas
afirma um acontecimento
primordial, um fato que ocorreu no
início da história do homem (cf. GS



13,1). A Revelação dá-nos a certeza
de fé de que toda a história humana
está marcada pelo pecado original
cometido livremente pelos nossos
primeiros pais (cf. Concílio de
Trento: DS 1513; Pio XII, Humani
generis: ibid., 3897; Paulo VI, discurso
11/07/1966)” (Catecismo, n. 389-390).

“Por trás da opção de desobediência
de nossos primeiros pais há uma voz
sedutora que se opõe a Deus (cf. Gen
3,1-5) que, por inveja, os faz cair na
morte (cf. Sab 2,24). A Escritura e a
Tradição da Igreja veem neste ser um
anjo destronado, chamado Satanás
ou diabo (cf. Jo 8,44; Ap 12,9). A
Igreja ensina que ele foi primeiro um
anjo bom, criado por
Deus” (Catecismo, n. 391).

“O homem, tentado pelo diabo,
deixou morrer em seu coração a
confiança no seu Criador (cf. Gn
3,1-11) e, abusando da sua liberdade,
desobedeceu ao mandamento de



Deus. Foi nisto que consistiu o
primeiro pecado do homem (cf. Rom
5,19). Todo pecado, daí em diante,
será uma desobediência a Deus e
uma falta de confiança em sua
bondade” (Catecismo, 397).

“A Escritura mostra as consequências
dramáticas desta primeira
desobediência. Adão e Eva perdem
de imediato a graça da santidade
original (cf. Rm 3,23). Têm medo
deste Deus (cf. Gn 3,9-10) do qual
fizeram uma falsa imagem, a de um
Deus enciumado de suas
prerrogativas (cf. Gn
3,5)” (Catecismo, 399).

Como consequência, “a harmonia na
qual estavam, estabelecida graças à
justiça original, está destruída; o
domínio das faculdades espirituais
da alma sobre o corpo é rompido (cf.
Gn 3,7); a união entre homem e a
mulher é submetida a tensões (cf. Gn
3,11-13); suas relações serão



marcadas pela cupidez e pelo
domínio (cf. Gen 3,16)” (Catecismo,
400).

A harmonia com a criação também
fica destruída; “a criação visível
tornou-se para o homem estranha e
hostil (cf. Gn 3,17.19). Por causa do
homem, a criação está submetida ‘à
servidão da corrupção’ (Rom 8,21).
Finalmente, vai realizar-se a
consequência explicitamente
anunciada para o caso de
desobediência (cf. Gn 2,17): o homem
‘voltará ao pó do qual é formado’ (Gn
3,19). A morte entra na história da
humanidade (cf. Rom
5,12)” (Catecismo, 400).

“A partir do primeiro pecado, uma
verdadeira ‘invasão’ do pecado
inunda o mundo: o fratricídio
cometido por Caim contra Abel (cf.
Gen 4,3-15); a corrupção universal
em decorrência do pecado (cf. Gen
6,5.12; Rom 1,18-32); na história de



Israel, o pecado se manifesta
frequentemente e sobretudo como
uma infidelidade ao Deus da Aliança
e como transgressão da Lei de
Moisés; e mesmo após a Redenção de
Cristo, entre os cristãos, o pecado se
manifesta de muitas maneiras (cf. 1
Cor 1-6; Ap 2-3)” (Catecismo, 401).

Consequências do pecado original
para a humanidade

A existência humana mostra a
evidência do pecado em nossas vidas,
juntamente com a realidade de que o
pecado não é o resultado de sermos
maus por natureza, mas vem da livre
escolha do mal. O mal moral não
pertence, portanto, à estrutura
humana, não provém nem da
natureza social do homem nem de
sua materialidade, nem obviamente
de Deus ou de um destino imóvel. O
realismo cristão coloca o homem
diante da sua própria
responsabilidade: ele pode fazer o



mal por causa da sua liberdade, e o
responsável por isso não é outro
senão ele mesmo (cf. Catecismo, 387).

“O que a Revelação divina nos dá a
conhecer, concorda com os dados da
experiência. Quando o homem olha
para dentro do próprio coração,
descobre-se inclinado também para o
mal, e imerso em muitos males, que
não podem provir de seu Criador,
que é bom. Muitas vezes, recusando
reconhecer Deus como seu princípio,
perturbou também a devida
orientação para o fim último e, ao
mesmo tempo, toda a sua ordenação
quer para si mesmo, quer para os
demais homens e para toda a
criação” (GS 13.1).

Ao longo da história, a Igreja
formulou o dogma do pecado
original em contraste com o
otimismo exagerado e o pessimismo
existencial (cf. Catecismo, 406).
Frente a Pelágio, que afirmou que o



homem só pode fazer o bem com
suas forças naturais, e que a graça é
um mero auxílio externo,
minimizando assim tanto o alcance
do pecado de Adão quanto a
redenção de Cristo — reduzida a um
mero exemplo mau ou bom,
respectivamente — o Concílio de
Cartago (418), seguindo Santo
Agostinho, ensinou a prioridade
absoluta da graça, pois o homem
depois do pecado foi prejudicado (cf.
DH 223.227; cf. também o Concílio II
de Orange, no ano 529: DH 371-372).
Ao contrário de Lutero, que
sustentava que depois do pecado o
homem é essencialmente
corrompido em sua natureza, que
sua liberdade é anulada e que há
pecado em tudo o que ele faz, o
Concílio de Trento (1546) afirmou a
relevância ontológica do batismo,
que apaga o pecado original. Embora
suas sequelas permaneçam — entre
elas, a concupiscência, que não deve
ser identificada, como fez Lutero,



com o próprio pecado — o homem é
livre em seus atos e pode merecer
com boas obras, sustentado pela
graça (cf. DH 1511-1515).

No fundo da posição luterana, e de
algumas interpretações recentes de
Gn 3, está em jogo uma compreensão
adequada da relação entre 1)
natureza e história, 2) o plano
existencial-psicológico e o plano
ontológico, 3) o individual e o
coletivo.

1) Embora existam alguns elementos
de natureza mítica no Gênesis
(compreendendo o conceito de
“mito” em seu melhor sentido, ou
seja, como palavra-narração que dá
origem e está, portanto, na base da
história posterior), seria um erro
interpretar a história da queda como
uma explicação simbólica da original
condição humana pecaminosa. Essa
interpretação transforma um fato
histórico em natureza, mitificando-o



e tornando-o inevitável:
paradoxalmente, o sentimento de
culpa que leva a reconhecer-se
“naturalmente” como pecador
conduziria a atenuar ou eliminar a
responsabilidade pessoal pelo
pecado, pois o homem não poderia
evitar aquilo a que ele tende
espontaneamente. O correto, porém,
é afirmar que a condição pecaminosa
pertence à historicidade do homem,
e não à sua natureza original.

2) Como após o batismo ficaram
algumas sequelas do pecado, o
cristão pode experimentar
fortemente a tendência ao mal,
sentindo-se profundamente pecador,
como ocorre na vida dos santos. No
entanto, esta perspectiva existencial
não é a única, nem a mais
fundamental, pois o batismo
realmente apagou o pecado original
e nos fez filhos de Deus (cf. Catecismo
405). Ontologicamente, o cristão em
graça é justo diante de Deus. Lutero



radicalizou a perspectiva existencial,
compreendendo toda a realidade a
partir dela, que se tornava, assim,
marcada ontologicamente pelo
pecado.

3) O terceiro ponto leva à questão da
transmissão do pecado original, “um
mistério que não somos capazes de
compreender
plenamente” (Catecismo, 404). A
Bíblia ensina que nossos primeiros
pais passaram o pecado para toda a
humanidade. Os capítulos seguintes
do Gênesis (cf. Gn 4-11; cf. Catecismo,
401) narram a progressiva corrupção
do gênero humano. Estabelecendo
um paralelismo entre Adão e Cristo,
São Paulo afirma: “Assim como pela
desobediência de um só homem
foram todos constituídos pecadores,
assim pela obediência de um só
[Cristo] todos se tornarão justos” (Rm
5,19). Este paralelismo ajuda a
compreender corretamente a
interpretação que se costuma dar ao



termo adamáh como de um coletivo
específico: como Cristo é um só ao
mesmo tempo cabeça da Igreja,
assim Adão é um e ao mesmo tempo
cabeça da humanidade[9]. “Em
virtude desta ‘unidade do gênero
humano’, todos os homens estão
implicados no pecado de Adão, como
todos estão implicados na justiça de
Cristo” (Catecismo, 404).

A Igreja entende de forma analógica
o pecado original dos primeiros pais
e o pecado herdado pela
humanidade. Adão e Eva cometem
um pecado pessoal, mas este pecado
será transmitido por propagação à
humanidade inteira, isto é, pela
transmissão de uma natureza
humana privada da santidade e da
justiça originais. E é por isso que o
pecado original é denominado
“pecado” de maneira analógica: é um
pecado “contraído” e não “cometido”,
um estado e não um ato (Catecismo,
404). Assim, “embora próprio a cada



um, o pecado original não tem, em
nenhum descendente de Adão, um
caráter de falta pessoal (Catecismo,
405)[10].

Para algumas pessoas é difícil aceitar
a ideia de um pecado herdado[11] ,
principalmente se têm uma visão
individualista da pessoa e da
liberdade. O que eu tenho a ver com
o pecado de Adão? Por que eu
deveria pagar as consequências do
pecado dos outros? Essas questões
refletem uma ausência do
sentimento de solidariedade real que
existe entre todos os homens como
criados por Deus. Paradoxalmente,
essa ausência pode ser entendida
como manifestação do pecado
transmitido a cada um. Ou seja, o
pecado original obscurece a
compreensão daquela profunda
fraternidade da raça humana que
torna possível sua transmissão.



Diante das lamentáveis
consequências do pecado e da sua
difusão universal, vale perguntar:
“Mas por que Deus não impediu o
primeiro homem de pecar? São Leão
Magno responde: ‘A graça inefável de
Cristo deu-nos bens melhores do que
aqueles que a inveja do Demônio nos
havia subtraído’ (sermão 73,4). ‘Nada
obsta’ a que a natureza humana
tenha sido destinada a um fim mais
elevado após o pecado. Com efeito,
Deus permite que os males
aconteçam para tirar deles um bem
maior. Donde a palavra de São Paulo:
‘Onde abundou o pecado
superabundou a graça’ (Rm 5,20). E o
canto do Exultet: ‘Ó feliz culpa, que
mereceu tal e tão grande
Redentor’ (Summa Theologiae, III, 1,
3, ad 3)” (Catecismo, 412).

A vida como combate

Este olhar sobre o pecado a partir da
Redenção de Cristo proporciona um



realismo lúcido sobre a situação do
homem e seu agir no mundo. O
cristão deve estar consciente tanto da
grandeza de ser filho de Deus quanto
de ser pecador. Este realismo:

a) Adverte tanto contra o otimismo
ingênuo quanto o pessimismo
desesperado e “propicia um olhar de
discernimento lúcido sobre a
situação do homem e de sua ação no
mundo [...]. Ignorar que o homem
tem uma natureza lesada, inclinada
ao mal, dá lugar a graves erros no
campo da educação, da política, da
ação social e dos
costumes” (Catecismo, 407).

b) Dá uma serena confiança em Deus,
Criador e Pai misericordioso, que não
abandona a sua criatura, perdoa
sempre e tudo conduz para o bem,
mesmo nas adversidades. “Repete:
‘Omnia in bonum!’, tudo o que
sucede, ‘tudo o que me sucede’, é
para meu bem... Por conseguinte - e



esta é a conclusão acertada-, aceita
isso, que te parece custoso, como
uma doce realidade”[12].

c) Desperta uma atitude de profunda
humildade, que leva a reconhecer
sem surpresa os próprios pecados e a
entristecer-se por eles serem uma
ofensa a Deus e não tanto porque
supõem ser frutos de um defeito
pessoal.

d) Ajuda a distinguir o que é próprio
da natureza humana enquanto tal do
que é consequência da ferida do
pecado na natureza humana. Depois
do pecado, nem tudo que
experimentamos como espontâneo é
bom. A vida humana tem, portanto, o
caráter de um combate: é preciso
lutar para se comportar de maneira
humana e cristã (cf. Catecismo, 409).
“Ao longo de toda a tradição da
Igreja, retratam-se os cristãos como 
milites Christi, soldados de Cristo.
Soldados que levam a serenidade aos



outros, enquanto combatem
continuamente contra as más
inclinações pessoais”[13]. O cristão
que se esforça para evitar o pecado
não perde nada daquilo que torna a
vida boa e bela. Perante a ideia de
que é necessário que o homem
pratique o mal para experimentar a
sua liberdade autônoma, pois no
fundo uma vida sem pecado seria
aborrecida, ergue-se a figura de
Maria, concebida imaculada,
mostrando que uma vida totalmente
entregue a Deus, longe de produzir
tédio, torna-se uma aventura cheia
de luz e infinitas surpresas[14].

A Ternura de Deus: Pecado,
Salvação, Misericórdia

Diante da realidade do pecado,
levanta-se imponente a misericórdia
de Deus. Jesus Cristo é o rosto desta
misericórdia, como podemos ver na
sua atitude para com os pecadores
(“não vim chamar os justos, mas os



pecadores”) como Zaqueu, o
paralítico, a mulher adúltera, a
samaritana, Maria Madalena, o bom
ladrão, Pedro, e inúmeros outros
personagens.

De maneira especialmente relevante,
vemos nas parábolas de
misericórdia, como a do filho
pródigo, que realmente completam
todo o ensino do Antigo Testamento
sobre o Deus “compassivo e
misericordioso, lento para a cólera,
rico em bondade e em fidelidade” (Ex
34,6). Os salmos referem-se a isso
repetidamente: o Senhor é “bondoso
e compassivo; lento para a ira, cheio
de clemência e fidelidade” (Sl 85,15);
“bom e misericordioso, lento para a
cólera e cheio de clemência” (Sl
102,8); “clemente e justo, o nosso
Deus é compassivo” (Sl 116,5);
“clemente e compassivo, generoso e
cheio de bondade” (Sl 145, 8).



Na Paixão de Jesus, toda a sujeira do
mundo entra em contato com o
Puríssimo, com o Filho de Deus[15]. Se
o normal é que o impuro contagie e
contamine em contato com o Puro,
aqui temos o contrário: pois onde o
mundo, com toda sua injustiça e com
suas crueldades que o contaminam,
entra em contato com o
imensamente Puro, nesse contato, a
sujeira do mundo é realmente
absorvida, anulada, transformada
pelo amor infinito.

A realidade do mal, da injustiça que
deteriora o mundo e ao mesmo
tempo contamina a imagem de Deus,
é uma realidade que existe, e por
nossa culpa. Não pode simplesmente
ser ignorada, tem que ser eliminada.
Mas não é que um Deus cruel exija
algo infinito. É justamente o
contrário: o próprio Deus se coloca
como lugar de reconciliação e, em
seu Filho, assume o sofrimento. O
próprio Deus introduz sua pureza



infinita no mundo como um dom. O
próprio Deus “bebe o cálice” de tudo
o que é terrível, e assim restaura a lei
pela grandeza do seu amor, que
através do sofrimento transforma as
trevas.

Jesus na Paixão clama ao Pai com
todas as suas forças. De alguma
forma, “todas as misérias da
humanidade de todos os tempos,
escrava do pecado e da morte, todos
os pedidos e intercessões história da
salvação estão recolhidos neste Grito
do Verbo encarnado. Eis que o Pai os
acolhe e, indo além de todas as
esperanças, ouve-os, ressuscitando
seu Filho”[16] . Este sofrimento
concentra a miséria, o pecado e a
morte dos homens, todo o mal da
história. E o supera, o redime, o
salva.

A Cruz é a última palavra do amor de
Cristo por nós. Mas não é a última
palavra do Deus da aliança. Esta



última palavra será pronunciada na
madrugada de domingo: “Ele
ressuscitou”. Deus ressuscita seu
Filho Jesus Cristo, e em Cristo nos dá
a vida cristã para sempre.

Pablo Martí del Moral

Bibliografia

— Catecismo da Igreja Católica, nn.
374-421.

— São João Paulo II, Creio em Deus
Pai. Catequese sobre o Credo (I),
Paulus, São Paulo.

— Francisco, Misericordiae Vultus,
11-IV-2015.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


[1] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 10.

[2] São João Paulo II, Evangelium vitae,
n. 21

[3] Cf. São João Paulo II, Redemptoris
missio, n. 44.

[4] São João Paulo II, Memória e
Identidade, Sextante, São Paulo.

[5] Estas expressões aparecem
repetidas vezes em São João Paulo II, 
Dives in Misericordia.

[6] Santa Faustina, Diário de Santa
Faustina. A Misericórdia Divina na
minha alma. Apostolado da Divina
Misericórdia.

[7] Cfr. Francisco, Misericordiae
Vultus, n. 2.

[8] Blaise Pascal, Pensamentos, n. 556
e n. 449, Martins Fontes, São Paulo.



[9] Esta é a principal razão pela qual a
Igreja sempre tenha lido a história da
queda em uma perspectiva de
monogenismo (origem do gênero
humano de um único casal). A
hipótese oposta, o poligenismo,
pareceu se impor como dado
científico (e até exegético) por alguns
anos, mas hoje em dia, em nível
científico, a descendência biológica
de um único casal é considerada
mais plausível (monofiletismo). Do
ponto de vista da fé, o poligenismo é
problemático, pois não se vê como
possa se conciliar com a Revelação
sobre o pecado original (cf. Pio XII, 
Humani Generis, DH 3897), embora
seja uma questão que ainda precisa
ser investigada e refletida.

[10] Nesse sentido, tem-se
tradicionalmente feito uma distinção
entre o pecado original originário (o
pecado pessoal cometido por nossos
primeiros pais) e pecado original



originado (o estado de pecado em
que nascemos seus descendentes).

[11] Cf. São João Paulo II, Audiência
Geral, 24/09/1986, n. 1.

[12] São Josemaria, Sulco, 127.

[13] São Josemaria, É Cristo que passa,
74.

[14] Cf. Bento XVI, Homilia, 8-XII-2005

[15] Este comentário sobre a pureza de
Cristo e a imundície do pecado
encontra-se em Bento XVI, Jesus de
Nazaré, v. 2, Planeta, São Paulo.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/10-o-pecado-e-
a-misericordia-de-deus/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/10-o-pecado-e-a-misericordia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/10-o-pecado-e-a-misericordia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/10-o-pecado-e-a-misericordia-de-deus/

	Tema 10. O pecado e a misericórdia de Deus

