
opusdei.org
Rozważania: wtorek 21 tygodnia okresu zwykłego
Rozważanie na wtorek 21 tygodnia okresu zwykłego. Poruszane tematy to: Chrystus nie odtrąca faryzeuszy; pragnienie zrozumienia dobra płynącego z przykazań; przemiana od środka do zewnątrz.
	Chrystus nie odtrąca faryzeuszy; 

	Pragnienie zrozumienia dobra płynącego z przykazań; 

	Przemiana od środka do zewnątrz.


EWANGELIA przedstawia nam wiele spotkań Jezusa z uczonymi w Piśmie i faryzeuszami. Często widzimy, jak z nimi rozmawia, niestrudzenie szukając ich nawrócenia – co nie dziwi, bo „Syn Człowieczy przyszedł szukać i zbawić to, co zginęło” (Łk 19,10), a Chrystus postrzegał tych ludzi jako bardziej oddalonych od Królestwa Bożego niż celnicy i nierządnice (por. Mt 21,31). Wiemy, że Pan nie odmawia pomocy potrzebującym i robi wszystko, co w Jego mocy, aby odzyskać zagubione owce. A niektóre z tych zagubionych owiec, jakimi było wielu uczonych w Piśmie i faryzeuszy, kosztowały Go wiele wysiłku. W swoim ziemskim życiu - o ile nam wiadomo - Jezus odniósł tylko kilkazwycięstw. Jeszcze przed swoją męką i śmiercią spotykamy uczonego w Prawie, który potajemnie staje się Jego uczniem (por. J 7,50; J 19,38). Po Jego zmartwychwstaniu niektórzy faryzeusze przyjmą wiarę (por. Dz 15,5). Wśród nich znajdą się tacy, którzy nadal będą trzymać się schematów dawnego Prawa, co spowoduje pewne trudności w pierwszej wspólnocie chrześcijańskiej (por. Dz 15,5). Inni – jak Paweł (por. Dz 23,6) – okażą się niezwykle skuteczni.
Można przypuszczać, że Jezus nie czuł się zbyt komfortowo podczas niektórych spotkań z członkami żydowskiej władzy religijnej. Często zdawał sobie sprawę, że jedyne, czego od Niego chcieli, to znaleźć pretekst do oskarżenia. Martwiła go również ślepota ich serc, która uniemożliwiała im przyjęcie dobrej nowiny, którą głosił. Mimo to Chrystus nie odsunął się od nich. Według naszych ludzkich schematów może lepiej byłoby otaczać się tylko tymi, którzy rozumieli Jego przesłanie i przyjmowali je z miłością. Ale Pan nie odrzucał dialogu z tymi, którzy Go nie kochali. W końcu Bóg nie pragnie „śmierci występnego, ale jedynie tego, aby występny zawrócił ze swej drogi” (Ez 33,11). Kiedy zwracał się do nich, czynił to z pragnieniem nakłonienia ich do zmiany postępowania, nawet gdy Jego słowa były surowe: „Biada wam, uczeni w Piśmie i faryzeusze, obłudnicy! Bo dajecie dziesięcinę z mięty, kopru i kminku8, lecz pomijacie to, co ważniejsze jest w Prawie: sprawiedliwość, miłosierdzie i wiarę” (Mt 23,23).
Możemy prosić naszego Pana, aby pomógł nam odczuwać to pragnienie dusz, które prowadzi nas do szukania zbawienia wszystkich ludzi, nawet tych, którzy być może nas nie rozumieją. „Chcemy czynić dobro wszystkim –pisał św. Josemaría–: tym, którzy miłują Jezusa Chrystusa, i tym, którzy być może Go nienawidzą. Tych drugich na dodatek bardzo nam szkoda. Dlatego staramy się obcować z nimi z miłością, pomagając znaleźć wiarę, tłumiąc zło — powtarzam — obfitością dobra. Nie możemy postrzegać nikogo jako nieprzyjaciela. Jeżeli walczą z Kościołem w złej wierze, nasze prawe, zdecydowane i uprzejme ludzkie postępowanie będzie jedynym sposobem, żeby z łaską Bożą odkryli prawdę, albo przynajmniej ją uszanowali”[1].

CHRYSTUS wyrzuca faryzeuszom i uczonym w Piśmie rygorystyczne przestrzeganie ludzkich norm, przy jednoczesnym zaniedbywaniu podstawowych boskich przykazań. Nie krytykuje jednak samego faktu istnienia tych norm. Jezus potwierdza, że należy je wypełniać, ale nie wolno zapominać o tym, co najważniejsze – o prawie danym przez Boga. A to staje się możliwe, jeśli staramy się dostrzegać dobro, które kryje się za wszystkim, co robimy: sprawiedliwość, miłosierdzie, wierność… jednym słowem – miłość. „Bo całe Prawo wypełnia się w tym jednym nakazie” (Ga 5, 14). Problem niektórych uczonych w Piśmie i faryzeuszy polegał na tym, że utracili oni prawdziwą perspektywę tych wszystkich przepisów i stali się ślepymi przewodnikami, którzy przecedzają komara, a połykają wielbłąda (por. Mt 23,24).
Rozwijać postawę pragnienia zrozumienia, aby przeżywać swoją relacją z Bogiem z „rzeczywistym zaangażowaniem woli”[2], czyli z miłości, nie jest ani czymś automatycznym, ani łatwym. Dlatego św. Josemaría mówił o formacji jako o walce, która – poza tym, że jest wymagająca – „nigdy się nie kończy”[3]. Prawo domaga się zrozumienia, ponieważ zostało dane istotom rozumnym, które są zaproszone do tego, by dać się mu prowadzić w sposób głęboki, a nie powierzchowny. „Bycie świętymi – mówił prałat Opus Dei– nie polega na robieniu coraz większej liczby rzeczy albo na wypełnianiu pewnych standardów, które sobie narzuciliśmy jako zadanie. Droga do świętości, jak wyjaśnia św. Paweł, polega na odpowiadaniu na działanie Ducha Świętego, aż Chrystus w nas się ukształtuje (por. Ga 4,19)”[4].
W ten sposób będziemy mogli spojrzeć na wszystko, co składa się na życie chrześcijańskie - przykazania, praktyki pobożności, uczynki miłosierdzia... - jako na środki, które pomagają nam zbliżyć się do Boga. Praktyki te „stanowią część miłosnego dialogu, obejmującego całe nasze życie, i prowadzą nas do osobistego spotkania z Jezusem. To chwile, w których Bóg na nas czeka, aby dzielić swoje życie z naszym”[5].

„BIADA WAM uczeni w Piśmie i faryzeusze, obłudnicy! Bo dbacie o czystość zewnętrznej strony kubka i misy, a wewnątrz pełne są one zdzierstwa i niepowściągliwości” (Mt 23,25). Jezus dotyka sedna problemu. Ujawnia kontrast między tym, co te osoby pokazują na zewnątrz – głośne modlitwy, widowiskowe posty… – a tym, co noszą w sercu – pragnienie przypodobania się innym, szukanie uznania… „Należy powiedzieć stanowcze nie „kulturze makijażu”, która troszczy się o pozory. Trzeba się oczyszczać oraz strzec serca, wnętrza człowieka, cennego w oczach Boga; nie tego, co zewnętrzne, bo to niszczeje”[6].
Droga wskazana przez Jezusa to oczyszczenie, które zaczyna się najpierw we wnętrzu, a dopiero potem jest kierowane na zewnątrz. „Faryzeuszu ślepy! Oczyść wpierw wnętrze kubka, żeby i zewnętrzna jego strona stała się czysta” (Mt 23,26). Dzięki temu rozumiemy, że formacja, jakiej pragnie dla nas Pan, nie polega na gromadzeniu dużej ilości informacji, lecz wymaga rozwijania naszej duszy. Nie chodzi o gromadzenie wielu ziaren, które szybko wykiełkują na powierzchni, sprawiając wrażenie urodzaju. Chodzi raczej o uprawę głębokiej i żyznej gleby, zdolnej przyjąć i pozwolić wykiełkować ziarnu zasianemu przez Jezusa Chrystusa w naszej duszy.
To zadanie należy wyłącznie do każdego z nas i pomaga nam w nim łaska. Podczas gdy dobre uczynki zewnętrzne można czasem spełniać pod wpływem innych – bo nas zachęcają albo sprzyja temu otoczenie – za rozwój naszego wnętrza jesteśmy odpowiedzialni osobiście; to znaczy za budowanie wewnętrznego świata, który cieszy się dobrem, które czyni, i odrzuca zło nie dlatego, że jest zakazane, lecz dlatego, że oddala nas od szczęścia, którego pragniemy. A to „wymaga umiejętności zatrzymania się, „wyłączenia autopilota”, aby zyskać świadomość co do naszego sposobu postępowania, uczuć, które są w nas, powtarzających się myśli, które nas warunkują, często bez naszej wiedzy”[7]. Najświętsza Maryja Panna jest wzorem troski o życie wewnętrzne – przyjmuje słowo i pozwala mu wydawać owoc (por. Łk 11,28). To ona może nam pomóc wiernie i bez wahania iść śladami Jej Syna.

[1] Św. Josemaría, List 4, 24.
[2] Tenże, Droga, 293.
[3] Tenże, Zapiski ze spotkania rodzinnego, 18-VI-1972.
[4] Ks. Prał. Fernando Ocáriz, List duszpasterski, 28-X-2020, pkt 6.
[5] Tamże.
[6] Franciszek, Homilia, 3-XI-2018.
[7] Franciszek, Audiencja, 5-X-2022.


epub | dokument generowany automatycznie z https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-wtorek-21-tygodnia-okresu-zwyklego/ (18-12-2025)
cover.jpg
opusdei.org

Rozwazania:
wtorek 21
tygodnia
okresu...






