
opusdei.org

Rozważania: wtorek
12 tygodnia czasu
zwykłego

Rozważania na wtorek
dwunastego tygodnia czasu
zwykłego. Proponowane tematy
to: upragniona bojaźń Boża;
królestwo Boże na ziemi;
prośmy o wielkoduszność, aby
móc dotrzeć do wszystkich.

Upragniona bojaźń Boża;
Królestwo Boże na ziemi;
Prośmy o wielkoduszność, aby
móc dotrzeć do wszystkich.

• 
• 
• 



PIERWSZY psalm Psałterza zaczyna
się od wychwalania człowieka, który
jest świadomy tego jak został
stworzony i który rozpoznaje
wspaniałość swojego Boga:
błogosławiony człowiek, który „ma
upodobanie w Prawie Pana, nad Jego
Prawem rozmyśla dniem i nocą” (Ps
1,2). Pieśń ta podkreśla postawę tych,
którzy rozumieją znaczenie „bojaźni
Bożej”: tego daru Ducha Świętego,
który nie ma nic wspólnego ze
strachem, ale który prowadzi nas do
uznania mądrości i wielkości
Stwórcy. Pieśń chwali tego, którego
serce jest ugruntowane w tym, czego
naprawdę pragnie, którego działanie
jest zawsze ukierunkowane na to, co
kocha i którego nie jest w stanie
przyciągnąć to, co mogłoby go
oddalić od Pana. My również
pragniemy takiej postawy: mocno
trwać w życiu, które kontempluje
wielkość Boga i doświadczać Jego
miłości do ludzkości.



W Piśmie Świętym czytamy o
słusznej postawie Ezechiasza, króla
Judy, gdy otrzymuje list z pogróżkami
od króla Asyrii. „Poszedł do świątyni
Pańskiej i rozwinął go przed Panem.
I zanosił modły Ezechiasz przed
obliczem Pańskim, mówiąc: «Panie,
Boże Izraela! Który zasiadasz na
cherubach, Ty sam jeden jesteś
Bogiem wszystkich królestw świata.
Tyś uczynił niebo i ziemię. Nakłoń,
Panie, Twego ucha, i usłysz! Otwórz,
Panie, Twoje oczy, i popatrz!” (2 Krl
19,14-16). Zaufanie, z jakim
Ezechiasz zwraca się do Boga, jest
zaskakujące. Prawdopodobnie był
przyzwyczajony do wychwalania
Boga, do dziękowania Mu, co
doprowadziło go do zwrócenia się do
Niego w ten sposób nawet w czasie
największej niedoli. Historia
opowiada dalej, jak tej samej nocy
anioł Pański powalił sto
osiemdziesiąt pięć tysięcy ludzi w
obozie asyryjskim.



Bóg nieustannie na nas czeka; czeka,
aż podzielimy się z Nim naszymi
potrzebami, a zwłaszcza przejawami
naszej miłości. Ale nie dlatego, że
tego potrzebuje, ale dlatego, że dzięki
takiej postawie wzrasta w nas święta
„bojaźń Boża”, która rozpoznaje Jego
wielkość.

„BÓG UMACNIA swoje miasto na
wieki”, mówi psalmista. „Wielki jest
Pan i godzien wielkiej chwały w
mieście Boga naszego. Góra Jego
święta, wspaniałe wzgórze, radością
jest całej ziemi” (Ps 47,2-3). Te
wersety mówią nam o mieście, które
my, chrześcijanie, staramy się
ustanowić na ziemi, mieście
zbudowanym na miłości Boga do
ludzkości. Pod koniec swojego życia
św. Augustyn napisał traktat, w
którym dogłębnie zbadał ten temat,
podobnie uczynił św. Tomasz More.



Oba te przypadki pokazują, jak
ważne dla świętych było rozważanie
natury królestwa Bożego na ziemi i
sposobu, w jaki musimy się do niego
odnosić, aby stało się
rzeczywistością.

Św. Josemaria dodaje: „Prawda i
sprawiedliwość, pokój i radość w
Duchu Świętym - to jest właśnie
królestwo Chrystusa: Boskie
działanie, które zbawia ludzi i które
osiągnie szczyt wraz z końcem
czasów, kiedy Pan, zasiadający na
najwyższym miejscu w raju,
przyjdzie ostatecznie sądzić ludzi”[1].
Królowanie Chrystusa na ziemi
odnosi się przede wszystkim do
sposobu, w jaki jest On obecny w
sercach mężczyzn i kobiet. Jeśli
Chrystus zamieszkuje naszą duszę,
nasze postępowanie wobec braci i
sióstr będzie zgodne ze sposobem, w
jaki Bóg patrzy na innych, i ze
sposobem, w jaki chce królować w
świecie.



Życie chrześcijańskie jest zawsze
życiem wspólnotowym, a nie drogą,
którą należy kroczyć samotnie.
Kościół ustanowiony przez Chrystusa
jest Jego mistycznym ciałem, którego
częścią są wszyscy chrześcijanie. Jego
działalność, a zatem jego panowanie,
rozciąga się na wszystkie miejsca, w
których znajdują się jego członkowie.
„W przeciwieństwie do
społeczeństwa ludzkiego, w którym
istnieje skłonność do szukania
własnych korzyści niezależnie lub
nawet kosztem innych, wspólnota
wierzących odrzuca indywidualizm,
aby wspierać dzielenie się i
solidarność. W duszy chrześcijanina
nie ma miejsca na egoizm”[2].
Znakiem obecności Królestwa Bożego
będzie jedność i solidarność
wszystkich dzieci.



W EWANGELII Jezus opisuje, co
może się stać, gdy wielkość Boga
zetknie się z tymi, którzy nie są
gotowi ją przyjąć: „Nie dawajcie
psom tego, co święte, i nie rzucajcie
swych pereł przed świnie, by ich nie
podeptały nogami, i obróciwszy się,
was nie poszarpały” (Mt 7,6). Nie
oznacza to, że są ludzie, którzy nie są
zaproszeni do królestwa Bożego;
wręcz przeciwnie, wszyscy mogą je
osiągnąć, wszyscy są wezwani do
wejścia w to błogosławieństwo, ale
musimy rozważyć, jak najlepiej
podzielić się tym zaproszeniem.
Dlatego Pan mówi dalej: „Wszystko
więc, co byście chcieli, żeby wam
ludzie czynili, i wy im czyńcie!” (Mt
7,12). Chodzi o poszukiwanie
właściwej drogi dla każdej osoby, a
także o znalezienie sposobu na
przystosowanie się do sytuacji
drugiej osoby.

Aby lepiej przygotować się do radości
płynącej z ewangelizowania, św.



Josemaria proponuje modlitwę za
wszystkich: „Nie myślcie jednak tylko
o sobie: otwórzcie swoje serce tak, by
ogarnąć całą ludzkość. Pomyślcie
przede wszystkim o tych, którzy was
otaczają - krewnych, przyjaciołach,
kolegach - i zastanówcie się, jak
możecie doprowadzić ich do
głębszego przeżywania przyjaźni z
naszym Panem (...). Proście też za
tyle dusz, których nie znacie,
ponieważ my wszyscy, ludzie,
płyniemy w tej samej łodzi”[3].

„Jakże ciasna jest brama i wąska
droga, która prowadzi do życia” (Mt
7,14), mówi dalej Jezus. Z pewnością
droga będzie wąska, jeśli chcemy iść
przez życie, otoczeni przez tak wielu
ludzi.

„Być wielkodusznym to znaczy mieć
wielkie serce, wielką duszę, otwartą
dla wszystkich –mówił święty
Josemaría–. Wielkoduszność to siła,
która uzdolnia nas do wyjścia poza



siebie i do podjęcia wielkich dzieł dla
dobra wszystkich”[4]. Najświętsza
Maryja Panna jest być może
pierwszą osobą, która zrozumiała i
przyjęła królestwo Boże w swoim
życiu. Możemy prosić Ją, aby
uczyniła nas dostatecznie
wielkodusznymi, by zanosić je, po
kolei, wszystkim bliskim nam
osobom.

[1] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, punkt 180.

[2] Franciszek, Audiencja, 26-VI-2019.

[3] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, punkt 175.

[4] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
punkt 80.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/meditation/rozwazania-wtorek-12-

tygodnia-czasu-zwyklego/ (16-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-wtorek-12-tygodnia-czasu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-wtorek-12-tygodnia-czasu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-wtorek-12-tygodnia-czasu-zwyklego/

	Rozważania: wtorek 12 tygodnia czasu zwykłego

