
opusdei.org

Rozważania: środa
32 tygodnia czasu
zwykłego

Rozważania na środę 32
tygodnia czasu zwykłego.
Proponowane tematy to:
uczynienie wołania
trędowatych naszym własnym;
najgłębsze uzdrowienie
pochodzi z wdzięcznej wiary;
dziękczynienie przy każdej
okazji.

- Uczynić wołanie trędowatych
naszym własnym.

- Najgłębsze uzdrowienie pochodzi z
pełnej wdzięczności wiary.



- Dziękować przy każdej okazji.

„JEZUSIE, Mistrzu, ulituj się nad
nami!” Jest to wołanie trędowatych,
którym, być może po pokonaniu
różnych przeszkód, udaje się dotrzeć
do Pana. W dawnych czasach bycie
trędowatym było wielkim
nieszczęściem. Przede wszystkim
bardzo cierpieli fizycznie, do tego
stopnia, że nazwa, jaką Żydzi nadali
tej chorobie, oznacza dosłownie
„chłostę biczem”. Jakby tego było
mało, do cierpień cielesnych
dochodził ból moralny: choroba ta
budziła grozę, gdyż uważano ją za
wysoce zaraźliwą, a więc istniały
drobiazgowe przepisy dotyczące jej
diagnozowania i usuwania ze
społeczeństwa każdego, kto się nią
zaraził. Istniało również wiele
warunków umożliwiających
potwierdzenie uzdrowienia, co



należało do obowiązków kapłanów.
Ponadto chorobę przypisywano
grzechom popełnionym przez
cierpiącego.

Dzięki temu możemy lepiej
zrozumieć rozmiar cierpienia i żalu
dziesięciu trędowatych, których
Jezus spotkał na drodze. Mieszkali na
obrzeżach wioski. Codziennie
krewni, przyjaciele i inni życzliwi
ludzie przynosili im jedzenie.
Prawdopodobnie dzięki nim usłyszeli
o Jezusie: rabbi - nauczycielu, który
nauczał z autorytetem i czynił cuda.
Kiedy Pan zbliżał się do wioski, ktoś
zawiadomił ich o jego obecności, a
oni przyszli go powitać trzymając się
w pewnej odległości, mając nadzieję,
że może ich uzdrowić. „Trzymali się
na dystans – komentuje
średniowieczny święty -, bo w
tamtych okolicznościach nie śmieli
się zbliżyć. Tak samo dzieje się z
nami: trzymamy się w odległości
kiedy jesteśmy zatwardziali w



grzechu. Aby wyzdrowieć, aby zostać
wyleczonym z trądu naszych
grzechów, zawołajmy głośno:
«Jezusie, Mistrzu, zlituj się nad
nami». Ale wołajmy nie ustami, lecz
sercem. Głos serca jest mocniejszy.
Okrzyk serca przenika niebiosa i
wznosi się wyżej przed tron Boga”[1].

TRĘDOWACI wołają, aby Jezus ich
uzdrowił. Pan mówi im, aby poszli i
stawili się przed kapłanami, którzy
byli tymi wskazanymi przez prawo
do sprawdzenia ewentualnego
uzdrowienia. Tak więc, gdy
wyruszają w posłuszeństwie
Mistrzowi, przechodzą próbę wiary. I
kiedy są już w drodze, zdają sobie
sprawę, że są rzeczywiście
uzdrowieni. Jednak tylko jeden z
nich, Samarytanin, powraca w
poszukiwaniu Jezusa: „Widząc, że
jest uzdrowiony, wrócił chwaląc Boga



donośnym głosem, upadł na twarz do
nóg Jego i dziękował Mu” (Łk
17,15-16). Pan ubolewa, że
pozostałych dziewięciu nie
powróciło, aby oddać chwałę Bogu,
że nie chcieli podziękować Mu za
uzdrowienie. Mówi do
Samarytanina: „Wstań i idź, twoja
wiara cię uzdrowiła” (Łk 17, 19).

Przyglądając się dzisiejszej
Ewangelii, możemy wyróżnić „dwa
poziomy uzdrowienia: pierwszy,
bardziej powierzchowny, dotyczy
ciała; drugi, głębszy, dotyczy wnętrza
człowieka, tego, co Biblia nazywa 
sercem, i z niego promieniuje na całe
życie. Całkowitym i gruntownym
uzdrowieniem jest zbawienie. Już
język potoczny, rozróżniając
«zdrowie» i «zbawienie», pomaga
nam zrozumieć, że zbawienie jest
czymś o wiele więcej niż zdrowiem:
jest bowiem nowym życiem, pełnym,
ostatecznym. Poza tym Jezus,
podobnie jak przy innych okazjach,



wypowiada tutaj słowa: «Twoja
wiara cię uzdrowiła». Wiara zbawia
człowieka, odbudowując jego
głęboką relację z Bogiem, z sobą
samym i z innymi; a wiara wyraża
się we wdzięczności”[2]. Nie wiemy, co
stało się z pozostałymi trędowatymi.
Wiemy jednak na pewno, że zostali
oni wyleczeni z choroby ciała.
Ewangelia pokazuje jednak, że Jezus
dostrzega tylko duchowe
uzdrowienie Samarytanina, który
najwyraźniej był bardziej oddalony
od wiary narodu wybranego.

„Ten kto — jak uzdrowiony
Samarytanin — umie dziękować,
pokazuje, że nie uważa, iż wszystko
mu się należy, ale że jest darem,
nawet wtedy, gdy przychodzi za
pośrednictwem ludzi bądź natury, bo
jego ostatecznym źródłem jest Bóg.
Wiara powoduje zatem, że człowiek
otwiera się na łaskę Pana; uznaje, że
wszystko jest darem, wszystko jest



łaską. Jakiż skarb kryje się w małym
słowie: «dziękuję»!”[3].

„W kAŻDYM POŁOŻENIU dziękujcie,
taka jest bowiem wola Boża w
Jezusie Chrystusie względem was” (1
Tes 5,18). Antyfona dzisiejszej Mszy
świętej, zaczerpnięta z nauczania św.
Pawła, zachęca nas do częstego
wyrażania wdzięczności Panu. Z
pewnością każdego dnia, kiedy się
budzimy, możemy być wdzięczni
także za rzeczy, które wydają się nam
tak oczywiste, że ich nie doceniamy,
ale których tak bardzo by nam
brakowało, gdybyśmy byli ich
pozbawieni: oddychanie, czucie,
widzenie, chodzenie; piękno natury,
światło i ciepło słońca, posiadanie
rodziny, możliwość kochania i bycia
kochanym... Chrześcijanie ponadto
dziękują Panu za cuda Jego łaski, za
to wszystko, co niezasłużenie



otrzymaliśmy i co nadal
otrzymujemy każdego dnia, aby
ułatwiało nam kroczenie drogą
świętości.

„Niezależnie od twojego wieku –
pisał św. Franciszek Salezy -, od
niedawna jesteś na świecie. Z nicości
powołał cię Bóg i przybrał cię w tę
istotę, którą jesteś teraz, z samej łaski
i miłosierdzia. Uczynił cię istotą
najwspanialszą w świecie
widzialnym, przeznaczoną do
żywota wiecznego i do zupełnego
złączenia się z majestatem Boskim.
Bóg nie dlatego posadził cię na
świecie, jakoby ciebie jakimkolwiek
sposobem potrzebował, ale dlatego
jedynie, aby pokazać swoją dobroć.
Dał nam rozum, abyśmy Go
poznawali, pamięć, abyśmy Go sobie
przypominali, i wolną wolę, abyśmy
Go kochali. Dał nam wyobraźnię,
abyśmy sobie jego dobrodziejstwa
przedstawiali, oczy, abyśmy patrzyli
na cudowne Jego dzieła, język,



abyśmy Go wychwalali… Stworzył
cię na swój obraz (...). Pomyśl o tych
wszystkich dobrodziejstwach,
którymi Bóg obdarzył cię w sferze
ducha, ciała, duszy: dał ci zdrowie,
wygodę i utrzymanie, przyjaciół i
pomocników… Karmi cię swoimi
świętymi Sakramentami, oświeca cię
swoim światłem, tyle razy wybaczał
ci twoje przewinienia”[4].

„Jakże piękne jest to, co codziennie
wypowiadamy w naszych
modlitwach! -mówił św. Josemaría.
Możesz tego używać jako
wykrzyknika: gratias tibi, Deus,
gratias tibi! Jeśli bowiem będziemy
dziękować, Bóg da nam jeszcze
więcej, ale jeśli nasza pycha
przywłaszczy sobie to, co nie jest
nasze, zamkniemy się na pomoc od
naszego Pana”[5]. Zwróćmy się do
Maryi, która właśnie ze względu na
swoją pokorę, ponieważ była
wdzięczna za wszystko jako dar Boży,



otrzymała dary, których nie mogła
sobie nawet wyobrazić.

[1] Św. Bruno z Segni, Sobre el
evangelio de san Lucas, nr 2, 40.

[2] Benedykt XVI, Anioł Pański, 14-
X-2007.

[3] Tamże.

[4] Św. Franciszek Salezy, 
Wprowadzenie do życia pobożnego,
pierwsza część, rozdz. 9 i nastepne
III, 34.

[5] Św. Josemaría, Notatki ze spotkania
rodzinnego, 19-III-1971.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/meditation/rozwazania-sroda-32-
tygodnia-czasu-zwyklego/ (16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-sroda-32-tygodnia-czasu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-sroda-32-tygodnia-czasu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-sroda-32-tygodnia-czasu-zwyklego/

	Rozważania: środa 32 tygodnia czasu zwykłego

