
opusdei.org

Rozważania: sobota
30 tygodnia okresu
zwykłego

Rozważanie na sobotę 30
tygodnia okresu zwykłego.
Poruszane tematy to: „Całe
życie Pana Jezusa napawa mnie
miłością”; Chrystus wznosi
nasze pragnienia; pokora
pozwala rozpoznać własną
wielkość.

„Całe życie Pana Jezusa napawa
mnie miłością”;
Chrystus wznosi nasze
pragnienia;
Pokora pozwala rozpoznać
własną wielkość.

• 

• 

• 



„NIE MOŻNA ODDZIELIĆ w
Chrystusie Jego bycia Bogiem-
Człowiekiem od Jego funkcji
Zbawiciela”[1]. Podczas swojego
ziemskiego życia Jezus Chrystus w
każdym działaniu wyrażał swoje
odkupieńcze posłannictwo.
Wszystko, co czynił, wypływało z
Jego pragnienia, by nas wyzwolić z
grzechu. Nieustannie promieniował
tym samym Bożym zapałem, o
którym mówił, cytując proroka
Izajasza na początku swojej
publicznej działalności: „Duch Pański
spoczywa na Mnie, ponieważ Mnie
namaścił i posłał Mnie, abym ubogim
niósł dobrą nowinę, więźniom głosił
wolność, a niewidomym przejrzenie;
abym uciśnionych odsyłał wolnymi,
abym obwoływał rok łaski od
Pana” (Łk 4,18-19).

To pragnienie zbawienia objawiało
się w sposób szczególny w Jego



cudach i nauczaniu, ale także w
zwyczajnych gestach: w rozmowie
przy stole czy podczas wspólnego
spaceru z uczniami. Dlatego św.
Josemaría mawiał: „Całe życie Pana
Jezusa napawa mnie miłością”[2].
Postrzeganie Jezusa jako człowieka
zanurzonego w realiach swojego
czasu pomaga nam uświęcać
codzienne sytuacje – one również
należą do naszej chrześcijańskiej
tożsamości.

Święty Łukasz opowiada, że „Jezus
przyszedł do domu pewnego
przywódcy faryzeuszów, aby w
szabat spożyć posiłek” (Łk 14,1).
Możemy przypuszczać, że przyjął to
zaproszenie, aby w spokojniejszej
atmosferze głosić temu człowiekowi
orędzie zbawienia. Czy to podczas
uczty, najbardziej codziennych
sytuacji, czy patrząc na taniec dzieci
– Jezus nigdy nie odkładał swojej
misji na bok, lecz właśnie w takich
sytuacjach ją realizował. Św.



Josemaría wyciągał z tych
ewangelicznych opisów wniosek
dotyczący zadania każdego apostoła:
„Oto jest twoje zadanie jako
chrześcijańskiego obywatela:
przyczyniać się do tego, aby miłość i
wolność Chrystusa przewodziły
wszystkim sferom współczesnego
życia: kulturze, gospodarce, pracy i
wypoczynkowi, życiu rodzinnemu i
społecznemu”[3].

W TRAKCIE TEJ UCZTY JEZUS,
obserwując zaproszonych,
„zauważył, jak sobie pierwsze
miejsca wybierali” (Łk 14,7).
Opowiada im więc przypowieść:
„Jeśli cię kto zaprosi na ucztę, nie
zajmuj pierwszego miejsca, by
czasem ktoś znakomitszy od ciebie
nie był zaproszony przez niego.
Wówczas przyjdzie ten, kto was obu
zaprosił, i powie ci: "Ustąp temu



miejsca!"; i musiałbyś ze wstydem
zająć ostatnie miejsce” (Łk 14, 8-9).

Jezus zaczyna swoją naukę od
nawiązania do ludzkiego pragnienia
bycia uznanym. Nie potępia go –
potrafi bowiem odnaleźć ojcowską
rękę Boga obecną w ludzkich
tęsknotach. Odczytując serca, Jezus
wykorzystuje te szlachetne
pragnienia, by je wynieść i uświęcić.
Św. Josemaría postępował podobnie:
wspierał rady, których udzielał, na
pragnieniach, jakie Bóg zasiewał w
ludzkim sercu: „Pozwól, żeby twa
dusza spalała się w pragnieniach…
Pragnieniach miłości, zapomnienia o
sobie, świętości, Nieba… Nie
zastanawiaj się nad tym, czy kiedyś
doczekasz się ich realizacji — jak ci
będzie sugerować jakiś “rozsądny”
doradca. — Ożywiaj je w sobie coraz
bardziej, ponieważ Duch Święty
mówi, że mili Mu są “mężowie
pragnień””[4].



Jezus pokazuje więc, jak te ludzkie
dążenia można wznieść ku
wyższemu poziomowi: „Gdy będziesz
zaproszony, idź i usiądź na ostatnim
miejscu. Wtedy przyjdzie gospodarz i
powie ci: "Przyjacielu, przesiądź się
wyżej!"; i spotka cię zaszczyt wobec
wszystkich współbiesiadników” (Łk
14,10). Chrystus zachęca, by nie
szukać ludzkiego uznania, które
samo w sobie może być dobre, lecz
pragnąć uznania Boga – jedynego,
które naprawdę ma wartość. Nawet
jeśli nasz gest pozostanie
niezauważony, Bóg widzi go zawsze.
To jest droga, która prowadzi nas do
Niego, a jednocześnie, jak powiedział
papież Franciszek, „prowadzi nas
także do istoty życia, do jego
najprawdziwszego znaczenia, do
motywu najbardziej godnego
zaufania, dla którego warto żyć.
Tylko pokora otwiera nas na
doświadczenie prawdy, autentycznej
radości, do poznania, które się
liczy”[5]. Nie chodzi więc o to, by być



wielkim według logiki świata, lecz by
stać się małym i zwyczajnym – bo
właśnie tam spotykamy Chrystusa.

SEDNEM NAUCZANIA JEZUSA
podczas tej uczty jest pokora: „Każdy
bowiem, kto się wywyższa, będzie
poniżony, a kto się poniża, będzie
wywyższony” (Łk 14,11). Aby wejść
do Królestwa Niebieskiego, jednym z
pierwszych warunków jest poznanie
samego siebie – wzrastanie w
świadomości naszej prawdziwej
tożsamości jako członków nowej
rodziny, którą tworzy Jezus. Dlatego
konieczne jest zrozumienie
głębokiego znaczenia pokory, „ta
bowiem cnota pozwoli nam poznać i
naszą nędzę, i naszą wielkość”[6].

Pokora pozwala dostrzec, że
wszystko, co mamy, pochodzi od
Pana. Pycha natomiast sprawia, że



ufamy jedynie własnym siłom. Św.
Josemaría mówił o dwóch rodzajach
pychy: złej – która nie widzi naszych
słabości – i dobrej, która uznaje
prawdę i działanie Boga w naszym
życiu. „Złe przebóstwienie oślepia,
nie pozwala widzieć jasno, że nasze
nogi są z gliny. Kamieniem
probierczym pozwalającym odróżnić
przebóstwienie dobre od złego jest
pokora. Dlatego jest dobrze, kiedy nie
traci się świadomości, że
przebóstwienie jest darem, łaską
Boga. Źle zaś, kiedy dusza przypisuje
sobie — swoim uczynkom, zasługom,
swojej wspaniałości — duchową
wielkość, która została jej dana”[7].

Ten dobry rodzaj dumy pozwala nam
nie odrzucać naszej słabości, lecz
widzieć w niej bramę, przez którą
może wejść Bóg. I właśnie w tym
tkwi nasza wielkość: w tym, że Bóg
ze swojego miłosierdzia zechciał
uczynić nas bardzo cennymi w
swoich oczach. Pokora pomaga nam



przyjąć ubóstwo człowieka
potrzebującego – by stać się
żebrakami wobec Boga, otworzyć Mu
serce i pozwolić, by przemienił nasze
pozorne bezpieczeństwo. Kiedy serce
jest zadowolone z siebie, „nie ma w
nim miejsca na słowo Boże, na to, by
kochać braci ani cieszyć się
najważniejszymi rzeczami w życiu.
Poprzez to jesteśmy pozbawieni
najwspanialszych dóbr. Dlatego
Jezus nazywa błogosławionymi
ubogich w duchu, którzy mają serca
ubogie, do których może wejść Pan
ze swoją nieustanną nowością”[8].
Maryja, która szukała jedynie Bożego
uznania i w Nim złożyła całą swoją
ufność, zdobyła prawdziwe
bogactwo: „Oto bowiem błogosławić
mnie będą odtąd wszystkie
pokolenia” (Łk 1, 48).



[1] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 122.

[2] Tenże, Przyjaciele Boga, nr 56.

[3] Tenże, Bruzda, nr 302.

[4] Tenże, Bruzda, nr 628.

[5] Franciszek, Audiencja, 22-XII-2021.

[6] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga, nr
94.

[7] Tenże, List 2, nr 6.

[8] Franciszek, Gaudete et Exultate, nr
68.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/meditation/rozwazania-sobota-30-

tygodnia-okresu-zwyklego/ (24-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-sobota-30-tygodnia-okresu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-sobota-30-tygodnia-okresu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-sobota-30-tygodnia-okresu-zwyklego/

	Rozważania: sobota 30 tygodnia okresu zwykłego

