
opusdei.org

Rozważania:
poniedziałek 23
tygodnia okresu
zwykłego

Rozważanie na poniedziałek 23
tygodnia okresu zwykłego.
Proponowane tematy to:
Formalizm niektórych
faryzeuszy; Prawość intencji;
Priorytet osoby.

Formalizm niektórych
faryzeuszy;
Prawość intencji;
Priorytet osoby.

• 

• 
• 



PEWNEGO RAZU W SZABAT Jezus
„wszedł do synagogi i nauczał. A był
tam człowiek, który miał uschłą
prawą rękę. Uczeni zaś w Piśmie i
faryzeusze śledzili Go, czy w szabat
uzdrawia, żeby znaleźć powód do
oskarżenia Go" (Łk 6, 6-7). Ta
ewangeliczna scena pokazuje,
dlaczego niektórzy żydowscy
przywódcy podążali za Jezusem.
Wcale nie interesowali się jego
naukami ani nie cieszyli się, gdy byli
świadkami cudu - szukali tylko
pretekstu, aby Go zdyskredytować.
„Faryzeusze! — pisze św. Cyryl
Aleksandryjski — oto Ten, który
czyni cuda i uzdrawia chorych mocą
wyższej władzy, a z zazdrości
pragniecie jego śmierci”[1].

Ci, którzy osądzali Pana w tej
ewangelicznej scenie pokazali, że nie
dbają o człowieka z uschniętą ręką.
Ich celem nie było okazanie
współczucia choremu i, jeśli to
możliwe, uzdrowienie go, ale



zależało im tylko na ścisłym
przestrzeganiu prawa szabatu.
Chodziło im o to, by oskarżać tych,
którzy go nie przestrzegali, czyli w
tym przypadku Jezusa - samego
Autora Prawa. Ze swoim
formalizmem faryzeusze ci „nie
pozostawiają miejsca na łaskę Bożą” i
postanawiają „zamieszkać w sobie,
we własnym smutku i
rozgoryczeniu”, pozostając w ten
sposób niezdolni „do zbawienia,
ponieważ zamykają drzwi”[2].

Ludzie ci zamienili szeroką drogę
Bożego miłosierdzia w wąską drogę
legalizmu. Zamiast być pomocą na tej
drodze stali się przeszkodą. Oni
widzieli tylko odchylenia od normy.
W obliczu takiego sposobu osądzania
bliźniego św. Josemaría ostrzega nas:
„Nie można proponować gotowych
formuł, sztywnych metod czy
przepisów, aby przybliżyć dusze do
Chrystusa. Spotkanie każdego
człowieka z Bogiem jest



niewysłowione i niepowtarzalne, i
musimy współpracować z Panem,
aby znaleźć — w każdym razie —
właściwe słowo i właściwą drogę,
będąc posłusznymi i nie starając się
przeszkodzić zawsze pierwotnemu
działaniu Ducha Świętego"[3].

ŚW. ŁUKASZ podkreśla, że Jezus znał
myśli uczonych w Piśmie i
faryzeuszy (por. Łk 6, 8). Pan
doskonale wiedział, że oni nie byli
tam po to, by pokornie Go słuchać, a
później podążać za Jego naukami.
Chociaż pozornie zachowywali się
jak inni, ich wnętrze kontrastowało z
pokorą innych słuchaczy. Nie
towarzyszyli Panu z pragnieniem
przemiany swojego życia i podobania
się Bogu, ale z zamiarem znalezienia
czegoś, o co mogliby Go oskarżyć.



„Czystość intencji — mówił św.
Josemaría — polega na szukaniu 
jedynie i we wszystkim chwały
samego Boga samego i we
wszystkim”[4], ponad naszą osobistą
chwałę lub nasze przywiązanie do
kryteriów, według których oceniamy
rzeczywistość. Życie chrześcijańskie
nie sprowadza się do „wypełniania”
pewnych norm czy reguł moralnych
czy religijnych: faryzeusze bowiem
gorliwie przestrzegali Prawa, dawali
jałmużnę, spędzali godziny w
świątyni, pościli... Jezus wiedział
jednak, że nie czynią tego po to, by
oddać chwałę Jego Ojcu, a więc takie
postawy nie przybliżają ich do
innych ani do prawdziwego
szczęścia. „Ten lud — powie im Pan
przy innej okazji, cytując proroka
Izajasza — czci Mnie wargami, ale
sercem swoim daleko jest ode
Mnie” (Mt 15, 8).

Życiu chrześcijańskiemu zawsze
towarzyszą uczynki zewnętrzne.



Ważne jest jednak, aby dzieła te były
ożywiane duchem dobroci i
świętości, który widzimy w życiu
Pana, apostołów i świętych. W ten
sposób chrześcijanin będzie mógł
przemienić „w czyste złoto, jak to
uczynił król Midas, wszystko, czego
się dotknie, dzięki prawości intencji,
która dzięki łasce Bożej prowadzi go
do wydobycia rzeczy świętej z tego,
co byłoby obojętne"[5].

PO TYM, jak Jezus poprosił człowieka
z uschniętą ręką, aby stanął w
centrum, zadał uczonym w piśmie i
faryzeuszom następujące pytanie:
„Czy wolno w szabat dobrze czynić,
czy wolno źle czynić; życie ocalić czy
zniszczyć" (Łk 6, 9). Nie czekając na
odpowiedź Pan uczynił cud i ręka
człowieka stała się zdrowa.



Jezus nie reglamentował czynienia
dobra. Przyszedł na świat, aby
zbawić ludzi i temu poświęcił całe
swoje życie. Z tego powodu
dokonywał cudów także w szabat,
ponieważ chciał pokazać, że dobro
człowieka jest zawsze na pierwszym
miejscu. Kiedy przyszło do zbawienia
kogoś, nie wahał się otaczać
publicznymi grzesznikami (por. Mk
2, 16), przechodził przez wszystkie
potrzebne miasta (por. Łk 4, 43) i
wchodził do domów pogan (por. Łk
4, 43). Mt 8, 7). Krótko mówiąc, jego
odkupieńcza misja nie miała
żadnego harmonogramu ani godzin
pracy: Jezus był zawsze dostępny.

W tym sensie misja ukazywania Boga
wyprowadza nas również z naszych
planów. Apostoł pojmuje zadanie i
sprawia, że doświadczamy
„przyjemności bycia źródłem, które
rozlewa się i orzeźwia innych.
Misjonarzem może być tylko ten, kto
dobrze czuje się w poszukiwaniu



dobra bliźniego, kto pragnie
szczęścia innych.[6] To jest hojność
serca, której doświadczyła
Najświętsza Maryja Panna. Przez lata
spędzone na ziemi zawsze stawiała
dobro Jezusa na pierwszym miejscu.
A teraz okazuje tę samą hojność
wszystkim, którzy jak dobre dzieci
przychodzą prosić Ją o macierzyńską
pomoc.

[1] Św. Cyryl Aleksandryjski, 
Komentarz do Ewangelii św. Łukasza.

[2] Papież Franciszek, Homilia, 1
kwietnia 2014 r.

[3] Św. Josemaría, List 11, nr 42.

[4] Św. Josemaría, Kuźnia, nr 921.

[5] Św. Josemaría, Instrucción para la
obra de San Gabriel, nr 98.



[6] Papież Franciszek, Evangelii
gaudium, nr 272.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/meditation/rozwazania-
poniedzialek-23-tygodnia-okresu-

zwyklego/ (16-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-poniedzialek-23-tygodnia-okresu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-poniedzialek-23-tygodnia-okresu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-poniedzialek-23-tygodnia-okresu-zwyklego/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-poniedzialek-23-tygodnia-okresu-zwyklego/

	Rozważania: poniedziałek 23 tygodnia okresu zwykłego

