
opusdei.org

Rozważania:
Niedziela 8 tygodnia
okresu zwykłego
(rok C)

Rozważanie na niedzielę 8
tygodnia okresu zwykłego.
Poruszane tematy to: znaczenie
formacji dla apostolstwa;
przyglądajmy się przede
wszystkim własnym wadom;
oczyszczać serce, aby przynosić
dobre owoce.

Znaczenie formacji dla
apostolstwa;
Przyglądajmy się przede
wszystkim własnym wadom;

• 

• 



Oczyszczać serce, aby przynosić
dobre owoce.

„CZY MOŻE niewidomy prowadzić
niewidomego? - Jezus zadaje
retoryczne pytanie -. Czy nie wpadną
w dół obydwaj? ” (Łk 6,39). Jeśli
przypomnimy sobie, że Jezus
powiedział również, że oko jest
światłem ciała (por. Mt 6,22), to
nauczanie to nabiera istotnego
znaczenia dla naszego apostolskiego
zadania.

Niewidomemu nie pomoże
prowadzenie przez innego
niewidomego, nawet jeśli ma on
wspaniałomyślne intencje;
zaślepione oczy potrzebują mądrych
oczu, które jasno widzą drogę. A ta
wiedza konieczna do przewodzenia
innym nie pojawia się spontanicznie:
Duch Święty, pomagając nam, polega

• 



również na naszym własnym
przygotowaniu do wypełnienia misji.
Spojrzenie wiary, które pozwala nam
„prowadzić” innych z mądrością,
nabywa się poprzez odpowiednią
formację. Tak wyraził to prorok
Izajasz: „discite benefacere” (Iz 1,17),
naucz się czynić dobro; „Na nic się
zda nauka cudowna i zbawienna,
jeśli nie ma ludzi wyćwiczonych, by
ją wprowadzali w czyn”[1].

Formacja osobista nie jest
przypadkowa, wymaga czasu i
poświęcenia. Musimy zawsze
ożywiać w sobie pragnienie lepszego
poznania naszej wiary. Ta otwarta i
młodzieńcza postawa może być
podtrzymywana tylko z pokorą
serca. Nigdy nie jesteśmy całkowicie
„mistrzami”, ponieważ zawsze
pozostajemy „uczniami”. Dobrym
nauczycielem jest ten, kto nigdy nie
przestaje się uczyć; najlepszym
przewodnikiem jest ten, kto pozwala
się prowadzić. Dlatego wielu z tych



„ślepych przewodników” (Mt 23, 16)
to ci, którzy, nieświadomi własnych
ograniczeń, myślą, że nikt nie może
nauczyć ich niczego nowego. Pod
koniec życia św. Josemaria wyjaśnił
to mówiąc: „Nigdy nie możemy
powiedzieć dość. Nasza formacja
nigdy się nie kończy: wszystko, co
otrzymaliście do tej pory jest
fundamentem pod to, co otrzymacie
w dalszej kolejności”[2]. Przede
wszystkim nigdy nie możemy uznać
za zakończone postępującego
działania Ducha Świętego w naszej
duszy, które dąży do utożsamienia jej
ze sposobem bycia Jezusa Chrystusa.

W DRUGIEJ przypowieści Jezus
ponownie posługuje się metaforą
oka. Tym razem oko jest podrażnione
przez ciało obce, które utrudnia
widzenie. „Czemu to widzisz drzazgę
w oku swego brata, a belki we



własnym oku nie dostrzegasz?” (Łk
6,41-42). Jezus podkreśla potrzebę
oczyszczenia siebie, aby widzieć
wyraźnie, przede wszystkim
własnego serca, aby następnie móc
widzieć innych. Nietrudno wpaść w
niebezpieczeństwo
usprawiedliwiania własnej
niedoskonałości - belki - przy
jednoczesnym potępianiu cudzej, być
może nieistotnej, wady - drzazgi -
„Wydaje się, że poznanie siebie jest
najtrudniejszym zadaniem ze
wszystkich - mówi św. Bazyli-. Nawet
oko, które widzi rzeczy zewnętrzne,
nie dostrzega samego siebie; a nasz
własny rozum, szybki w osądzaniu
grzechu innych, jest opieszały w
dostrzeganiu własnych wad”[3].
Chrystus wskazuje właściwą
kolejność pozwalającą na prawdziwy
ogląd rzeczy: „Wyrzuć najpierw
belkę ze swego oka, a wtedy
przejrzysz, ażeby usunąć drzazgę z
oka swego brata” (Łk 6,43).



Jak zatem możemy ustrzec się przed
popadaniem w osądzanie błędów
innych? Św. Augustyn oferuje proste
rozwiązanie i zaczyna od zadania
nam pytania: „Czy my nigdy nie
dopuściliśmy się tego przewinienia?
Czy wyleczyliśmy się z niego? Nawet
jeśli nigdy go nie popełniliśmy,
pamiętajmy, że jesteśmy ludźmi i że
mogliśmy w nie popaść”[4]. Pan
sugeruje, abyśmy zanim osądzimy
innych, spojrzeli w głąb siebie,
uznając nasze słabości, i pozostawili
delikatne zadanie wydawania sądów
Bogu. „Pierwszym krokiem jest więc
poproszenie Boga o łaskę
nawrócenia (...). Ile rzeczy możemy
powiedzieć o nas samych? Darujmy
sobie komentarze o innych i róbmy
komentarze na temat nas samych. To
jest pierwszy krok na drodze do
wielkoduszności”[5].



TRZECIA krótka przypowieść
zawarta w dzisiejszej Ewangelii
brzmi następująco: „Nie jest dobrym
drzewem to, które wydaje zły owoc,
ani złym drzewem to, które wydaje
dobry owoc. Po owocu bowiem
poznaje się każde drzewo; nie zrywa
się fig z ciernia ani z krzaka jeżyny
nie zbiera się winogron” (Łk 6,43-44).
W nawiązaniu do swojego nauczania
o czystości intencji, Jezus podkreśla,
że wszystkie nasze uczynki mają
swoje korzenie w sercu. Tak jak owoc
ujawnia drzewo, z którego pochodzi,
tak uczynki ujawniają głębię duszy.
„Dobry człowiek z dobrego skarbca
swego serca wydobywa dobro, a zły
człowiek ze złego skarbca wydobywa
zło” (Łk 6,45). Poza zewnętrznymi
przejawami, to wewnętrzne
nastawienie jest naprawdę
decydujące. Wartość naszych czynów
jest wyznaczona w sercu, które, jak
to określa Katechizm Kościoła, „jest
miejscem decyzji” i „miejscem
prawdy”[6].



„Sprawdzianem człowieka jest jego
wypowiedź, (...) mowa [świadczy] o
zamyśle serca człowieka” (Syr
27,4-6), mówi Pismo Święte. A Jezus
dodaje: „Z obfitości serca mówią jego
usta” (Łk 6,45). Znajduje to
odzwierciedlenie w naszym
doświadczeniu. Wystarczy zwrócić
uwagę na nasze rozmowy, aby
uświadomić sobie, co nosimy w
sercu, co nas martwi lub napełnia
radością. Dlatego analizując nasze
rozmowy, możemy odkryć przejawy
egoizmu, niechęci czy zazdrości,
które ciążą nam na sercu.
Najświętsza Maryja zachowała w
sobie słowa i gesty swojego Syna,
dlatego z Jej ust wychodziły tylko
słowa pocieszenia dla tych, którzy
byli wokół Niej. Ona może pomóc
nam, podążając za naukami Jezusa,
lepiej kształtować siebie i nie
osądzać innych, ciesząc się z darów,
które Bóg im dał.



[1] Św. Josemaría, List 11, nr 19.

[2] Św. Josemaría, Zapiski ze spotkania
rodzinnego, 18-VI-1972.

[3] Św. Bazyli, w Catena aurea,
Komentarz do Łk 6, 39-42.

[4] Św. Augustyn, O Kazaniu Pana na
Górze, 19.

[5] Franciszek, Homilia, 13-IX-2013.

[6] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2563.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/meditation/rozwazania-niedziela-8-

tygodnia-okresu-zwyklego-rok-c/
(18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-niedziela-8-tygodnia-okresu-zwyklego-rok-c/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-niedziela-8-tygodnia-okresu-zwyklego-rok-c/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-niedziela-8-tygodnia-okresu-zwyklego-rok-c/

	Rozważania: Niedziela 8 tygodnia okresu zwykłego (rok C)

