
opusdei.org

Rozważania:
niedziela 6 tygodnia
czasu zwykłego (rok
B)

Rozważanie na niedzielę 6
tygodnia okresu zwykłego (rok
B). Proponowane tematy to:
Piętno trędowatego; Jezus
dotyka naszej choroby; Dzielić
się otrzymanym dobrem.

Piętno trędowatego;
Jezus dotyka naszej choroby;
Dzielić się otrzymanym
dobrem.

• 
• 
• 



W NARODZIE izraelskim trąd był
postrzegany jako kara Boża i
przyczyna nieczystości. „Jeżeli u
kogoś na skórze ciała pojawi się
nabrzmienie albo wysypka, albo
biała plama, która na skórze jego
ciała jest oznaką trądu, to
przyprowadzą go do kapłana (...)
Kapłan obejrzy chore miejsce (...) i
uzna człowieka za nieczystego” (Kpł
13,1.3). Chorzy musieli żyć w
odosobnieniu, ujawniać swój stan
poprzez ubiór, a gdy ktoś się do nich
zbliżał, wołać: „Nieczysty,
nieczysty” (Kpł 13,45). Dotknięci
trądem ludzie żyli w samotności lub
z innymi trędowatymi, mając
nadzieję, że pewnego dnia będą w
stanie odzyskać czystość i powrócić
do normalnego życia.

To właśnie w tym kontekście
„przyszedł do Niego trędowaty i
upadając na kolana, prosił Go: «Jeśli
chcesz, możesz mnie oczyścić»” (Mk
1,40). Osoba, która została



napiętnowana przez społeczeństwo,
przychodzi do Chrystusa. Jego
postawa pokazuje, że on również
czuje się niegodny, by o cokolwiek
prosić. Po prostu zwraca się do Niego
błagalnie i nie czując, że ma do tego
jakiekolwiek prawo: „Jeśli chcesz...”.
Chociaż w dzisiejszych czasach takie
choroby są mniej powszechne, a
środki podejmowane w celu ich
zapobiegania i leczenia są inne,
czasami możemy czuć się, z tego czy
innego powodu, jakbyśmy byli
wykluczeni, napiętnowani: czujemy,
że nie jesteśmy tacy, jacy
powinniśmy być, zgodnie z naszym
wiekiem, naszym doświadczeniem
lub naszymi umiejętnościami. Może
nas również ogarniać poczucie, że
nie jesteśmy na swoim miejscu, nie
pasujemy lub że zawsze oczekuje się
od nas czegoś lepszego. Zdarzają się
nawet dni, w których nasze myśli
ogarnia ciemna mgła przekonania, że
jesteśmy niewystarczający.



Te osobiste odczucia - niedalekie od
tych, które towarzyszyły
trędowatemu - mogą również
zmodyfikować obraz oblicza naszego
Pana, doprowadzając do wniosku, że
w rzeczywistości trudno jest Mu
patrzeć na nas z czułością, z
aprobatą, tak jakby był zawsze
niezadowolony z naszych osiągnięć.
Jednym z przejawów tego fałszywego
sposobu postrzegania Boga jest to, że
czyni nas niezdolnymi do kochania
samych siebie; nie pozwala nam
uświadomić sobie, jak powiedział św.
Josemaria, że „wyszliśmy z rąk Boga,
że jesteśmy przedmiotem szczególnej
miłości Trójcy Przenajświętszej, że
jesteśmy dziećmi tak wielkiego Ojca.
Proszę Naszego Pana o to, aby nam
pomógł zdecydowanie wziąć sobie to
do serca, radować się tym każdego
dnia: wówczas będziemy postępować
jako ludzie wolni”[1].



TRĘDOWATY wie, do kogo musi się
zwrócić, aby wyleczyć swoją
chorobę. Jest przekonany o mocy
Jezusa. Wie, że nie polega na sobie,
ale na dobroci osoby, do której się
zwraca: „Jeśli chcesz, możesz mnie
oczyścić” (Mk 1,40). Ten człowiek
wie, że nie może pozwolić, aby jego
nieczystość go pogrążyła, ale musi
otworzyć się na odkrycie
prawdziwego oblicza miłosierdzia
Ojca: Jezusa Chrystusa.

Tak więc Jezus wysłuchuje tego,
którego ludzie unikali. Do tego, który
czuł się niegodny, Chrystus zbliża się
i lituje się nad nim. „Zdjęty litością,
wyciągnął rękę, dotknął go i rzekł do
niego: «Chcę, bądź oczyszczony!” (Mk
1,41). Pan działa inaczej niż ludzie.
„Boże miłosierdzie pokonuje
wszelkie bariery i ręka Jezusa
dotknęła trędowatego. Jezus nie
zachowuje bezpiecznej odległości i
nie działa przez delegata, ale
wystawia się bezpośrednio na



niebezpieczeństwo zarażenia się
naszym złem; i właśnie w ten sposób
nasze zło, nasza choroba, staje się
miejscem kontaktu. On, Jezus, bierze
od nas nasze chore człowieczeństwo,
a my bierzemy od Niego Jego zdrowe
i uzdrawiające człowieczeństwo.
Dzieje się tak za każdym razem, gdy z
wiarą przyjmujemy sakramenty: Pan
Jezus nas dotyka i daje nam swoją
łaskę. W tym przypadku pomyślmy
zwłaszcza o sakramencie pojednania,
który uzdrawia nas z trądu
grzechu”[2].

Boga nigdy nie zniechęca nasza
rzekoma niegodność. Wręcz
przeciwnie, im bardziej wydajemy
się sobie bezwartościowi, tym
bardziej pragnie nas pocieszyć i
uzdrowić. Bóg wchodzi do ludzkiego
serca poprzez nasze rany i nigdy nas
nie opuszcza, kocha nas zawsze.
Założyciel Opus Dei określił Bożą
miłość za pomocą obrazu: kocha nas



bardziej niż wszystkie matki świata
razem wzięte[3].

PO DOKONANIU cudu Chrystus prosi
trędowatego o dyskrecję: „Uważaj,
nikomu nic nie mów, ale idź pokaż
się kapłanowi i złóż za swe
oczyszczenie ofiarę, którą przepisał
Mojżesz, na świadectwo dla
nich” (Mk 1,44). Jezus, mając na
uwadze, że jest to jeden z Jego
pierwszych cudów, chce, objawiać się
stopniowo.

„Lecz on po wyjściu zaczął wiele
opowiadać i rozgłaszać to, co zaszło,
tak że Jezus nie mógł już jawnie
wejść do miasta, lecz przebywał w
miejscach pustynnych” (Mk 1,45).
Bohater uzdrowienia nie może
powstrzymać swojej radości i nie
może ograniczyć się do podzielenia
się nią tylko z kapłanem, który miał



zweryfikować uzdrowienie.
Przebaczenie, poczucie bycia
kochanym bezwarunkowo, prowadzi
nas do otwarcia się na innych i do
bliskości z tymi, którzy są wokół nas.
Kiedy doświadczamy Bożego
miłosierdzia, odczuwamy potrzebę
przywrócenia zerwanych więzi i
dzielenia się otrzymanym dobrem.
Boża przebaczająca i uzdrawiająca
miłość włącza nas ponownie do
wspólnoty. „Jeśli zło jest zaraźliwe, to
dobro również. Dlatego konieczne
jest, aby dobro obfitowało w nas
coraz bardziej. Pozwólmy się zarazić
dobrem i zarażajmy innych
dobrem”[4].

Jak możemy, kiedy czasami
zatwardzamy Boże oblicze, odkryć
na nowo Jego prawdziwe spojrzenie?
Zwracając się do Najświętszej Maryi
Panny. Ona „wychodzi nam na
spotkanie jako Matka, zawsze
dostępna dla potrzeb swoich dzieci.
Poprzez światło, które promienieje z



Jej twarzy, objawia się Boże
miłosierdzie. Pozwólmy, aby Jej
spojrzenie nas otuliło i powiedziało
nam, że Bóg nas kocha i nigdy nas
nie opuszcza”[5].

[1] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
punkt 26.

[2] Franciszek, Anioł Pański, 15-
II-2015.

[3] Por. Św. Josemaría, Kuźnia, punkt
929.

[4] Franciszek, Anioł Pański, 15-
II-2015.

[5] Benedykt XVI, Homilia, 14-IX-2008.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/meditation/rozwazania-niedziela-6-

tygodnia-czasu-zwyklego-rok-b/
(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-niedziela-6-tygodnia-czasu-zwyklego-rok-b/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-niedziela-6-tygodnia-czasu-zwyklego-rok-b/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-niedziela-6-tygodnia-czasu-zwyklego-rok-b/

	Rozważania: niedziela 6 tygodnia czasu zwykłego (rok B)

