
opusdei.org

Rozważania: 26
czerwca, Święty
Josemaría

Rozważanie na wspomnienie
świętego Josemaríi. Poruszane
tematy to: powołanie do
świętości w codzienności;
kontemplacyjni pośród świata;
apostolstwo przyjaźni.

Powołanie do świętości w
codzienności;
Kontemplacyjni pośród świata;
Apostolstwo przyjaźni.

• 

• 
• 



WSPOMINAMY, kolejny już raz,
narodziny św. Josemaríi dla nieba,
które miały miejsce 26 czerwca 1975
roku. Tam właśnie teraz przebywa,
wielbiąc Boga w naszej ostatecznej
ojczyźnie, wraz ze wszystkimi
świętymi Kościoła, razem ze
wszystkimi tymi, których jego
nauczanie i działalność założycielska
pomogły zbliżyć do Boga.
Wielokrotnie podkreślał, że jego
wielkim pragnieniem było — skrycie,
z jakiegoś zakątka nieba — móc
patrzeć na wszystkich ludzi, których
z woli Bożej był ojcem w Opus Dei,
oraz tych, którzy zbliżyli się do tej
pełnej ciepła rodziny. Podczas
ceremonii beatyfikacyjnej św.
Josemaríi w Rzymie w 1992 r., św.
Jan Paweł II powiedział: „Aktualność
i transcendencja tego duchowego
orędzia, głęboko zakorzenionego w
Ewangelii, są oczywiste”[1]. Bez
wątpienia przesłanie duchowe św.
Josemaríi ma wiele wymiarów, ale
istnieje jedno światło, które otrzymał



od Boga i które rozświetla drogę
innym: przypomnienie o
powszechnym powołaniu do
świętości i apostolstwa pośród
świata; przypomnienie, że wszyscy
jesteśmy wezwani do tego, by być
szczęśliwymi z Bogiem — pośród
wszystkich codziennych spraw
naszego życia.

„Istnieje jedno, jedyne życie,
ustanowione z ciała i duszy, i takie
ma być — z duszy i ciała — święte i
pełne Boga. Boga niewidzialnego
spotykamy w rzeczach jak
najbardziej widocznych i
materialnych. Nie ma innej drogi,
moje dzieci: albo potrafimy spotkać
Pana w naszym codziennym życiu,
albo Go nie spotkamy nigdy”[2]. Być
może nasz dzień jest pełen
problemów do rozwiązania, pracy,
która wymaga od nas wysiłku,
rutyny, która zaczyna nas nużyć, albo
trudnych momentów w relacjach z
innymi. I może pojawić się pokusa,



by myśleć, że najlepiej byłoby, gdyby
to wszystko szybko minęło — żeby
potem, w jakimś innym, „lepszym”
momencie, móc cieszyć się relacją z
Bogiem. Jednak z pomocą
przychodzą nam słowa św. Pawła:
„Albowiem wszyscy ci, których
prowadzi Duch Boży, są synami
Bożymi” (Rz 8, 14). Przesłanie św.
Josemaríi zachęca nas, by pozwolić
się prowadzić Duchowi Świętemu w
samym środku zwyczajnych spraw.
Bóg nie zapomina o nas w żadnym z
tych momentów — czeka tam na nas
z miłością Ojca, aby być przy nas i
działać razem z nami. „Możecie
zamienić w boskie wszystko to, co
jest ludzkie; podobnie jak król Midas
zamieniał w złoto wszystko,
czegokolwiek się dotknął!”[3].

Zrozumiałe jest szczególne
upodobanie św. Josemaríi do lat
ukrytego życia Chrystusa oraz życia
pierwszych chrześcijan. W
pierwszym przypadku mamy samego



Boga prowadzącego zwyczajne życie,
pod wieloma względami podobne do
naszego — pośród codziennych
trudów i radości. W drugim
przypadku widzimy zwykłych ludzi
— przedstawicieli wszelkich
zawodów i życiowych sytuacji —
którzy, pozornie bez żadnych
zewnętrznych zmian, pozwolili, by
światło Boże przeniknęło ich życie, a
tym samym rozświetliło życie tych,
którzy ich otaczają. Wszystko to ma
swój korzeń sakramentalny w
Chrzcie, który otrzymali wszyscy
chrześcijanie: „Pozwól, by łaska
twego chrztu owocowała na drodze
świętości. Pozwól, aby wszystko było
otwarte na Boga i dlatego wybierz
Jego, wybieraj Boga wciąż na nowo.
Nie zniechęcaj się, ponieważ masz
moc Ducha Świętego do tego, by
świętość była możliwa. Ona w głębi
jest owocem Ducha Świętego w
twoim życiu (por. Ga 5, 22-23)”[4].



„JAK ZADZIWIAJĄCA jest ludzka
zdolność zapominania o rzeczach
najwspanialszych, przyzwyczajania
się do tajemnicy! –zauważył św.
Josemaría–. (…) Pochłonięty w pełni
swoją codzienną pracą, pośród
innych ludzi, podobnych jemu,
zabiegany, zajęty, żyjący w napięciu,
chrześcijanin ma być jednocześnie
całkowicie zanurzony w Bogu,
ponieważ jest synem Bożym.
Synostwo Boże jest radosną prawdą,
tajemnicą dającą pocieszenie.
Synostwo Boże wypełnia całe nasze
życie duchowe, uczy nas bowiem
obcować z naszym Ojcem
Niebieskim, poznawać Go i miłować,
a w ten sposób napełnia nadzieją
naszą walkę wewnętrzną i daje nam
pełną ufności prostotę małych dzieci.
Co więcej, właśnie dlatego, że
jesteśmy dziećmi Bożymi, ta
rzeczywistość prowadzi nas do
kontemplowania z miłością i
podziwem wszystkich rzeczy, które
wyszły z rąk Boga Ojca Stworzyciela.



A w ten sposób jesteśmy
kontemplacyjni pośród świata,
miłując świat”[5].

Święty Jan Paweł II, podczas
beatyfikacji św. Josemaríi, którego
dziś wspominamy, podkreślał, że:
„Wierny, włączony w Chrystusa na
mocy chrztu, powołany jest do
budowania nierozerwalnej i żywej
więzi z Bogiem”[6]. Założyciel Opus
Dei miał głębokie przekonanie, że
świętość pośród świata jest możliwa
tylko wtedy, gdy opiera się na
mocnym fundamencie życia
modlitwy dziecka Bożego. Rozmowa
syna z Ojcem potrafi dostosować się
do każdych okoliczności, emanuje
atmosferą wolności, jest
przepełniona zaufaniem kogoś, kto
wie, że zawsze zostanie zrozumiany.
Do takiej właśnie modlitwy —
głębokiej, ufnej, zakorzenionej w
codzienności — zachęcał nas św.
Josemaría. Choć był realistą i znał
trudy życia pośród świata, nie wahał



się porównywać tej codziennej
modlitwy do duchowych szczytów
osiąganych przez mistyków. Ta
„nieustanna i żywa” modlitwa jest
„fundamentem duchowego
gmachu”[7].

„Zatem uczyńmy z tego modlitwę
dzieci i modlitwę nieustanną. Oro
coram te, hodie, nocte et die (Ne 1,6);
Modlę się przed tobą nocą i dniem.
Czy nie słyszałeś, jak często to
mówiłem: że jesteśmy duszami
kontemplacyjnymi nocą i dniem,
nawet we śnie, że sen jest częścią
modlitwy? Pan powiedział: Oportet
semper orare, et non deficere (Łk 18,
1). Musimy modlić się zawsze,
zawsze. Musimy odczuwać potrzebę
zwracania się do Boga po każdym
sukcesie i każdej porażce w naszym
życiu wewnętrznym. (…). Gdy
chodzimy po ulicach i placach,
musimy nieustannie się modlić. To
jest duch Dzieła”[8].



6 PAŹDZIERNIKA 2002 roku, na Placu
św. Piotra, został kanonizowany św.
Josemaría. Podczas homilii papież
św. Jan Paweł II powiedział:
„Wznosić świat ku Bogu i zmieniać
go od wewnątrz — to właśnie jest
ideał, jaki wam ukazuje święty
założyciel, drodzy bracia i siostry,
którzy dziś radujecie się z powodu
wyniesienia go do chwały ołtarzy
(...). Podążając jego śladami,
uświadamiajcie wszystkim ludziom,
bez względu na rasę, stan społeczny,
kulturę i wiek, że wszyscy jesteśmy
powołani do świętości. Przede
wszystkim starajcie się o to, byście
wy sami byli święci, zachowując
ewangeliczną postawę pokory i
służby, zawierzając się Opatrzności i
nieustannie wsłuchując się w głos
Ducha Świętego”[9].

Św. Josemaría wielokrotnie określał
Opus Dei jako „zastrzyk dożylny



wstrzyknięty w krwioobieg
społeczeństwa”[10]. Mówił to, mając
na myśli, że osoby z Opus Dei — lub
ci, którzy uczestniczą w jego formacji
— nie podchodzą do świata jako do
czegoś obcego, odrębnego czy
zewnętrznego, lecz że ci, którzy
zostali ożywieni duchem Dzieła, są
częścią świata. Być może przypomina
to ewangeliczny obraz zaczynu i
mąki (por. Mt 13, 33): sam Jezus
wyjaśnił, że chrześcijanie są tacy jak
inni — zwyczajni ludzie, zewnętrznie
trudni do odróżnienia — i właśnie
dlatego mogą przemieniać wszystko
od środka. Nie potrzeba do tego
żadnych nadzwyczajnych strategii:
tam, gdzie chrześcijanin pragnie — z
pomocą Boga — być po prostu
dobrym przyjacielem dla tych, którzy
go otaczają, tam nieuchronnie będzie
dokonywać się ewangelizacja, bo w
sposób naturalny dzieli się tym, co
napełnia jego serce radością. To
właśnie św. Josemaría nazywał



„apostolstwem przyjaźni i
zaufania”[11].

„W pierwszym czytaniu mowa jest o
tym, że Bóg umieścił człowieka na
ziemi „aby ją uprawiał i
doglądał” (Rdz 2,15). A w psalmie,
który dziś śpiewaliśmy — a który św.
Josemaría odmawiał co tydzień —
czytamy, że przez Chrystusa
otrzymaliśmy w dziedzictwie
wszystkie narody i całą ziemię jako
naszą własność (por. Ps 2,8). Pismo
Święte mówi nam wyraźnie: ten
świat jest nasz, jest naszym domem,
jest naszym zadaniem, jest naszą
ojczyzną. Dlatego, skoro jesteśmy
dziećmi Boga, nie możemy czuć się
obco we własnym domu; nie
powinniśmy przechodzić przez życie
jak goście w nieznanym miejscu, ani
chodzić po naszych ulicach ze
strachem, jakbyśmy stąpali po
cudzym terytorium. Świat należy do
nas, ponieważ należy do naszego
Ojca — Boga”[12].



Święty Josemaría powiedział, że jeśli
ktoś chciałby go w czymkolwiek
naśladować, niech naśladuje miłość,
jaką darzył Najświętszą Maryję
Pannę. Możemy prosić naszą Matkę o
życie kontemplacyjne, przeżywane
pośród świata, aby dzielić się ze
wszystkimi radością płynącą z życia
blisko Boga.

[1] Św. Jan Paweł II, Homilia, 17-
V-1992.

[2] Św. Josemaría, Rozmowy z
Prałatem, nr 114.

[3] Tenże, Przyjaciele Boga, nr 221.

[4] Franciszek, Gaudete et exsultate, nr
15.

[5] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 65.

https://opusdei.org/admin-tools/preview/es/meditation/meditaciones-san-josemaria/#id_2
https://opusdei.org/admin-tools/preview/es/meditation/meditaciones-san-josemaria/#id_2
https://opusdei.org/admin-tools/preview/es/meditation/meditaciones-san-josemaria/#id_2
https://opusdei.org/admin-tools/preview/es/meditation/meditaciones-san-josemaria/#id_2


[6] Św. Jan Paweł II, Homilia, 6-X-2002.

[7] Św. Josemaría, Droga, nr 83.

[8] Tenże, Notatki do kazań, 24-
XII-1967.

[9] Św. Jan Paweł II, Homilia, 6-X-2002.

[10] Por. Św. Josemaría, Zapiski
wewnętrzne, nr 47, VI-1930.

[11] Św. Josemaría, List 37, nr 10.

[12] Ks. Prał. Fernando Ocáriz, 
Homilia, 26-VI-2019.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/meditation/rozwazania-26-czerwca-

swiety-josemaria/ (15-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-26-czerwca-swiety-josemaria/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-26-czerwca-swiety-josemaria/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-26-czerwca-swiety-josemaria/

	Rozważania: 26 czerwca, Święty Josemaría

