
opusdei.org

Rozważania: 2
niedziela okresu
zwykłego (rok A)

Rozważanie na drugą niedzielę
okresu zwykłego. Poruszane
tematy to: Kościół i
chrześcijanin jako odbicie
światła Chrystusa; coraz lepiej
poznawać Jezusa; zbawienie,
które przynosi Baranek Boży.

Kościół i chrześcijanin jako
odbicie światła Chrystusa;
Coraz lepiej poznawać Jezusa;
Zbawienie, które przynosi
Baranek Boży.

• 

• 
• 



„TYŚ SŁUGĄ MOIM, <Izraelu>, w
tobie się rozsławię” – mówi Bóg do
proroka Izajasza. „Ustanowię cię
światłością dla pogan, aby moje
zbawienie dotarło aż do krańców
ziemi” (Iz 49,3.6). Słowa te,
pierwotnie skierowane do ludu
Izraela, znajdują swoje pełne
wypełnienie w Jezusie i w Jego
Kościele. Nowy lud Boży nie jest
ograniczony do jednego regionu,
kultury czy społeczeństwa: Pan
rozciąga swoje zbawienie na
wszystkie narody i na wszystkich
ludzi.

Już od czasów pierwszych uczniów
Jezusa „Powołaniem Kościoła jest
nieść światło Chrystusa, by zajaśniało
ono w świecie; ma on być Jego
odbiciem, podobnie jak księżyc
odbija światło słońca”[1]. W nim
wypełniają się proroctwa odnoszące
się do miasta Jeruzalem: „Powstań!
Świeć, bo przyszło twe światło (…) I
pójdą narody do twojego światła,



królowie do blasku twojego
wschodu” (Iz 60,1–3). Dlatego Kościół,
w swoim powołaniu do niesienia
światła w każdym momencie historii,
interpretuje znaki czasu w świetle
Ewangelii. Czyni to, mając zawsze na
uwadze swoją misję. W ten sposób
nigdy nie przestanie „odpowiadać
ludziom na ich odwieczne pytania
dotyczące sensu życia obecnego i
przyszłego”[2].

Każdy wierzący jest wezwany, by
przybliżać ludziom światło, które
Chrystus rozpalił w jego duszy. „W
Kościele istnieje różnorodność
posług, ale cel jest jeden: uświęcenie
ludzi. I w tym zadaniu w pewien
sposób uczestniczą wszyscy
chrześcijanie, dzięki charyzmatowi
otrzymanemu w sakramentach
chrztu i bierzmowania. Wszyscy
powinniśmy czuć się odpowiedzialni
za tę misję Kościoła, która jest misją
Chrystusa”[3]. Wszyscy jesteśmy
apostołami. Mając to na uwadze i



będąc przekonanym, że osobista
jedność z Jezusem jest najważniejsza
w zadaniu, które ostatecznie zależy
od Boga, św. Josemaría pisał: „Świat i
Chrystus. Nasza misja. Jest nas
niewielu – czy chcemy, by było nas
więcej? Stańmy się lepsi!”[4].

JAN CHRZCICIEL BYŁ ŚWIADOMY, że
jego wielkość pochodzi od Tego,
którego poprzedzał. Całe jego życie
toczyło się wokół Mesjasza. Jego
misją było przygotowanie serc ludzi
na Jego przyjście. Dlatego też, gdy Go
ujrzał, chciał, aby obecni rozpoznali
Tego, który nadawał sens jego
istnieniu: „Oto Baranek Boży, który
gładzi grzech świata. To jest Ten, o
którym powiedziałem: Po mnie
przyjdzie Mąż, który mnie
przewyższył godnością, gdyż był
wcześniej ode mnie. Ja Go przedtem
nie znałem, ale przyszedłem chrzcić



wodą w tym celu, aby On się objawił
Izraelowi” (J 1,29–31). Podobnie
chrześcijanin wie, że światło, które
może przekazywać, nie pochodzi od
niego, lecz od Pana.

Być może zaskakujące jest
stwierdzenie Jana Chrzciciela: „ja Go
nie znałem”, skoro już w łonie
Elżbiety doświadczył bliskości
Chrystusa, gdy Maryja odwiedziła
jego matkę (por. Łk 1,41–42).
Możemy przypuszczać, że również
później, jako dzieci i młodzieńcy,
spotykali się wielokrotnie. Jednak
niezależnie od tego, jak często Jan
przebywał z Jezusem, nie
wystarczało to, by poznać Go w
pełni: ciągle odkrywał nowe oblicza
Jego osoby i misji.

„Uczmy się od Jana Chrzciciela tego,
byśmy nie uważali, że już znamy
Jezusa, że wszystko już o Nim wiemy.
Tak nie jest. Skupmy się na
Ewangelii, może także kontemplując



ikonę Chrystusa, „święte Oblicze”.
Kontemplujmy oczami, a jeszcze
bardziej sercem; i pozwólmy, by nas
pouczał Duch Święty, który w środku
mówi nam: To On! To jest Syn Boży,
który stał się Barankiem, złożonym w
ofierze z miłości”[5]. Jeśli będziemy
patrzeć na Jezusa w ten sposób – jak
Jan Chrzciciel – zawsze z otwartością
na coraz głębsze poznawanie Pana,
bez przekonania, że już znamy Go
wystarczająco, wtedy lepiej
przekażemy to światło pochodzące
od Boga, które nie gaśnie i którego
tak wiele osób poszukuje po omacku.

JAN PRZEDSTAWIA JEZUSA jako
„Baranka Bożego, który gładzi grzech
świata” (J 1,29). Słuchacze mogli
kojarzyć te słowa z barankiem
paschalnym, którego krew została
przelana w noc wyzwolenia
Izraelitów z niewoli egipskiej.



Każdego roku składano taką ofiarę w
Świątyni, aby upamiętnić
wyzwolenie, którego Bóg dokonał dla
swojego ludu. Wszystko to było w
rzeczywistości zapowiedzią
Chrystusa, który przez ofiarę na
Golgocie wyjedna przebaczenie w
imieniu całej ludzkości. „On bowiem
jest prawdziwym Barankiem, który
zgładził grzechy świata. On przez
swoją śmierć zniweczył śmierć naszą
i zmartwychwstając przywrócił nam
życie”[6].

Jan Chrzciciel już od początku
przedstawia więc Mesjasza jako
Tego, który przez swoją śmierć zbawi
świat. Taka wizja Zbawiciela nie
pokrywała się jednak z
oczekiwaniami większości ludzi
tamtych czasów. Wielu spodziewało
się wyzwolenia doczesnego,
politycznego, podobnego do tego,
jakiego lud Izraelski doświadczył,
gdy Jahwe wyprowadził go z Egiptu;
tym razem oczekiwano, że Mesjasz



uwolni ich spod panowania
rzymskiego. Dlatego śmierć
Zbawiciela nie mogła być
postrzegana jako zwycięstwo.
Tymczasem nie taka jest logika Boga.
Przez całe swoje życie Jezus będzie
ukazywał w różnych odsłonach broń,
którą się posługuje – tak inną od
oręża wojny fizycznej – a która
stanowi fundament Jego wizji
zbawienia: miłosierdzie, służba,
miłość, pokora, pokój…

Mimo upływu wieków możemy
myśleć podobnie jak rodacy Jana
Chrzciciela; to znaczy sądzić, że
zwycięstwo Chrystusa nad złem ma
nam zapewnić bezpieczne i wygodne
życie, albo że chodzi o jakąś formę
doczesnej przewagi, która powinna
już wkrótce się urzeczywistnić.
Tymczasem św. Josemaría mówił:
„Nie będzie porażek — bądź tego
pewien — jeśli będziesz działać z
czystą intencją oraz pragnieniem
pełnienia woli Bożej.— Wówczas,



odnosząc sukces lub nie, zawsze
będziesz zwycięzcą, ponieważ
wykonasz swoją pracę z miłością”[7].
Możemy prosić Maryję, aby
pomagała nam coraz lepiej rozumieć
prawdziwe zwycięstwo, które
przyniósł nam Jej Syn – jedyny
Baranek Boży.

[1] Benedykt XVI, Homilia, 6-I-2006.

[2] Św. Jan Paweł II, Veritatis Splendor,
nr 2.

[3] Św. Josemaría, Kochać Kościół, nr
32.

[4] Św. Josemaría, notatki do wykładu,
grudzień 1935 r., cytowane w Drodze,
wydanie krytyczno-historyczne
przygotowane przez Pedro
Rodrígueza, komentarz do punktu
984, Rialp 2004 (wydanie trzecie), s.
1041.



[5] Franciszek, Homilia, 19-I-2020.

[6] Mszał Rzymski, Prefacja
Wielkanocna I.

[7] Św. Josemaría, Kuźnia, nr 199.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/meditation/rozwazania-2-niedziela-
okresu-zwyklego-rok-a/ (16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-2-niedziela-okresu-zwyklego-rok-a/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-2-niedziela-okresu-zwyklego-rok-a/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-2-niedziela-okresu-zwyklego-rok-a/

	Rozważania: 2 niedziela okresu zwykłego (rok A)

