
opusdei.org

Rozważania: 19
marca, uroczystość
Św. Józefa

Rozważanie na uroczystość św.
Józefa. Proponowane tematy to:
modlitwa Józefa inspiruje jego
działania; modlitwa, która
skupia spojrzenie na Jezusie;
patriarcha działa z wolnością i
ufnością płynącą z miłości.

Modlitwa Józefa inspiruje jego
działania;
Modlitwa, która skupia
spojrzenie na Jezusie;
Patriarcha działa z wolnością i
ufnością płynącą z miłości.

• 

• 

• 



ŻYCIORYSY wielkich osobistości są
często kształtowane przez niezwykłe
wydarzenia i ważne przemówienia.
Co więcej, są one często osadzone w
kontekście kryzysu egzystencjalnego
lub społecznego, w którym ich wkład
jest wyraźnie istotny. Dlatego też
spokojna i silna postać św. Józefa,
która przez wieki wzbudzała tak
wielki szacunek, jest dla nas
zaskakująca: Ewangelie nie
przekazują nam żadnych jego słów, a
jego działania były na ogół proste,
bez większego dramatyzmu. Na
pierwszy rzut oka jawi się on nawet
jako postać niepozorna. Jednak
„Święty Józef przypomina nam, że ci
wszyscy, którzy są pozornie ukryci
lub na „drugiej linii”, mają
wyjątkowy czynny udział w historii
zbawienia”[1]. Chociaż jego życie nie
obfituje w znamienne czyny
zewnętrzne, to jednak jego wnętrze
jest przepełnione aktywnością.



Widzimy w nim człowieka, który
potrafił odpowiedzieć na wyzwania
płynące z ciszy modlitwy i który
dzięki temu mógł realizować swoje
dzieła z wolnością, która wynika z
prawdziwej miłości.

„Ewangelie mówią wyłącznie o tym,
co Józef „uczynił”. Jednakże w tych
osłoniętych milczeniem „uczynkach”
Józefa pozwalają odkryć klimat 
głębokiej kontemplacji”[2]. W ten
sposób św. Jan Paweł II odkrywa
przed nami tajemnicę dzieł świętego
Patriarchy: całe jego życie było
prawdziwą modlitwą. Św. Józef był
uważny na głos Boga ukryty za
wszystkimi wydarzeniami i
wszystkimi ludźmi; to pozwoliło mu
słuchać Go nawet we mglistych
obrazach snów. Pismo Święte mówi
nam, że kiedy spał, odkrył
powołanie, które wypełniło
wszystkie dni jego życia: opiekę nad
Jezusem i Maryją. Anioł odwiedził go
w nocy, aby objawić mu Boży plan i



w ten sposób spełnić jego pragnienie
bycia szczęśliwym wypełniając wolę
Jahwe (por. Mt 1, 20). Nawet w tych
chwilach nie słyszymy odpowiedzi
Józefa na anielskie posłanie; po
prostu zauważamy, że od tego
momentu wszystkie jego działania są
najlepszą odpowiedzią na Boże
prośby.

Między wewnętrznym życiem św.
Józefa a jego zewnętrznymi
przejawami nie ma żadnej
rozbieżności, ponieważ jego życie
staje się ścieżką modlitwy. Tylko
głęboko kontemplacyjna dusza, taka
jak jego, może uczynić marzenie
Boga swoim własnym. Św. Josemaría
nieustannie opowiadał o głębi
płynącej ze zjednoczenia tego, co
boskie, z tym, co ludzkie:
„Poszukujcie bliskości Chrystusa z
Jego Matką i z Jego Ojcem, Świętym
Patriarchą, a wtedy będziecie mieli
to, czego On dla nas pragnie: duszę
kontemplacyjną. Będziemy bowiem



jednocześnie na ziemi i w niebie,
zajmując się sprawami ludzkimi w
Boży sposób”[3].

OD NARODZIN Jezusa w Betlejem,
pośród ubóstwa, święty Patriarcha
nigdy nie przestał kontemplować
oblicza Boga jako Dzieciątka. Łatwo
wyobrazić sobie jego wzrok, pełen
czułości, utkwiony w Jezusie podczas
pierwszej nocy spędzonej na ziemi.
W miarę upływu lat nieustannie
przypominał sobie to pierwsze
boskie pragnienie, które otworzyło
przed nim niespodziewaną
perspektywę jego egzystencji:
możliwość zabrania Maryi i
Dzieciątka do domu. Modlitwa Józefa
nabierała jednak kształtu z biegiem
czasu, zgodnie z rytmem życia Jezusa
i zwykłych codziennych wydarzeń.
„Dla św. Józefa życie Jezusa było
ciągłym odkrywaniem własnego



powołania”[4]. Jego życie
kontemplacyjne nigdy nie było
wymówką pozwalającą na bierność.
Wręcz przeciwnie: chwiejny spokój
Betlejem zostaje przerwany przez
nowe marzenie: Bóg zaprasza go do
udania się na wygnanie z rodziną do
Egiptu. I właśnie dlatego, że jego
modlitwa jest ogniem, który go
napędza, natychmiast wyrusza. Od
św. Józefa uczymy się, że każde
prawdziwe odrodzenie, każdy nowy
impuls, rodzi się z kontemplacji
Jezusa, która prowadzi nas do
dialogu z Bogiem.

Życie Świętej Rodziny, po powrocie
do Nazaretu, można opisać w
następujący sposób: „Syn Boży jest
ukryty dla ludzi, a jego tajemnicy
strzegą i żyją nią jedynie Józef i
Maryja. - Słowo Wcielone rośnie jako
człowiek w cieniu swych rodziców,
ale jednocześnie pozostają oni ukryci
w Chrystusie, w Jego tajemnicy żyjąc
swym powołaniem”[5]. Z punktu



widzenia mieszkańców wioski nic
nadzwyczajnego nie wydarzyło się w
tym świętym domu, który w pewnym
sensie jest także dla nas miejscem
modlitwy w zwykłym życiu. My
również możemy żyć w ukrytym
życiu Chrystusa. Życie Józefa i Maryi
rozgrywa się w nieustannym dialogu
z Jezusem: żyją, aby widzieć, jak Pan
dorasta, ale to oni rosną w oczach
Boga. Opiekują się Jezusem w
skromnym domu w Nazarecie,
podczas gdy Bóg chroni ich w
wielkim pałacu swojej miłości.

„Wasze życie jest ukryte z
Chrystusem w Bogu” (Kol 3, 3). Nasze
życie modlitewne prowadzi nas
zawsze, podobnie jak św. Józefa, do
szukania schronienia w Panu. Święty
Patriarcha był w stanie znieść
poniżenie żłóbka, surowość
wygnania i pozorną monotonię
zwykłego życia, ponieważ potrafił
skierować swoje serce na Jezusa:
miejsce, w którym każda okoliczność



staje się znośna. Nigdy nie postrzegał
swojego powołania jako zbioru
obowiązków do wypełnienia, ale jako
niezasłużony dar możliwości życia
przez cały czas z Synem Bożym.

MILCZENIE ŚWIĘTEGO JÓZEFA w
obliczu Bożych znaków może pomóc
nam zrozumieć z jaką wolnością
Patriarcha postępował w ramach
Bożych planów. Na początku może
nam się wydawać, że ta pokorna
postawa to życie pozbawione
własnych ideałów, a być może zbyt
mechaniczna reakcja. Jednakże kiedy
przyjrzymy się bliżej, zauważamy, że
jest to raczej życie przepełnione
wolnością miłości. Prawdziwa
modlitwa, gdy jest otwartym
dialogiem z Bogiem, daje nam
możliwość spojrzenia na świat, w
pewien sposób, z Jego perspektywy.
Wtedy nasze życie nabiera innego,



nieoczekiwanego wymiaru, podobnie
jak życie św. Józefa, który potrafił
pokładać „wiarę i miłość w nadziei
wielkiej misji odkupienia ludzi, którą
Bóg, posługując się również nim,
cieślą z Galilei, rozpoczynał na
świecie”[6].

„Logika miłości jest zawsze logiką
wolności, a Józef potrafił kochać w
sposób niezwykle wolny. Nigdy nie
stawiał siebie w centrum. Potrafił
usuwać siebie z centrum a umieścić
w centrum swojego życia Maryję i
Jezusa”[7]. Modlitwa czyni nas
prawdziwie wolnymi, ponieważ
pozwala nam przyjąć logikę
ofiarowania siebie, logikę, która
czyni nas lżejszymi i pozwala nam
nadać właściwą wagę każdej rzeczy.
Kiedy wchodzimy w nieustanny
dialog z Bogiem, nasze życie nie jest
już bezwzględnie podporządkowane
naszym pragnieniom czy naszemu
zmęczeniu, nawet jeśli one nie
przestają istnieć. Nie martwimy się



też zbytnio naszymi nieszczęściami,
ponieważ wiemy, że On przychodzi
nam z pomocą, aby nas uzdrowić i
uczynić z nich źródło życia, podobnie
jak ze zranionych rąk i przebitego
boku Chrystusa.

Nie oznacza to jednak, że życie
modlitewne św. Józefa było
pozbawione trudności. Wiemy, że
pewnego razu, w drodze powrotnej z
Jerozolimy, dorastający Jezus zgubił
się (por. Łk 2,45). Możemy sobie
wyobrazić, z jaką trwogą Go szukał.
Tak wiele miłych wspomnień
zapewne przewijało się przez jego
umysł przybierając zupełnie inną
barwę. Być może uronił łzę lub dwie.
Jednak przez te trzy dni niepewności
nie przestał wytrwale „patrzeć na
Jezusa” (Hbr 12,2). Jego zewnętrzne
poszukiwania były
odzwierciedleniem jego
nieustannych wewnętrznych
poszukiwań. Święty Patriarcha nie
rozumiał odpowiedzi, jakiej udzielił



mu Jezus, gdy w końcu znalazł Go w
świątyni, ale jego życie było już tak
bardzo w rękach Boga, że nawet
wtedy pozwolił się przez Niego
prowadzić. Na tym polega wielkość
osoby św. Józefa i dlatego w dniu jego
święta prosimy go o całkowite
zaufanie Bogu. A Bóg nigdy nie
zawodzi, bo Jego plany wobec nas,
nawet jeśli czasem nas przerastają,
zawsze są dobre.

[1] Franciszek, list apostolski Patris
corde, Wprowadzenie.

[2] Św. Jan Paweł II, Redemptoris
custos, 25.

[3] Św. Josemaría, Zapiski z kazania
wygłoszonego 26-V-1974.

[4] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, punkt 54.



[5] Benedykt XVI, Przemówienie w
Ogrodach Watykańskich, 5-VII-2010.

[6] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, punkt 42.

[7] Franciszek, list apostolski Patris
corde, 7.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/meditation/rozwazania-19-marca-
uroczystosc-sw-jozefa/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-19-marca-uroczystosc-sw-jozefa/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-19-marca-uroczystosc-sw-jozefa/
https://opusdei.org/pl-pl/meditation/rozwazania-19-marca-uroczystosc-sw-jozefa/

	Rozważania: 19 marca, uroczystość Św. Józefa

