
opusdei.org

Komentarz do
Ewangelii: Chrystus
Król

Ewangelia 34 niedzieli Okresu
zwykłego (Cykl C) i komentarz
do Ewangelii

Ewangelia (Łk 23,35-43)

Gdy ukrzyżowano Jezusa, lud stał i
patrzył. A członkowie Sanhedrynu
szydzili: «Innych wybawiał, niechże
teraz siebie wybawi, jeśli jest
Mesjaszem, Bożym Wybrańcem».
Szydzili z Niego i żołnierze;
podchodzili do Niego i podawali Mu
ocet, mówiąc: «Jeśli Ty jesteś Królem
żydowskim, wybaw sam siebie». Był
także nad Nim napis w języku



greckim, łacińskim i hebrajskim: «To
jest Król żydowski».

Jeden ze złoczyńców, których tam
powieszono, urągał Mu: «Czyż Ty nie
jesteś Mesjaszem? Wybaw więc
siebie i nas». Lecz drugi, karcąc go,
rzekł: «Ty nawet Boga się nie boisz,
chociaż tę samą karę ponosisz? My
przecież – sprawiedliwie, odbieramy
bowiem słuszną karę za nasze
uczynki, ale On nic złego nie
uczynił». I dodał: «Jezu, wspomnij na
mnie, gdy przyjdziesz do swego
królestwa».

Jezus mu odpowiedział: «Zaprawdę,
powiadam ci: Dziś będziesz ze mną w
raju».

Komentarz

Uroczystość Chrystusa Króla zamyka
rok liturgiczny, który rozpoczął się w



2018 roku wraz z okresem Adwentu.
Kościół proponuje jako Ewangelię
dzisiejszej Mszy świętej scenę agonii
Pana Jezusa na krzyżu, pośród
szyderstw przechodniów i z napisem,
który uznaje go publicznie a
jednocześnie w sposób ironiczny za
króla żydowskiego.

Królestwo Chrystusa jest tajemnicze i
jest obecne w tej scenie w sposób
ukryty. Ojciec Święty Franciszek
komentował, że ten fragment
Ewangelii wskazuje na królewskość
Pana Jezusa w „sposób zaskakujący.
«Mesjasz, Boży Wybraniec, Król» (Łk
23, 35. 37) jawi się bez żadnej władzy
czy chwały — jest przybity do krzyża,
gdzie wygląda bardziej na
pokonanego niż na zwycięzcę. Jego
królewskość jest paradoksalna”.
Ojciec święty podsumowywał:
„wielkość bowiem Jego królestwa to
nie władza według kryteriów świata,
lecz Boża miłość, miłość zdolna
dotrzeć do wszystkiego i wszystko



uzdrowić. Ze względu na tę miłość
Chrystus zniżył się do nas, zaznał
naszej ludzkiej niedoli, doświadczył
naszej najgorszej kondycji:
niesprawiedliwości, zdrady,
opuszczenia; doświadczył śmierci,
grobu, otchłani. W ten sposób nasz
Król dotarł do granic wszechświata,
aby ogarnąć i zbawić każdą istotę
żyjącą”[1].

Święty Łukasz jest być może
ewangelistą, który najbardziej
podkreślił miłosierną miłość Pana
Jezusa podczas swojej męki; miłość
zdolną do przetrzymania
najgorszego, aby nas zbawić. To on
przekazuje nam na przykład prośbę
Pana Jezusa za swoich oprawców (w.
34); i opisuje w jednej z najbardziej
charakterystycznych scen
łukaszowych nawrócenie dobrego
łotra, który ukazuje się w tej scenie
jako jeden z pierwszych owoców
zwycięstwa Chrystusa i jego
tajemniczego królowania.



Dobry łotr rozwija w tej scenie cnoty
konieczne, aby przyjąć królestwo
Boże. Jak mówi nam św. Grzegorz
Wielki, „miał wiarę, ponieważ
uwierzył, że będzie rządzić z Bogiem,
którego widział umierającego u
swego boku; miał nadzieję, ponieważ
poprosił, aby wejść do jego
królestwa, i miał miłość ponieważ
ostro upomniał swojego towarzysza
zbrodni, który umierał wraz z nim i
za tę samą winę”[2]. Ten człowiek
cierpiał te same męki co Pan Jezus.
Ale zamiast dołączyć się do
szyderstw pozostałych osób i
zarzucić mu pozorną pasywność
wobec niesprawiedliwości, potrafi
rozpoznać Syna Bożego w
nazarejczyku, towarzyszu cierpień.

Z drugiej strony, dobry łotr ukazuje
podstawową postawę, której wymaga
od drugiego łotra: „Ty nawet Boga się
nie boisz, chociaż tę samą karę
ponosisz?” (w.40). Bojaźń Boża
oznacza tutaj przyjęcie z



odpowiedzialnością i szczerością
konsekwencji własnych działań, nie
winiąc za nie Boga. To jest właśnie to,
co dobry łotr tłumaczy drugiemu
„My przecież – sprawiedliwie,
odbieramy bowiem słuszną karę za
nasze uczynki, ale On nic złego nie
uczynił”. Bojaźń Boża porusza
dobrego łotra do uznania i wyznania
własnej winy. W ten sposób, poprzez
skruchę przechodzi od bojaźni do
miłości: „Wspomnij na mnie, gdy
przyjdziesz do swego królestwa!” (w.
43). I otrzymuje wówczas nie tylko
Boże przebaczenie, ale także
przyrzeczenie Raju. Jak tłumaczy
święty Ambroży, „Pan zawsze daje
więcej, niż się Go prosi: łotr prosił go
jedynie, aby wspomniał na niego, ale
Pan mówi:«Zaprawdę, powiadam ci:
Dziś będziesz ze mną w raju». Życie
polega na tym, aby mieszkać z
Chrystusem, i tam gdzie jest Jezus
Chrystus, tam jest jego królestwo”[3].
Postawa pełna skruchy dobrego łotra
wysłużyła mu pełnię Bożej miłości i



wejście do jego królestwa. W
odniesieniu do tej sceny święty
Josemaría pisał: „Wiele razy
powtarzam ten werset hymnu
eucharystycznego: peto quod petivit
latro poenitens...— proszę, jak prosił
łotr pokutujący...I za każdym razem
ogarnia mnie wzruszenie: prosić jak
pełen skruchy łotr! On uznał, że
zasługuje na tę straszną karę...Ale
jednym słowem zdobył sobie serce
Chrystusa i otworzył dla siebie
bramy Nieba”[4].

[1] Ojciec Św. Franciszek, Homilia, 20
listopada 2016.

[2] Św. Grzegorz Wielki, 
Moralia¸18,25.

[3] Św. Ambroży, Catena aurea, in loc.

[4] Św. Josemaría, Via Crucis, Stacja
XII, n.4.



Pablo M. Edo

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/gospel/komentarz-do-ewangelii-
chrystus-krol/ (25-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/gospel/komentarz-do-ewangelii-chrystus-krol/
https://opusdei.org/pl-pl/gospel/komentarz-do-ewangelii-chrystus-krol/
https://opusdei.org/pl-pl/gospel/komentarz-do-ewangelii-chrystus-krol/

	Komentarz do Ewangelii: Chrystus Król

