
opusdei.org

Żywotność w
Kościele zależy od
pełnej otwartości na
Ewangelię

Wywiad z ks. prał. Fernando
Ocárizem, Prałatem Opus Dei,
opublikowany w czasopiśmie
Palabra (marzec 2017)

11-03-2017

Po śmierci JE bpa Javiera Echevarríi,
który kierował Opus Dei od 1994
roku, 23 stycznia 2017 r. wybrano
kolejnego Prałata, który następnie
został mianowany na to stanowisko



przez Papieża Franciszka. Jest nim
dotychczasowy „numer dwa” w
Prałaturze, hiszpański kapłan, ks.
Fernando Ocáriz Braña. Nieco ponad
dwa tygodnie później ks. Ocáriz
udzielił czasopismu Palabra
poniższego obszernego wywiadu.

Wspólnie ustaliliśmy, że chcemy
większą część tego wywiadu
poświęcić na przedstawienie osoby
księdza Fernando. Nowy prałat Opus
Dei zrealizował ten zamiar
doskonale, pokonując przy tym swoją
wyjątkową wstrzemięźliwość co do
mówienia o sobie samym.
Powściągliwość i oszczędność
wypowiedzi są u niego
charakterystyczne, choć nie brak mu
przy tym serdeczności ni otwartości.
Jeśli chodzi o sesję fotograficzną,
stanowiła ona dla niego
niewdzięczny obowiązek, który
jednak spełnił chętnie.



Spotkaliśmy się w siedzibie kurii
prałackiej Opus Dei, w budynku, w
którym mieszkali i pracowali św.
Josemaría Escrivá, bł. Álvaro del
Portillo i Javier Echevarría. Choć ks.
prał. Fernando Ocáriz należał do
ścisłego kierownictwa Dzieła od 1994
r., kiedy to został mianowany
wikariuszem generalnym (od 2014
był wikariuszem pomocniczym),
mieszka tu znacznie dłużej, bo już od
pięćdziesięciu lat, zna każdy szczegół
związany z działalnością Opus Dei i
w swej pracy w pełni utożsamia się
ze swoimi poprzednikami.

Wdzięczni jesteśmy Księdzu
Prałatowi za ten wywiad – pierwszy
o takiej objętości – którego udzielił
zaledwie dwa tygodnie po swoim
wyborze i nominacji ogłoszonej 23
stycznia 2017 r.

Pierwsze lata

Urodził się Ksiądz w 1944 r. w
Paryżu, w hiszpańskiej rodzinie. Z



jakiego powodu rodzice Księdza
zamieszkali we Francji?

To rezultat wojny domowej. Mój
ojciec był wojskowym, walczył po
stronie republikańskiej. Nigdy nie
chciał dzielić się szczegółami, ale
domyślam się, że jako dowódca miał
możliwość ratować ludzi i w
pewnym momencie wewnątrz samej
armii republikańskiej zaczęło mu
grozić niebezpieczeństwo. A
ponieważ nie był stronnikiem
Franco, uznał, że należy wyjechać do
Francji. Wykorzystał bliskość granicy
i przez Katalonię przeszedł na tamtą
stronę. Był weterynarzem
wojskowym, ale przede wszystkim
zajmował się badaniami w obszarze
biologii zwierząt. Nie był kimś, kogo
można uznać za polityka, był
żołnierzem i naukowcem.

Czy zachował Ksiądz jakieś
wspomnienia z tego okresu?



To, co wiem o tamtych czasach, wiem
z opowiadań. Gdy rodzina
wyjeżdżała do Francji, mnie jeszcze
nie było na świecie, podobnie jak
mojej siódmej siostry, która urodziła
się bezpośrednio przede mną (nigdy
nie poznałem dwóch starszych sióstr,
które umarły jako maleńkie
dziewczynki, na długo przed moim
urodzeniem). My, dwoje
najmłodszych dzieci, urodziliśmy się
w Paryżu. Ja w październiku, akurat
w miesiąc po wyzwoleniu miasta
przez oddziały amerykańskie i
francuskie gen. Leclerca.

Czy u Księdza w domu rozmawiano
o polityce?

Paryża nie pamiętam, a w Hiszpanii
rozmawiano niewiele. Jeśli już, to
były to luźne, krótkie uwagi. Dalekie
od entuzjazmu wobec reżimu
Franco, ale też i nie wrogie. Trzeba w
każdym razie przyznać, że
począwszy od tego okresu mój ojciec



i moja rodzina wiedliśmy spokojne
życie. Potem tatę przyjęli do ośrodka
badawczego, podległego
Ministerstwu Rolnictwa, gdzie
pracował aż do emerytury.

A religia? Czy wiarę otrzymał
Ksiądz w rodzinie?

Przede wszystkim w rodzinie,
zwłaszcza dzięki matce i babci ze
strony matki, która mieszkała z
nami. Ojciec był bardzo dobrym
człowiekiem, ale w tamtym czasie
religia była mu dość obca. Z czasem
powrócił do praktyk religijnych, a
nawet został supernumerariuszem.
W domu rodzinnym nauczyłem się
podstaw pobożności.

Z Paryża powróciliście do
Hiszpanii.

Miałem wtedy trzy lata i zachowałem
jedynie mgliste wspomnienie
podróży pociągiem z Paryża do



Madrytu, niczym obrazek zapisany w
pamięci.

W jakiej szkole się Ksiądz uczył?

U jezuitów w Areneros.
Uczęszczałem tam aż do matury. To
była dobra szkoła, poważnie
traktująca kwestię dyscypliny.
Słyszałem, że w innych szkołach w
tamtym czasie bito uczniów. U nas
nie widziałem, przez osiem lat, ani
razu, by któryś jezuita kogokolwiek
uderzył. Jestem im za to wdzięczny.
Pamiętam wielu nauczycieli, przede
wszystkim z ostatnich klas: na
przykład w klasie maturalnej
nauczycielem matematyki był
świecki, ojciec rodziny, nazwiskiem
Castillo Olivares. Naprawdę
wspaniały człowiek. Podziwialiśmy
go bardzo.

Spotkanie z Opus Dei



Studiował Ksiądz na wydziale
fizyki w Barcelonie. Co było
powodem przeprowadzki?

W rzeczywistości, pierwszy rok
studiowałem w Madrycie. Był to rok
„wstępny”, który przygotowywał do
studiów na wszystkich kierunkach
politechnicznych i wydziałach nauk
przyrodniczych. Mieliśmy tylko pięć
przedmiotów, wspólnych dla
wszystkich tych kierunków:
matematykę, fizykę, chemię, biologię
i geologię. Było nas bardzo dużo,
kilka grup po ponad stu studentów
każda.

Wtedy, na tym pierwszym roku,
moim wykładowcą matematyki był
ks. Francisco Botella [profesor,
kapłan i jeden z pierwszych
członków Opus Dei]. Później, gdy
dowiedział się, że i ja jestem w
Dziele, powiedział mi: „Po co
studiować fizykę? Dlaczego nie
idziesz na matematykę? Jeśli chcesz



dobrze zarabiać, zostań inżynierem;
ale jeżeli twoją motywacją jest
ciekawość nauki, dlaczego nie
studiujesz matematyki?”

Gdy wyjeżdżałem do Barcelony,
byłem już członkiem Opus Dei.
Mieszkałem w ośrodku Monterols,
gdzie mogłem pogodzić studiowanie
fizyki z formacją teologiczną i
duchową, jaką otrzymują osoby
wstępujące do Dzieła.

Jak Ksiądz poznał Opus Dei?

Słyszałem nazwę „Opus Dei” już jako
malutki chłopiec, w rozmowach
starszego rodzeństwa z rodzicami.
Choć nie miałem jeszcze pojęcia, co
to znaczy, samo wyrażenie było mi
znane.

Gdy byłem w przedostatniej klasie,
poszedłem do ośrodka Dzieła, który
mieścił się przy ulicy Padilla, pod
numerem 1, na rogu ulicy Serrano,
dlatego nazywał się Serrano. Już nie



istnieje. Odwiedziłem to miejsce
kilka razy. Podobała mi się tamtejsza
atmosfera i rozmowy, ale w szkole
też mieliśmy formację i chyba nie
widziałem wówczas potrzeby jej
uzupełniania. Kilka razy też
chodziłem grać w piłkę z chłopakami
z Serrano.

Później, latem 1961 r., po maturze, a
przed studiami, mój starszy brat,
który pracował w stoczni, w
Kadyksie, jako inżynier okrętowy,
zaprosił mnie do siebie, bym kilka
tygodni pomieszkał z jego rodziną.
Bardzo blisko ich domu był ośrodek
Opus Dei, zacząłem do niego chodzić.
Dyrektorem był pewien marynarz,
inżynier marynarki wojennej.
Zachęcał mnie, bym wykorzystywał
czas, nawet dał mi książkę do chemii,
bym się uczył, czego nigdy dotąd
latem nie robiłem! Można było się
tam modlić, uczyć, rozmawiać. W ten
sposób chłonąłem ducha Opus Dei.



W końcu dyrektor powiedział mi, że
być może mam powołanie do Dzieła.
Odpowiedziałem mu, jak odpowiada
wielu: „Nie. A jeśli, to co najwyżej
tak, jak mój brat. Jako ojciec
rodziny”. Odkładałem ten temat na
później, aż w końcu podjąłem
decyzję. Pamiętam dokładnie, kiedy
to było: słuchałem właśnie
Beethovena. Oczywiście nie
zdecydowałem się z powodu
symfonii, tyle tylko, że podjąłem
decyzję właśnie, kiedy jej słuchałem.
Wcześniej wiele się nad tym
zastanawiałem i modliłem. Kilka dni
później wróciłem do Madrytu.

Zatem lubi Ksiądz muzykę?

Tak.

Jaką najbardziej?

Chyba Beethovena. Także innych:
Vivaldiego, Mozarta, ale gdybym
miał wybrać jednego, pozostałbym
przy Beethovenie. Prawdą jest też i



to, że od lat słucham bardzo mało
muzyki. Nie realizuję ścisłego planu.

Czy mógłby Ksiądz opowiedzieć
nam coś więcej o tej decyzji
poświęcenia się Bogu?

„Spotkanie” Boga to nie był jakiś
określony, konkretny moment.
Następowało ono stopniowo, w
sposób naturalny, począwszy od
nauki modlitwy, gdy byłem małym
chłopcem. Proces zbliżania się do
Boga przybrał na intensywności w
szkole. Tam mogliśmy codziennie
przystępować do Komunii i chyba to
pomogło mi później względnie
szybko podjąć decyzję o wstąpieniu
do Dzieła. Poprosiłem o przyjęcie do
Opus Dei, gdy brakowało mi miesiąca
do pełnych siedemnastu lat po to, by
móc wstąpić Dzieła, gdy będę miał lat
osiemnaście.

Co może nam Ksiądz opowiedzieć z
czasów pobytu w Barcelonie?



W Barcelonie mieszkałem pięć lat:
dwa jako mieszkaniec we
wspomnianym ośrodku, a trzy jako
członek jego dyrekcji. Dokończyłem
w tym mieście studia, a więc
pozostałe cztery lata nauki, a potem
przez rok wykładałem na Wydziale
jako adiunkt. Z Barcelony mam same
wspaniałe wspomnienia: dotyczące
przyjaźni, nauki... Szczególnie
wspominam odwiedziny u ubogich i
chorych, które praktykowaliśmy
zgodnie z tradycją Dzieła. Wielu z
nas, studentów uczestniczących w tej
posłudze, zdawało sobie sprawę, że
kontakt z ubóstwem, z cierpieniem,
pomaga nam nabrać dystansu do
własnych problemów.

Kiedy poznał Ksiądz św. Josemaríę?
Jakie wywarł on na Księdzu
wrażenie?

Było to 23 sierpnia 1963 r. w
Pampelunie, w ośrodku Belagua,
podczas letnich zajęć formacyjnych.



Mieliśmy z nim bardzo długie
spotkanie, trwało co najmniej
półtorej godziny. Wywarł na mnie
ogromne wrażenie. Pamiętam, że gdy
po tym spotkaniu rozmawialiśmy z
kolegami, zgodnie twierdziliśmy, że
warto byłoby widywać Ojca – tak
nazywaliśmy Założyciela – o wiele
częściej. Św. Josemaría był bardzo
serdeczny i naturalny. Nie było w
nim nic z patosu, miał poczucie
humoru, często opowiadał anegdoty.
A jednocześnie przekazywał treści
bardzo głębokie. Była to
zachwycająca synteza: dogłębny
przekaz i prostota formy.

Niedługo potem, chyba miesiąc
później, widziałem go po raz drugi.
Pojechałem na kilka dni do Madrytu,
a właśnie wtedy ojciec był w 
Molinoviejo, dokąd przyjechaliśmy z
różnych stron, by się z nim spotkać.
Ale wtedy ani razu nie udało mi się
porozmawiać z nim osobiście.



Później, tu, w Rzymie – oczywiście
tak. Wielokrotnie.

Do Rzymu przeprowadził się
Ksiądz w roku 1967...

Przyjechałem tu, by odbyć studia
teologiczne, a jednocześnie zdobyłem
włoskie stypendium rządowe na
badania z dziedziny fizyki na
Uniwersytecie La Sapienza w roku
akademickim 1967-68. W
rzeczywistości, mogłem wykonać
tych badań niewiele – tyle, ile było
niezbędne według wymogów
stypendium. Gdy przyjechałem, nie
było jeszcze wiadomo, czy poświęcę
się teologii. Pewne sprawy działy się
niezależnie ode mnie. Nie miałem
planów w tym kierunku.

Święcenia przyjął Ksiądz w 1971 r.

Tak. Przyjąłem święcenia 15 sierpnia
1971 r. w bazylice św. Michała w
Madrycie. Szafarzem sakramentu był
ówczesny biskup Barcelony ks.



Marcelo Gonzáles Martín, który
niedługo potem został przeniesiony
do Toledo.

Żartowano, że przystępowało nas do
sakramentu czterech Francuzów:
dwóch Francuzów „w pełni”: Franck
Touzet i Jean-Paul Savignac, a
ponadto Agustín Romero, Hiszpan,
który od wielu lat mieszkał we
Francji i wreszcie ja, który urodziłem
się w Paryżu i mieszkałem tam trzy
lata.

Nie mogę powiedzieć, bym od zawsze
odczuwał powołanie do kapłaństwa.
Gdy jednak przybyłem do Rzymu, od
razu zadeklarowałem taką gotowość,
a potem otwarcie powiedziałem św.
Josemaríi: „Proszę Księdza, jestem
gotów przyjąć święcenia”.

On mnie uścisnął i powiedział mi
mniej więcej coś takiego: „Synu mój,
sprawiasz mi wiele radości, ale gdy
przyjdzie ta chwila, uczynisz to w
pełnej wolności”. Rozmawialiśmy



wtedy w Galleria della Campana,
myślę, że to było po zakończeniu
jednego ze spotkań z nim, które
wówczas miewaliśmy bardzo często.

Czy po święceniach otrzymał
Ksiądz jakieś zadania
duszpasterskie na terenie
Hiszpanii?

Nie. Trzy dni po święceniach
odprawiłem uroczystą Mszę Świętą
w bazylice św. Michała i od razu
wróciłem do Rzymu. Już wcześniej
współpracowałem tam w ramach
apostolatu młodzieży w ośrodku 
Orsini, który wówczas był
przeznaczony dla studentów. Między
innymi wygłaszałem tam wykłady z
zakresu formacji chrześcijańskiej,
wykonywałem też inne zadania.

Już jako kapłan pracowałem w
Rzymie przez kilka lat w parafii San
Giovanni Battista in Collatino w
dzielnicy Tiburtino, a potem w
Sant'Eugenio, posługiwałem jako



kapłan w kilku żeńskich i męskich
ośrodkach Dzieła i pracowałem tutaj,
w biurach siedziby głównej. A więc
normalna droga służby.

Wiemy, że lubi Ksiądz tenis. Jak
narodziło się to zamiłowanie?

Zacząłem grać dość szybko, już w
Barcelonie. Wiele mnie nauczył
Giorgio Carimati, Włoch, dziś już
sędziwy kapłan, który wówczas
bardzo dobrze grał w tenisa, we
Włoszech uznawano go niemalże za
profesjonalnego zawodnika. Różnie
jednak z tym tenisem bywało,
ponieważ uszkodziłem sobie prawy
łokieć i w niektórych okresach
zajmowałem się raczej kolarstwem.
Teraz staram się grać co tydzień, ale
nie zawsze jest to możliwe, ze
względu na pogodę, zajęcia itp.

Czy gra Ksiądz mecze na serio,
żeby wygrać?



Tak, oczywiście. Ale wygrana zależy
od tego, z kim akurat gram.

A czy lubi Ksiądz czytać?

Tak, ale nie mam zbyt wiele czasu...
Nie mam też żadnego szczególnie
ulubionego autora. Czytałem
również klasyków. Z braku czasu
przez wiele lat nie kończyłem lektury
ważniejszych dzieł. Kilka lat temu,
zajęło mi cały rok dokończenie
„Wojny i pokoju”. Musiałem wiele
czytać z zakresu teologii, ponieważ
do 1994 r. wykładałem ten
przedmiot, a ponadto badam
również zagadnienia teologiczne na
zlecenie Kongregacji Nauki Wiary.

Pozostając w obszarze teologii,
badał Ksiądz zasadnicze aspekty
ducha Opus Dei, takie jak
dziecięctwo Boże. Czy uważa
Ksiądz, że należy jeszcze pogłębiać
te refleksje?



Wiele na tym polu już uczyniono.
Należy to kontynuować i taka
potrzeba zawsze będzie. Duchem
Opus Dei jest, jak mawiał filozof i
teolog Cornelio Fabro, „Ewangelia
sine glossa”. Ewangelia zastosowana
do życia codziennego, a to zawsze
trzeba pogłębiać.

W tym sensie nie można powiedzieć,
by miała nastać jakaś nowa epoka,
ponieważ wiele już dokonano.
Wystarczy choćby przeczytać trzy
tomy „Życia codziennego i świętości”
Ernsta Burkharta i Javiera Lopeza.

W jednym z artykułów
opublikowanych w naszym
czasopiśmie użył Ksiądz, mówiąc o
biskupie Javierze Echevarríi,
sformułowania „wierność
dynamiczna”. Jak je rozumieć?

Pojęcie „wierności dynamicznej” nie
jest czymś nieznanym. Chodzi o to, o
czym wyraźnie mówił św. Josemaría:
zmieniają się sposoby mówienia i



postępowania, ale jądro – duch –
pozostaje nienaruszone. To nie jest
żadna współczesna specyfika. Duch
to jedno, a materia funkcjonowania
w sprawach przygodnych, które
mogą z upływem czasu się zmieniać,
to drugie.

Wierność nie polega na czysto
mechanicznym powtarzaniu tego
samego. Polega ona na stosowaniu
tej samej istoty w różnych
okolicznościach. Wielokrotnie jest
tak, że rzeczywiście należy utrzymać
również to, co przygodne. A znów w
innych przypadkach należy właśnie
to zmienić. Stąd wynika również
konieczność rozeznania – przede
wszystkim po to, by wiedzieć, gdzie
przebiega granica między tym, co
przygodne, a tym, co stanowi istotę.

Jaka była rola Księdza w powołaniu
do życia Papieskiego Uniwersytetu
Świętego Krzyża?



Nie miałem nic wspólnego z
kwestiami prawnymi czy
organizacyjnymi. Byłem tylko
jednym z pierwszych wykładowców.
Przez wiele lat byłem profesorem
Kolegium Rzymskiego Świętego
Krzyża w ramach współpracy z
Uniwersytetem Nawarry, a w latach
1980–84 wykładałem na Papieskim
Uniwersytecie Urbaniana. Ponieważ
miałem wystarczającą liczbę
publikacji, kompetentna władza w
Stolicy Apostolskiej uznała moje
kwalifikacje za odpowiednie, bym od
razu został wykładowcą uczelni.
Takich wykładowców było trzech:
Antonio Miralles, Miguel Ángel Tabet
i ja.

Kogo Ksiądz uznaje za swoich
mistrzów intelektualnych?

W dziedzinie filozofii Cornelia Fabra
i Carlosa Cardonę. Jeśli chodzi o
teologię, nie umiałbym wskazać
jednego. Z jednej strony są to św.



Tomasz z Akwinu, św. Augustyn i
później Józef Ratzinger. Ale przede
wszystkim wskazałbym św.
Josemaríę Escrivę – oczywiście na
innej płaszczyźnie, nie akademickiej,
lecz ze względu na głębię i
oryginalność jego myśli. Gdybym
miał wybrać jednego teologa, byłby
nim on.

Wspomnienia o trzech Papieżach

Jak poznał Ksiądz św. Jana Pawła
II?

Podczas jednego z masowych
spotkań z duchowieństwem na
Watykanie, na początku pontyfikatu.
Potem widywałem go wielokrotnie, a
kilka razy, razem z bpem Javierem
Echevarríą, siadaliśmy z nim do
wspólnego posiłku z jeszcze trzema
czy czterema osobami. Ponadto dwa
razy byłem u niego na obiedzie z
racji pracy w Kongregacji Nauki
Wiary.



Pierwszy raz miało to miejsce przy
okazji spotkania, w którym
uczestniczyli oprócz Papieża
sekretarz stanu, substytut, kardynał
Ratzinger jako prefekt i trzech
konsultorów. Po dość długim
spotkaniu w tym samym składzie
przeszliśmy do jadalni i podczas
obiadu każdy z nas po kolei
prezentował swoją opinię na
omawiany temat. Papież i wówczas, i
podczas tego następnego obiadu
przede wszystkim słuchał. Na
początku wygłosił kilka słów
podziękowania, potem poprosił kard.
Ratzingera, by kierował spotkaniem,
a na końcu dokonał syntetycznego
podsumowania i oceny wszystkiego,
co usłyszał.

Chyba podczas drugiego z tych
obiadów, po wysłuchaniu i
podziękowaniu za wszystko, co
zaprezentowano, podnosząc rękę do
piersi powiedział: „Ale



odpowiedzialność jest moja”. Widać
było, że ona naprawdę na nim ciąży.

A jak poznał Ksiądz Benedykta
XVI?

Poznałem kard. Ratzingera w 1985 r.,
gdy zostałem mianowany
konsultorem Kongregacji Nauki
Wiary. Potem, dość regularnie,
wspólnie uczestniczyliśmy w
spotkaniach w ścisłym gronie. Często
też rozmawialiśmy na określone
tematy.

Czy może Ksiądz przytoczyć jakąś
anegdotę w związku z tymi
spotkaniami?

Zawsze wyraźnie można było
zauważyć pewien szczegół: nigdy nie
dawał do zrozumienia, że spotkanie
już się zakończyło.

Pamiętam parę anegdot, np. przy
okazji słynnej sprawy biskupa
Lefebvre'a uczestniczyłem w



rozmowach z tym francuskim
hierarchą, o ile dobrze pamiętam, w
1988 r. W spotkaniu brali udział
kardynał prefekt Ratzinger, sekretarz
Kongregacji, Lefebvre z dwoma
doradcami i jeszcze jeden czy dwóch
konsultorów Kongregacji Nauki
Wiary. Lefebvre zaakceptował
określone punkty, po czym się z tego
wycofał. Gdy w pewnym momencie
zostaliśmy z Ratzingerem sam na
sam, kardynał szczerze – i z bólem –
powiedział: „czy oni nie zdają sobie
sprawy, że bez papieża są niczym?”

Gdy był Papieżem, miałem kilka razy
okazję wymienić z nim
pozdrowienia, ale nie były to
rozmowy w pełnym tego słowa
znaczeniu. Po abdykacji widziałem
go dwa razy towarzysząc biskupowi
Echevarríi podczas jego wizyt w
obecnym miejscu zamieszkania
Papieża Emeryta. Widziałem, że jest
bardzo serdeczny. Sędziwy, lecz w
pełni jasności umysłu.



Ponieważ wspomniał ksiądz o
kwestii lefebrystów, czy widzi
Ksiądz możliwość jej rozwiązania?

Od czasu ostatnich rozmów
teologicznych nie miałem z nimi
kontaktu, ale wnioskując z
wiadomości, jakie do nas docierają,
wydaje się, że kwestia jest bliska
rozwiązania.

Jak poznał Ksiądz Papieża
Franciszka?

Biskupa Bergoglio poznałem, gdy był
sufraganem diecezji Buenos Aires.
Towarzyszyłem wówczas ks. bpowi
Javierowi Echevarríi. Ponownie go
spotkałem w 2003 r., gdy był już
arcybiskupem i kardynałem.
Sprawiał wrażenie osoby poważnej,
uprzejmej, bliskiej sprawom
zwykłych ludzi. Później jego oblicze
się zmieniło. Dziś zawsze widzimy u
niego ów charakterystyczny
uśmiech.



Jako Papieża widywałem go
kilkakrotnie. Wczoraj otrzymałem od
niego list. Wcześniej ja
podziękowałem mu listownie za
nominację; za to, że tak szybko ją
ogłosił oraz za medal z wizerunkiem
Najświętszą Maryją Panną, który mi
tamtego dnia podarował. W
odpowiedzi przesłał mi bardzo
piękny list, w którym między innymi
prosi mnie, bym modlił się za niego,
co też zawsze czynię.

Priorytety

W pierwszym dniu sprawowania
godności Prałata mówił Ksiądz o
trzech zagadnieniach, które
obecnie stanowią priorytety Opus
Dei: młodzieży, rodzinach i
osobach potrzebujących.
Zacznijmy od młodzieży.

Pracując w Opus Dei z ludźmi
młodymi przekonujemy się, jak
hojnie współczesna młodzież
odpowiada na wielkie ideały, na



przykład na potrzebę zaangażowania
się w służbę najuboższym.

Jednocześnie jednak dostrzegamy u
wielu z nich brak nadziei, który
wynika z braku pracy, z problemów
rodzinnych, mentalności
konsumpcyjnej lub różnych
uzależnień, które mogą zagłuszyć te
wielkie ideały.

Należy pobudzać młodych do tego,
by stawiali sobie pytania zawierające
głęboki sens, takie, na które pełną
odpowiedź znajdą jedynie w
Ewangelii. Celem jest zatem zbliżenie
ich do Ewangelii, do Jezusa
Chrystusa, pomoc w odkryciu Jego
atrakcyjności. Poczują się wówczas
dumni z chrześcijaństwa, odnajdą
motywację do życia w radości i w
służbie bliźnim.

Uważniejsze ich wysłuchiwanie i
lepsze zrozumienie to wyzwania,
przed jakimi stoimy. Zasadniczą rolę
odgrywają tu rodzice, dziadkowie i



wychowawcy. Bardzo ważne jest,
byśmy mieli czas dla młodych, byli
zawsze obok nich, okazywali
serdeczność, wiele cierpliwości,
towarzyszyli im i umieli stawiać im
wymagające wyzwania.

Co stanowi według Księdza
priorytet w odniesieniu do
rodziny?

Rozwijanie tego, co Papież
Franciszek określa mianem „serca”
Amoris Laetitia, to znaczy 4. i 5.
rozdziału adhortacji o fundamentach
miłości i wzrastaniu w niej.

W obecnych czasach istnieje
potrzeba odkrycia na nowo wartości
zobowiązania w małżeństwie. Życie z
dala od związków jakiegokolwiek
rodzaju mogłoby się wydawać
bardziej atrakcyjne, ale taka postawa
zwykle prowadzi do samotności lub
pustki. Zobowiązanie natomiast jest
taką formą korzystania z wolności,



która przynosi wartościowe, wielkie
owoce.

Ponadto, w przypadku chrześcijan,
Sakrament Małżeństwa daje
niezbędną łaskę do tego, by owo
zobowiązanie przynosiło owoc,
ponieważ przestaje ono być wtedy
sprawą tylko dwojga ludzi, między
nimi jest już Bóg. Dlatego jest to
bardzo ważne, byśmy pomagali
odkrywać na nowo sakramentalność
miłości małżeńskiej, szczególnie w
okresie przygotowania do
małżeństwa.

Towarzysząc w podróżach
duszpasterskich biskupowi
Echevarríi zetknął się Ksiądz z
wieloma inicjatywami pomocy
osobom najbardziej
potrzebującym. Czy widział Ksiądz
z bliska te potrzeby?

Bieda występująca w świecie
wywiera ogromne wrażenie. Istnieją
kraje, gdzie z jednej strony są ludzie



żyjący na bardzo wysokim poziomie,
naukowcy itp., a z drugiej straszliwa
nędza. Oba zjawiska występują
wspólnie w tych samych wielkich
miastach. Gdzie indziej możemy być
w mieście przypominającym Madryt
czy Londyn, a kilka kilometrów dalej
to samo miasto przybiera postać
osiedli niewiarygodnej nędzy, które
kordonem chat otaczają całe
centrum. Różne miejsca na świecie
różnią się między sobą. Ale we
wszystkich miejscach występuje
ogromna potrzeba służby bliźnim,
która to służba urzeczywistnia się
dzięki Nauce Społecznej Kościoła.

W jakim sensie osoby najbardziej
potrzebujące stanowią priorytet
dla Kościoła i tym samym dla Opus
Dei?

Są priorytetem, ponieważ są w
centrum Ewangelii i są w szczególny
sposób umiłowane przez Chrystusa.



W Opus Dei realizujemy ten
priorytet, po pierwsze, w wymiarze
instytucjonalnym. Są one
priorytetem inicjatyw osób
związanych z Prałaturą, które
wspólnie z innymi starają się
zaradzić konkretnym potrzebom
danego miejsca i czasu, tam, gdzie
żyją, a wobec których Dzieło
sprawuje opiekę duchową. Niektóre
konkretne i aktualne przykłady to
m.in. ośrodek Laguna w Madrycie,
zapewniający opiekę paliatywną
chorym, którzy jej potrzebują,
placówka edukacyjna Los Pinos na
przedmieściach Montevideo, której
celem jest rozwój społeczny
młodzieży czy też Iwollo Health Clinic
- klinika udzielająca bezpłatnej
pomocy medycznej setkom
mieszkańców obszarów wiejskich
Nigerii. Te i wiele innych podobnych
dzieł powinny trwać i wzrastać,
ponieważ Serce Chrystusa nas do
tego przynagla.



Innym, głębszym aspektem jest
pomoc każdemu wiernemu Prałatury
i każdej osobie, która będzie w
obrębie jej apostolatu w odkryciu
tego, że życie chrześcijańskie jest
nierozdzielnie związane z pomocą
najbardziej potrzebującym.

Jeśli tylko rozejrzymy się wokół
siebie: w miejscu pracy, w rodzinie,
już dostrzeżemy wiele okazji do
niesienia pomocy: starsze, samotne
osoby, rodziny przeżywające
trudności finansowe, ubogich,
bezrobotnych od dawna nie
mających pracy, chorych na ciele i
duszy, uchodźców... Św. Josemaría
dbał o to, by opiekować się chorymi,
ponieważ widział w nich cierpiące
Ciało Chrystusa-Odkupiciela. Dlatego
nazywał ich „skarbem”. Nieraz w
życiu codziennym stykamy się z
dramatami. Jak mawiała Matka
Teresa z Kalkuty, dziś święta, „nie
musisz jechać do Indii, by służyć
innym i dzielić się z nimi miłością:



możesz to czynić na tej samej ulicy,
przy której mieszkasz”.

Ewangelizacja we współczesnym
społeczeństwie stawia przed nami
nowe wyzwania. Papież
przypomina, że Kościół zawsze
„wyrusza w drogę”. W jaki sposób
Opus Dei uczestniczy w tym
zaproszeniu?

Papież wzywa do kolejnego etapu
ewangelizacji, którego
charakterystyczną cechę stanowi
radość tych, którzy spotkawszy
Chrystusa „wyruszają w drogę”, by
dzielić się tym darem z innymi.

Prawdziwą radością może
obdarować tylko ten, który osobiście
doświadczył Jezusa Chrystusa. Jeżeli
chrześcijanin poświęca czas na
osobisty kontakt z Jezusem, będzie
umiał świadczyć o wierze wśród
codziennych zajęć i pomagać w ten
sposób w odkrywaniu radości
chrześcijańskiej nowiny: robotnik



robotnikowi, artysta artyście, student
studentowi.

Jako osoby związane z Opus Dei
pragniemy, przy wszystkich naszych
wadach, przyczyniać się do budowy
Kościoła pozostając w swoich
miejscach pracy, w swoich rodzinach,
starając się uświęcać życie
codzienne. Wielokrotnie są to te
obszary zawodowe i społeczne, do
których nie dotarła jeszcze radość
miłości Bożej i w tym sensie również
one są „peryferiami”, na które
musimy wyjść, i gdzie musimy
spotykać się z bliźnimi
indywidualnie, w cztery oczy.

Powszechną troską Kościoła są
powołania. Co mógłby Ksiądz
doradzić w tej materii na
podstawie doświadczeń Opus Dei?

W Opus Dei doświadczamy tych
samych trudności, które dotykają
wszystkich w Kościele i prosimy
Boga, „Pana żniwa”, by posłał



„robotników na żniwo swoje”.
Szczególnym chyba zadaniem jest
kształtowanie postawy hojności u
młodzieży i pomaganie jej w
zrozumieniu tego, że oddanie się
Bogu zawiera nie tylko wyrzeczenie,
ale również dar, który otrzymujemy i
który nas uszczęśliwia.

Rozwiązanie? Przychodzi mi do
głowy to, o którym mówił Założyciel
Opus Dei: „jeśli chcemy, by nas było
więcej, bądźmy lepsi”. Żywotność
Kościoła wynika nie tyle z formuł
organizacyjnych, nowych czy
starych, ile z pełnej otwartości na
Ewangelię, która prowadzi do
zmiany życia. Tak Benedykt XVI, jak i
Papież Franciszek przypominają, że
to przede wszystkim święci tworzą
Kościół. Jeśli zatem chcemy mieć
więcej powołań dla całego Kościoła,
starajmy się jeszcze usilniej
odpowiedzieć osobiście na łaskę
Bożą, która uświęca.



Od chwili, gdy został Ksiądz
wybrany na Prałata Opus Dei,
często Ksiądz prosił o modlitwę za
Kościół i za Papieża. Jak
kształtować tę jedność z Papieżem
w życiu zwykłych ludzi?

Prosi mnie Ksiądz o radę. Wszyscy,
którzy osobiście wymienili z
Papieżem choćby pozdrowienie, a od
2013 r. było takich ludzi tysiące,
słyszeli od Papieża tę prośbę: „proszę
się za mnie modlić”. Nie jest to
kurtuazja. Oby w życiu katolików
żadnego dnia nie zabrakło małego
gestu za Ojca Świętego, który dźwiga
wielkie brzemię – a więc
odmówienia krótkiej modlitwy,
podjęcia drobnej ofiary itd. Nie
chodzi o poszukiwanie czegoś, co
będzie trudne, ale o coś konkretnego,
codziennego. Ojców i matki
zachęcam również, by od małego
uczyli dzieci odmawiania krótkiej
modlitwy za Papieża.



tłum. K.J.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/zywotnosc-w-kosciele-zalezy-

od-pelnej-otwartosci-n/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/zywotnosc-w-kosciele-zalezy-od-pelnej-otwartosci-n/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zywotnosc-w-kosciele-zalezy-od-pelnej-otwartosci-n/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zywotnosc-w-kosciele-zalezy-od-pelnej-otwartosci-n/

	Żywotność w Kościele zależy od pełnej otwartości na Ewangelię

