
opusdei.org

Żyć w dialogu z
innymi

Umiejętność słuchania i
otwierania się na opinie innych
ludzi jest niezbędna, by żyć w
duchu miłosierdzia. Tylko w ten
sposób dialog zamienia się w
codzienną okazję do zbliżania
się do Prawdy. Nowy artykuł z
serii „Kształtowanie
osobowości”.

02-08-2016

Piec wystawia na próbę naczynia
garncarza, a sprawdzianem
człowieka jest jego wypowiedź.



Hodowlę drzewa poznaje się po jego
owocach, podobnie serce człowieka -
po rozumnym słowie[1]. Ważną
oznaką dojrzałości osobistej jest
zdolność do dialogu i postawa
otwartości objawiająca się
serdecznym traktowaniem innych i
szczerym pragnieniem nauczenia się
czegoś od każdego człowieka.

„Poznawanie innych osób, innych
kultur jest dla nas zawsze dobre,
pozwala nam się rozwijać (...). Dialog
jest niezwykle istotny dla naszej
własnej dojrzałości, ponieważ w
konfrontacji z innym człowiekiem, w
konfrontacji z odmiennymi
kulturami, a nawet z innymi
religiami, wzrastamy; wzrastamy i
dojrzewamy. Oczywiście, istnieje tu
pewne ryzyko: jeśli w trakcie dialogu
zamkniemy się w sobie i poczujemy
złość, możemy zacząć się ze sobą
sprzeczać; istnieje zatem
niebezpieczeństwo sporu, a nie jest
to dobre, ponieważ nawiązujemy



dialog, żeby się odnaleźć, nie żeby się
kłócić. Jaka zatem powinna być
nasza wewnętrzna postawa, byśmy
umieli rozmawiać bez kłótni? Jest to
łagodność, umiejętność znajdowania
osób, znajdowania kultur, w pokoju;
umiejętność zadawania
inteligentnych pytań: ‘Dlaczego tak
myślisz? Dlaczego w tej kulturze tak
się postępuje?' Trzeba słuchać
innych, a potem mówić. Najpierw
słuchać, a potem mówić.’ ”Ważną
oznaką dojrzałości osobistej jest
zdolność do dialogu i postawa
otwartości objawiająca się
serdecznym traktowaniem innych i
szczerym pragnieniem nauczenia się
czegoś od każdego człowieka [2].

Umieć słuchać

Pismo Święte wychwala umiejących
słuchać; gardzi zaś tymi, którzy nie
poświęcają innym uwagi. Ucho
posłuszne zbawiennej radzie
pomiędzy mędrcami przebywa[3],



czytamy w Księdze Przysłów. Apostoł
Jakub zaś głosi, że każdy człowiek
winien być chętny do słuchania,
nieskory do mówienia, nieskory do
gniewu[4]. Hagiografowie uciekają
się nawet czasem do subtelnej ironii:
mówić do kogoś, kto nie słucha, to
jak budzić śpiącego z głębokiego
snu[5].

Częstym problemem utrudniającym
słuchanie jest to, że podczas gdy
druga osoba mówi, my
przypominamy sobie coś związanego
z tematem rozmowy i bardziej się
skupiamy na wtrąceniu naszej
kwestii, gdy tylko rozmówca zrobi
przerwę. Dochodzi wówczas do
rozmów być może żywych, w których
wszyscy wchodzą sobie w słowo, ale
w których mało kto słucha.

W innych przypadkach trudność
stanowi fakt, że rozmowa nie
zaczyna się spontanicznie i trzeba
włożyć wysiłek w to, by ją



inteligentnie rozpocząć. W takiej
sytuacji należy unikać
zarozumiałości rozumianej jako
skłonność do okazywania na każdym
kroku naszej błyskotliwości i wiedzy;
przeciwnie, należy wykazywać się
otwartością, zaciekawieniem, chęcią
nauczenia się czegoś od innych, tak
abyśmy mogli nieustannie poszerzać
nasze własne zainteresowania. W
ten sposób bez popadania w
hipokryzję posłuchamy z uwagą o
sprawach, które początkowo być
może niezbyt nas będą ciekawić:
często chodzi tu o szczery wysiłek, by
przezwyciężyć nasz własny punkt
widzenia oraz sprawić przyjemność
innym i nauczyć się czegoś od nich.

Umiejętność prowadzenia
konwersacji wymaga połączenia
śmiałości z rozwagą,
zainteresowania z dyskrecją, pewnej
dozy ryzyka z wykorzystaniem
sprzyjającej chwili. Należy unikać
lekkomyślności i być gotowym do



sprostowania pochopnie
wypowiedzianych, nieodpowiednich
słów, które mogły nam się wymknąć,
lub też nieco przesadzonego
twierdzenia, które mogliśmy bardziej
przemyśleć. Tak czy inaczej, dobre
rozmowy zostawiają po sobie ślad:
powracają potem w pamięci idee i
argumenty przedstawione przez inne
osoby, pojawiają się nowe intuicje i
rodzi się chęć, by kontynuować
wymianę myśli.

Otwartość na innych

To uderzające, jak w niektórych
ludziach dusza starzeje się
przedwcześnie, podczas gdy inni
pozostają młodzi i pełni ducha aż do
końca swych dni. Należy pamiętać o
tym, że wszyscy nosimy w sobie
wiele darów, których jeszcze nie
odkryliśmy: talentów, z których nie
skorzystaliśmy, sił, których nie
sprawdziliśmy. I bez względu na to,
jak bardzo jesteśmy zajęci czy



zmęczeni, nie możemy przestać
kroczyć naprzód, uczyć się i otwierać
na pomysły innych osób.

Warto wyjść poza samego siebie,
otworzyć się na Boga i, poprzez
Niego, na innych. Pokonamy
wówczas egocentryzm sprawiający
czasem, iż próbujemy dopasować
rzeczywistość do ograniczeń
wynikających z naszych własnych
interesów lub wizji. Dzięki temu
będziemy bardziej uważać na pewne
niedostatki stwarzające dystans
między ani a innymi i ujawniające
naszą niedojrzałość: zabieranie głosu
z przekonaniem nieadekwatnym do
naszej znajomości tematu;
wygłaszanie opinii w tonie krytyki
pod czyimś adresem; korzystanie z
gotowych rozwiązań lub
powtarzalnych, oklepanych porad;
irytowanie się, gdy ktoś myśli inaczej
niż my, choć uważamy samych siebie
za obrońców różnorodności i
tolerancji; odczuwanie zazdrości, gdy



ktoś w naszym otoczeniu się
wyróżnia; wymaganie od innych
doskonałości, która przekracza ich
możliwości i której być może sami
nie osiągamy; oczekiwanie szczerości
i prawdomówności, podczas gdy
sami z trudem przyznajemy się do
błędu.

Dojrzałość i krytyczne spojrzenie

Gdy patrzymy na innych z sympatią,
często dostrzegamy, że możemy im
pomóc przyjacielską radą, mówimy
im wówczas bez lęku o czymś, co być
może ktoś jeszcze dostrzegł, ale nie
zdobył się na wystarczającą
lojalność, by im to zasygnalizować.
Pouczenie i krytyka stają się
naprawdę użyteczne i
konstruktywne tylko wtedy, gdy
bazują na fundamencie miłosierdzia:
„kiedy musisz upominać, zrób to z
miłością i w odpowiedniej chwili, bez
upokarzania... a także z chęcią
uczenia się i poprawienia samego



siebie w tym, czego dotyczy
upomnienie”[6].

Umiejętność zmieniania innych ludzi
jest w pewnym sensie związana z
umiejętnością przemiany samego
siebie. Kiedy ma się świadomość
tego, ile kosztuje zmiana na lepsze,
jak bardzo jest trudna i,
jednocześnie, jak ogromną ma wagę i
jak bardzo wyzwala, łatwiej jest
obserwować innych w sposób
obiektywny i faktycznie im pomagać.
Ten, kto umie powiedzieć coś jasno
samemu sobie, będzie wiedział, jak i
kiedy powiedzieć to innym, i będzie
również w stanie wysłuchać ich z
przychylnym nastawieniem.

Umiejętność przyjmowania i
akceptowania krytyki świadczy o
dojrzałości duchowej i głębokiej
mądrości: „Kto napomnienie lubi,
kocha mądrość, kto nagan nie znosi,
jest głupi”[7]. Jednakże akceptowanie
tego, co mówią inni ludzie, nie



oznacza, że należy żyć w ciągłym
oczekiwaniu na krytykę w sferze
zawodowej i prywatnej, tańcząc tak,
jak nam zagrają, poprzez uwagi – lub
ich brak – odnośnie do tego, co
robimy lub kim jesteśmy. Tego typu
zamartwianie się byłoby już
chorobliwe. Czasami ktoś, kto dobrze
postępuje, może zetknąć się ze sporą
krytyką: skrytykują go ci, którzy nie
robią nic, ponieważ postrzegają jego
życie i pracę jako oskarżenie[8]; lub
też ci, którzy postępują odwrotnie,
ponieważ uznają go za wroga; albo
czasem nawet i ci, którzy postępują
tak samo lub podobnie, ponieważ
czują zazdrość. Nie brakuje
przypadków, w których trzeba starać
się o przebaczenie ze strony tych,
którzy prawie nic nie robią oraz tych,
którym nie mieści się w głowie, że
można uczynić cokolwiek dobrego
bez ich udziału. W takich
przypadkach, zgodnie z radą naszego
Ojca, „musimy nauczyć się milczeć,
modlić, pracować, uśmiechać… i



czekać. Nie przykładajcie zbyt
wielkiej wagi do tych bzdur:
kochajcie naprawdę te wszystkie
dusze. Caritas mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu!”[9].

Odpowiedzialność dającego
przykład

Dojrzałość łączy otwartość na innych
z wiernością swojej własnej drodze i
zasadom, nawet jeśli z trudem
znajdują one odzew lub akceptację w
najbliższym otoczeniu. Niewątpliwie
obojętność, którą dostrzegamy wokół
nas, może nam pokazać, że być może
my również powinniśmy coś w sobie
zmienić albo przynajmniej lepiej to
wytłumaczyć lub przedstawić.
Istnieją jednak rzeczy, które nigdy
nie powinny się w nas zmieniać, bez
względu na to, co się wydarzy, bez
względu na to, czy będą nas słuchać,
czy nie, czy będą to aprobować, czy
nie: „ale właśnie na tym zderzeniu,
kiedy swoją wiarę będziesz



potwierdzać czynami, polega
naturalność, o którą cię proszę”[10].

Wcale nie tak rzadko zdarza się, że
jakaś osoba może czuć się samotna i
pozbawiona wsparcia w swoich
najdonioślejszych przedsięwzięciach.
Pokusa, by je porzucić może być
bardzo silna. Może się tej osobie
wówczas wydawać, że jej przykład
lub świadectwo niczemu nie służą,
ale wcale tak nie jest: jedna zapałka
nie wystarczy, by oświetlić cały
pokój, ale wszyscy w nim obecni ją
widzą. Jest być może wiele osób,
które czują się niezdolne do
naśladowania tego przykładu, ale
mają świadomość, że chcą za nim
podążać w miarę swoich możliwości,
i takie świadectwo ciągnie je w górę.

Wszyscy pamiętamy, jak dobry
przykład tylu innych osób pomógł
nam stać się lepszymi, jednak
najprawdopodobniej oni sami
pozostają nieświadomi realnego



wpływu, jaki na nas wywarli.
Odpowiedzialność, jaka na nas
spoczywa w kwestii wywierania
pozytywnego wpływu na innych
ludzi, jest ogromna. „Nie możesz
niszczyć — swoim niedbalstwem lub
złym przykładem — dusz swoich
braci, ludzi”[11]. Powinniśmy
rozmawiać, doradzać, napominać,
zachęcać, ale przede wszystkim dbać
o to, by nasze słowa były poparte
czynami, świadectwem naszego
własnego życia. Niemożliwe jest
osiągnie tego zawsze, ani nawet w
większości przypadków, niemniej
powinniśmy pragnąć być pomocni
innym i umieć z całego serca prosić o
przebaczenie, gdy damy zły
przykład.

Walka na całe życie

Otwieranie się na innych jest ściśle
związane z naszymi postępami w
zadaniu, które zajmie nam resztę
życia: rozpoznawaniu oblicza pychy i



walce o to, by stawać się bardziej
pokornym. Pycha wkrada się przez
najbardziej zaskakujące szczeliny w
naszych relacjach międzyludzkich.
Gdyby ukazała nam się wprost, jej
widok wydałby się nam
odstręczający, dlatego jedną z jej
ulubionych strategii jest ukrywanie
swojego oblicza i przyoblekanie się w
różne szaty. Pycha zwykle kryje się
pod inną postawą, pozornie
pozytywną, którą niezauważenie
zatruwa. Następnie, gdy już urośnie
w siłę, wzmagają się jej najbardziej
podstawowe przejawy,
charakteryzujące niedojrzałą
osobowość: chorobliwe skłonności,
mówienie ciągle o sobie, próżność i
afektacja w gestach i sposobie
wyrażania się, postawa pełna
wyższości i zarozumiałości,
połączone z głębokim poczuciem
porażki w momencie dostrzeżenia
własnej słabości.



Czasami pycha zjawia się w
przebraniu mądrości, czegoś, co
można by nazwać intelektualną
pychą, stwarzającą pozory
sumienności. W innych przypadkach
skrywa się za pełną pasji chęcią
czynienia sprawiedliwości lub
bronienia prawdy, podczas gdy
głęboko w środku czai się pragnienie
zemsty, lub za zniewalającym,
pełnym wyniosłości ortodoksyjnym
podejściem, za chęcią precyzowania i
osądzania wszystkiego. Chodzi o
postawę, która, zamiast służyć
prawdzie, posługuje się nią – lub
raczej jej cieniem – aby wzmocnić
pragnienie wynoszenia się ponad
innych.

Tak jak nie istnieje zdrowie
doskonałe, tak samo nie da się
całkowicie uniknąć pułapek
związanych z pychą. Możemy jednak
skuteczniej ją wykrywać i nie
pozwalać, by zataczała coraz szersze
kręgi. Będzie wiele okazji, w których



nas zwiedzie, ponieważ umie
sprawić, że okopujemy się na swoich
pozycjach i nie pozwalamy, by inni
wskazali nam nasze niedostatki.
Nawet jeśli my sami nie dostrzegamy
jej zamaskowanego na wiele
sposobów oblicza, mogą je zauważyć
inni. Jeśli zdobędziemy się na
wysłuchanie braterskiego pouczenia
i konstruktywnej krytyki, będzie nam
dużo łatwiej ją zdemaskować. Trzeba
być pokornym, aby przyjąć pomoc od
innych. Trzeba takim również być,
aby pomagać innym, nie upokarzając
ich.

Dojrzałość to wreszcie „zdrowe
skrzywienie psychologiczne
polegające na zapominaniu o sobie i
myśleniu tylko o innych”[12].
Osobowość, jakiej chce dla nas Bóg –
i do jakiej wszyscy dążymy, choć
czasem szukamy jej gdzie indziej – to
osobowość tego, kto zdoła mieć
„serce, które kocha, serce, które



cierpi, serce, które raduje się z
innymi”[13].

Alfonso Aguiló

[1] Syr 27, 5-6.

[2] Franciszek, Przemówienie,
21.08.2013.

[3] Prz 15, 31.

[4] Jk 1, 19

[5] Syr 22, 8.

[6] Kuźnia, 455.

[7] Prz 12, 1.

[8] Por. Mdr 2, 10-20. https://
www.nonpossumus.pl/ps/Mdr/2.php

[9] Św. Josemaría, List do jego synów
z Holandii, 20.03.1964, cyt za: A.

https://www.osservatoreromano.va/pl/news/nie-ma-pokoju-bez-dialogu
https://www.osservatoreromano.va/pl/news/nie-ma-pokoju-bez-dialogu
https://www.osservatoreromano.va/pl/news/nie-ma-pokoju-bez-dialogu
https://www.nonpossumus.pl/ps/Mdr/2.php
https://www.nonpossumus.pl/ps/Mdr/2.php


Vázquez de Prada, Założyciel Opus
Dei, t. 3Boże drogi na ziemi, tłum. P.
Skibiński, Kraków 2006, s. 577.

[10] Droga, 80.

[11] Kuźnia, 955.

[12] Kuźnia, 861.

[13] Franciszek, Przemówienie z
okazji inauguracji diecezji rzymskiej,
17.04.2013.

PDF (format ulotka DL)

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/zycie-w-dialogu-z-innymi/
(12-01-2026)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/5.%20%C5%BBycie%20w%20dialogu%20z%20innymi20170208-170545.pdf
https://opusdei.org/pl-pl/article/zycie-w-dialogu-z-innymi/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zycie-w-dialogu-z-innymi/

	Żyć w dialogu z innymi

