
opusdei.org

Życie Jezusa — wciąż
tocząca się rozmowa

Głoszenie Ewangelii przyjmuje
różne akcenty w każdej
konkretnej historycznej chwili.
Przyjrzenie się niektórym
postawom Chrystusa może nam
pomóc w tym zadaniu.

12-05-2022

«Do czego podobne jest królestwo
Boże i z czym mam je
porównać?» (Łk 13, 18). Pytanie,
które Jezus zadaje sobie głośno,
zanim opowie kilka przypowieści, to
prawdopodobnie coś więcej niż



środek retoryczny. Być może
odzwierciedla ono to, co On sam
często rozważał w swoim wnętrzu,
przynajmniej zawsze, kiedy chciał
przekazać swoje przesłanie w
różnych środowiskach, w których się
poruszał. Ta postawa może
znajdować również oddźwięk w nas,
także w formie pytania: jak
świadczyć o miłości Boga tutaj i
teraz? Jaki jest najlepszy sposób, aby
dzielić Jego światło w każdej
szczególnej historycznej chwili, z
konkretnymi osobami, które mają
swój własny sposób patrzenia na
życie?

Jeżeli w ten sposób podejdziemy do
Ewangelii, zobaczymy, na przykład,
że Pan interesuje się kulturą
nadającą kształt otaczającemu Go
światu. Niekiedy wykorzystuje
ludową piosenkę, żeby poruszyć
gotowość słuchających Go osób (por.
Mt 11, 16-17) albo bierze za podstawę
znaną wszystkim wiadomość —



przypadkowe zawalenie się wieży,
podczas którego zginęło osiemnaście
osób — żeby pomóc swoim
słuchaczom lepiej nakreślić
wyobrażenie Boga (por. Łk 13, 4).
Poza tym Chrystus jest zawsze
otwarty na wszelkiego rodzaju
pytania, zwłaszcza pytania ludzi,
którzy wydają się wrodzy Jego osobie
albo przepowiadaniu. Nauczanie
Chrystusa, które w inteligentny
sposób unika jałowych polemik,
wypełnia pustkę, niezaspokojenie.
Jego otwarcie nie ulega też zmianie,
kiedy wie, że intencje pytającego nie
są zbyt uczciwe (por. Mt 22, 15-22;
Mk 12, 13; Łk 20, 20).

Z drugiej strony Jezus przy niejednej
okazji stara się spędzać więcej czasu
w bliskości, żeby rozważać, co ta
druga osoba naprawdę rozumie, jak
owej nocy z Nikodemem (por. J 3),
podczas spotkania z Samarytanką
przy studni (por. J 4), z uczniami w
drodze do Emaus (por. Łk 24, 13-35)



albo podczas tak wielu przechadzek
z innymi uczniami. Jezus wie, że z
jednej strony jest to, co sam głosi, z
drugiej natomiast to, co osobiście
zrozumiał każdy człowiek, wcielone
w jego konkretną historię, jego
sposób życia, jego talenty i
ograniczenia.

Jeżeli wiara to «spotkanie z
wydarzeniem, z Osobą»[1], uważne
spojrzenie na te postawy Chrystusa
może być dobrą drogą, żeby lepiej
przekazywać to spotkanie, które
przemienia nasze życie. Dlatego że
«całe życie Jezusa — mówił św.
Josemaría — to cudowny dialog,
moje dzieci, wspaniała rozmowa z
ludźmi»[2].

Każda chwila jest jedyna w swoim
rodzaju i dobra dla Boga

Każdy okres dziejów jest
kształtowany przez pewną kulturę,
pewne wspólne przekonania, pewne
własne pragnienia… i dlatego



ewangelizacja przybiera z czasem
różne sposoby. Benedykt XVI
zauważał, że kiedy chrześcijanie
troszczą się o społeczne
konsekwencje swojej wiary, często
robią to «myśląc, że wiara wciąż jest
oczywistą przesłanką życia
wspólnego». Niemniej jednak, mówił
dalej, dzisiaj «założenie to nie tylko
przestało być oczywiste, ale często
bywa wręcz negowane. Podczas gdy
w przeszłości możliwe było uznanie,
że istnieje jednorodna tkanka
kulturowa, powszechnie
akceptowana w swym odniesieniu do
treści wiary i inspirowanych nią
wartości, to obecnie wydaje się, że w
znacznej części społeczeństwa już
tak nie jest»[3].

Benedykt XVI nie zamierzał
przekazywać pesymistycznego
obrazu współczesności, ponieważ dla
Boga nie ma lepszych ani gorszych
czasów. Po prostu rzucał światło na
tę nową sytuację, w której głosimy



Jezusa. Jest to czas, w którym wiele
osób nie słyszało Jego przesłania albo
uważają to, co usłyszały, za
nieistotne. Jest to czas, w którym
wielu osobom nikt nie poniósł
jeszcze Dobrej Nowiny o miłości
Boga. Oznacza to konieczność
nowego doprecyzowania terminów,
odnalezienia odpowiednich dróg,
żeby rozpalić wyobraźnię i serce
tych, którzy nas otaczają. To prawda,
że nietrudno określić kulturalne lub
artystyczne dzieła, które zrodziły się
z chrześcijańskiego ducha, ale często
są one odizolowane — bez związku z
tym wielkim wydarzeniem, jakie
dało im życie albo z miłosiernymi
zamysłami Boga dla każdego
człowieka. Cudowne dzieło sztuki
albo wielka wartość jakiegoś
ludzkiego prawa mogą się okazać
pięknymi fragmentami wielkiego
nieznanego przesłania, ale nie
powiązanymi ze sobą.



Fakt, że wiara nie jest «oczywistą
przesłanką życia wspólnego» czyni
tylko większym, a nawet
piękniejszym wyzwaniem zadanie
dzielenia się Ewangelią. Nie
uważając niczego za oczywiste, to my
pierwsi będziemy musieli odkryć
istotę tego, co przyniósł nam Jezus —
aby zstąpić do korzeni tego nowego
życia, wskazać to, co najważniejsze.
Chwilami sytuacja będzie podobna
do sytuacji pierwszych chrześcijan,
którzy głosili nowość przeznaczoną
do napełniania nadzieją serc i
wypełniania tej pustki, jaką
pozostawiały ówczesne prądy.
Dlatego, jak Jezus, chcemy znaleźć
najlepszy sposób mówienia o
Królestwie Bożym z tymi, którzy nas
otaczają. «Jak to dobrze — mówi
Papież Franciszek — gdy widzimy
osoby zaangażowane w staranne
dobieranie słów i gestów, ażeby
przezwyciężyć nieporozumienia,
uleczyć zranioną pamięć i budować
pokój oraz zgodę»[4].



Chrześcijaństwo domaga się
głoszenia na sposób symfonii

Brak tej «jednorodnej tkanki
kulturowej» jest czymś, co zwykle nie
zależy od odpowiedzialności
konkretnych osób. Jest to punkt
wyjścia, którego należy być
świadomym, dlatego, że aby
przekazać pewne szczególne aspekty
ewangelicznego przesłania — które
mogą mieć charakter dogmatyczny,
moralny i inny — trzeba wcześniej w
obfitości głosić ogólne ramy nadające
im sens, serce dające im życie. Nic
dziwnego, że Jezus zechciał określić
jasno, żeby nie było wątpliwości, że
przykazanie miłości jest ważniejsze
niż wszystko inne (por. Mt 22, 37-39).
Tylko na tej podstawie Jego nauki
nabierają harmonii, porządku i
zrozumiałości. Tak dzieje się
normalnie również wówczas, kiedy
jakaś osoba chce ocenić obraz. Nie
zbliża się, żeby zobaczyć najpierw
róg płótna, dlatego że taka postawa



nie pozwala dostrzec całej
kompozycji, ale najpierw obserwuje
cały obraz. Również gdyby
chrześcijańskie przepowiadanie
ograniczyło się do jednego czy dwóch
szczególnych tematów, istniałoby
ryzyko, że nigdy nie przedstawi się
autentycznego dzieła, które nadaje
integralny sens i piękno każdemu z
jego elementów.

Dlatego bogactwo chrześcijaństwa
domaga się przedstawiania na
sposób symfonii, sprawiając, że
równocześnie rozbrzmiewają
zarówno cichsze dźwięki nadające
orkiestrze spoistość, jak też daje się
słyszeć mistrzostwo każdego
poszczególnego instrumentu. Jeżeli
trąbka zaczyna wydawać dźwięki
głośniej niż skrzypce albo niż
wyznaczająca tempo perkusja, być
może będzie to melodia zrozumiała
dla specjalistów, ale niewątpliwie nie
wzbudzi entuzjazmu w wielkim
tłumie wypełniającym salę. «Lepiej



się rozumie każdą prawdę, jeśli
widzimy ją w relacji z harmonijną
całością chrześcijańskiego orędzia, i
w tym kontekście wszystkie prawdy
mają swoje znaczenie i nawzajem się
oświetlają»[5]. W odniesieniu do tego
wzajemnego oświetlenia i odwołując
się do II Soboru Watykańskiego,
Papież podkreślił, że różne aspekty
chrześcijańskiego przepowiadania
nie są takie same pod względem
ważności. Nie wszystkie z równą
intensywnością wyrażają istotę
Ewangelii — kerygmat[6]: «W tym
fundamentalnym rdzeniu jaśnieje 
piękno zbawczej miłości Boga
objawionej w Jezusie Chrystusie
umarłym i zmartwychwstałym»[7].

Tak samo św. Jan Paweł II uznawał w
pytaniu bogatego młodzieńca do
Jezusa na temat tego, jak osiągnąć
życie wieczne (por. Mt 19, 16) coś
odmiennego od wątpliwości
dotyczących reguł do spełnienia albo
od poszukiwania częściowych



rozwiązań. W niepokoju tego
młodzieńca chodziło raczej o to, że
«pyta (…), jak osiągnąć pełny sens
życia»[8]. Tym, co wyrażał ów
młodzieniec, było jego doświadczenie
z «echem Bożego powołania»[9]. W
ten sposób kończy się tworzenie
wielkiej ramy, tego wielkiego
przepowiadania, w którego ramach
mogą być w pełni zrozumiałe
wszystkie pozostałe prawdy
chrześcijańskie: miłość Boga
miłosiernego, który w Jezusie
Chrystusie poszukuje nas wszystkich.
Odizolowane narzędzia — jeden czy
drugi konkretny aspekt doktrynalny
— przyłączą się do melodii tylko
wówczas, jeżeli wszystkie dźwięki
orkiestry, zwłaszcza te
najważniejsze, są uruchamiane w
sposób symfoniczny.

Ostatecznie jest czymś istotnym
pamiętać, że przy dawaniu
świadectwa naszej wiary ważniejsza
jest muzyka, której człowiek słucha,



którą rozumie i którą przyjmuje do
wnętrza, niż fakt, że uważamy, że
powiedzieliśmy coś w
satysfakcjonujący sposób. «Za kogo
ludzie uważają Syna Człowieczego?»,
pyta Jezus. «A wy za kogo Mnie
uważacie? (Mt 16, 13.15)». Pan chce
się co do tego upewnić, a przede
wszystkim chce, żeby zrobili to Jego
uczniowie, którzy tak długą drogę
pokonali, poznając swojego Mistrza.

Istnieje obszerny wspólny teren

Chrystus właśnie przekroczył Jordan
w drodze z Galilei do Judei. Jak wiatr
niesie się wieść o Jego
przepowiadaniu i o dokonanych
przez Niego cudach, a zatem duża
grupa ludzi pospiesznie zdąża Mu na
spotkanie. Pośród nich jest spora
grupa faryzeuszy, uczonych w
Prawie. Jeden szybko zadaje pytanie
na temat rozwodu. Jezus tłumaczy
nierozerwalność małżeństwa,
uciekając się do słów Księgi Rodzaju.



Chociaż nie wiemy, do jakiego
stopnia słuchaczy przekonuje to
wyjaśnienie, owszem, widzimy, że
sami uczniowie, wstępnie lepiej
przygotowani do przyjmowania Jego
nauk, są zmieszani: «Jeśli tak ma się
sprawa człowieka z żoną, to nie
warto się żenić» (Mt 19, 10). Coś
podobnego dzieje się, kiedy Chrystus
ogłasza (tym razem saduceuszom)
przyszłe zmartwychwstanie naszego
ciała, reagując na przedstawiony
przez nich pokrętny hipotetyczny
przypadek. Przy opisywaniu tego
przypadku saduceusze posłużyli się
nawet słowami Mojżesza (por. Mt 22,
23-33).

W każdym historycznym momencie
istnieją również aspekty nauczania
Kościoła, które z powodów
kulturowych spotykają się z większą
trudnością w zrozumieniu.
Rozwiązaniem nie jest postępowanie
tak, jak gdyby te kwestie nie istniały,
ponieważ pokazywałoby to



obojętność na szczęście innych —
nauczanie Kościoła jest dla nas dobre
i dlatego potrzebujemy go.
Prawdziwa służba innym polegać ma
raczej na staraniu, aby uczynić to
nauczanie zrozumiałym. Należy
ukazywać drogę możliwą do
przejścia, stopniową, zdając sobie
sprawę z sytuacji. Dlatego dobre
może być oparcie się na elementach,
które inni podzielają już z nauką
chrześcijańską — budowanie na
wspólnym terenie. I tak w dwóch
poprzednich przypadkach Jezus
ucieka się do ustępów Pisma, które
Jego rozmówcy akceptują jako
objawione przez Boga. Również w
naszych czasach istnieją liczne
aspekty chrześcijaństwa, które są
szeroko podzielane: miłość i
poszukiwanie prawdy, wspieranie
wolności religijnej, walka z każdym
rodzajem niewolnictwa lub ubóstwa,
dążenie do pokoju, troska o
środowisko, szczególna troska o



osoby z jakąś niesprawnością i tak
dalej.

Im więcej trudności napotyka się
podczas głoszenia, tym bardziej
należy potwierdzać to, co istotne dla
chrześcijańskiego orędzia i tym
bardziej należy wspierać wspólne
przekonania. Prawdę można
porównać do drogocennego
kamienia: rani, jeżeli rzucimy nią w
twarz drugiej osoby, ale jeżeli
umieścimy prawdę delikatnie w jej
dłoniach, dzieląc z nią czas i miejsce,
prawda będzie mogła powodować
Boskie przyciąganie. Dlatego
przyjaźń jest najlepszym kontekstem
dla przekazywania wiary w
różnorodnym i zmieniającym się
świecie. Na tych zasadach
kształtowała swoją apostolską misję
błogosławiona Guadalupe Ortiz de
Landázuri. Pragnęła gorąco
«przerzucać mosty i ofiarować
przyjaźń ludziom wszelkiego
rodzaju: ludziom oddalonym od



wiary, ludziom z bardzo różnych
krajów i w bardzo różnym wieku»[10].

Przemieniać konflikty w ogniwa

«Aniołom swoim da rozkaz co do
Ciebie, żeby Cię strzegli, i na rękach
nosić Cię będą, byś przypadkiem nie
uraził swej nogi o kamień» (Łk 4,
10-11. Są to słowa psalmu 91,
którymi demon manipuluje, żeby
wystawić na próbę Jezusa na
pustyni. Kusiciel pragnie, żeby Pan
wzniósł się nad ziemskie drogi,
ukazując swoją Bożą moc i nie
poddając się logice właściwej historii.
Święty Tomasz z Akwinu widzi w tej
pokusie próżność, która może stawać
na przeszkodzie osobom, które już
podjęły chrześcijańską drogę[11]. Czyż
nie jest prawdą, że niekiedy
chcielibyśmy nie natknąć się na
żaden kamień w naszym
apostolstwie i żeby Dobra Nowina
była przekazywana na cały świat jak



rodzaj nieodpartej anielskiej
melodii?

Dobrze wiemy, że chrześcijaństwo
nie opiera się na szeregu pojęć, tylko
że zasadniczo polega na spotkaniu z
Jezusem. Niemniej jednak, może się
zdarzyć, że niekiedy mamy pokusę
ograniczenia propozycji tego
spotkania do satysfakcji ze
zwycięskiej dyskusji, do tego, żeby
zawsze mieć lepsze argumenty
wobec wątpliwości innych osób. Do
czego służy nam «wygrana» w
dyskusji, jeżeli traci się drugą osobę?
W tym przypadku istotnie
przechodzilibyśmy obok drugiego
człowieka niczym lewita i kapłan z
przypowieści, którzy przeszli obok
rannego na drodze (por. Łk 10,
31-32). Bycie dobrym
Samarytaninem oznacza natomiast
podejście polegające na «przyjęciu
konfliktu, rozwiązaniu go i
przemienieniu w ogniwo łączące z
nowym procesem»[12]. Święty



Josemaría w ostatnim roku swojego
życia miał zwyczaj powtarzać: «Bóg
roztrwonił na mnie wiele
cierpliwości»[13]. I w tej
rzeczywistości odnajdywał powód,
żeby być bardzo cierpliwym w
stosunku do pozostałych.

W związku z tym jest również istotne
rozróżnienie kontekstów, w jakich
rozmawiamy. Jedną sprawą jest
obrona pewnych wartości w procesie
legislacyjnym albo udział w debatach
na temat polityki rządu, natomiast
zupełnie czym innym jest pragnienie
dzielenia radości własnej wiary z
przyjacielem. Niemniej jednak, sieci
społecznościowe sprawiły, że często
myli się płaszczyzny i debata
publiczna kończy się wchodzeniem
na teren osobisty, na którym
rozbieżności powinny być
przezwyciężane we wzajemnej
miłości. «Ten, kto ucieka się do
przemocy, żeby bronić swoich idei —
mówił założyciel Opus Dei —



pokazuje tym samym, że brak mu
racji». I kończył: «Nie kłóćcie się»[14].
W sytuacjach polaryzacji — co jest
chorobą zdrowego i normalnego
pluralizmu — czasami trzeba będzie
opuścić teren, który zamienił się w
pole bitwy, żeby w ten sposób wybrać
wzmocnienie relacji zamiast
unicestwienia jej być może na
zawsze. W spolaryzowanym
środowisku, w którym nie ma
otwartego kontaktu z tym, kto myśli
inaczej, kiedy znika rozmowa,
uprawnione różnice mogą
ześlizgiwać się stopniowo ku mniej
lub bardziej skrywanemu
lekceważeniu albo jawnej
dyskredytacji. Wszystko to jest
głęboko sprzeczne z chrześcijańskim
duchem.

Przy jednej z pierwszych okazji, w
której Jezus ogłasza, że jest
Mesjaszem oczekiwanym przez tak
długi czas, napotyka twardy
sprzeciw: «Na te słowa wszyscy w



synagodze unieśli się gniewem.
Porwawszy się z miejsc, wyrzucili Go
z miasta i wyprowadzili aż na
urwisko góry, na której zbudowane
było ich miasto, aby Go strącić» (Łk 4,
28-29). Apogeum konfliktu nadchodzi
tutaj bardzo szybko, pojawia się
nawet niebezpieczeństwo śmierci.
Jezus zdaje sobie sprawę, że w tym
kontekście nie ma szerokiego pola
manewru, żeby dodać coś
pozytywnego. A zatem
niespodziewanie postanawia odejść
w milczeniu, przechodząc pośród
nich. Często, jak Chrystus, najlepiej
wybrać milczenie, które przygotuje
drogę działaniu Ducha Świętego. Moc
Boża nie jest hałaśliwa, przynosi
owoce w milczeniu i w swoim czasie.

Napełniać naszą komunikację
Ewangelią

Niestrudzenie będziemy rozważać
odpowiedzi Jezusa w stosunku do
tych osób, które otwierają przed Nim



serce, które poszukują w Nim światła
i uspokojenia. Na przykład,
Samarytance Jezus głosi wodę żywą,
która zaspokoi jej najgłębsze
pragnienie (por. J 4, 10). Z kolei
Nikodemowi ukazuje, że, aby wejść
do Królestwa Bożego, musi się
narodzić na nowo, tym razem z
Ducha (por. J 3, 5). Natomiast
uczniom idącym do Emaus objaśnia,
w jaki sposób prorocy głosili od
starożytności wszystko, przez co
musiał przejść Mesjasz (por. Łk 24,
26-27). Dobrze jest zdać sobie
sprawę, że w żadnym z tych
przypadków nie chodzi po prostu o
wykład na temat wiary. W tych
trzech ustępach, obok doktrynalnych
aspektów, które przedstawia Jezus,
rozmowy te objawiają inne wymiary
prawdy, które być może są mniej
dostrzegalne, ale równie istotne.
Prawda o tym, jak bardzo Pan ceni
ową osobistą relację, prawda o tym,
kim jest sam Jezus i kim są naprawdę
sami Jego rozmówcy. Jest to prawda



spotkania, prawda jako inspiracja
więzi, która jest powołana do tego,
żeby być trwałą.

Jezus nie spieszy się, nie oddala się
od ludzi. Przyjmuje ich o każdej
porze i towarzyszy im w drodze.
Jezus przekazuje o wiele więcej niż
mówią Jego słowa. Sprawia On samą
swoją obecnością, że każdy czuje się
dzieckiem Bożym. Jest to główna
prawda, jaką wynoszą ludzie ze
spotkania z Nim. Nasze wyzwanie
polega na napełnianiu wszystkich
poziomów naszego świadectwa —
treści wiary, relacji przyjacielskiej i
samego rozwinięcia naszej
osobowości — duchem Ewangelii:
«To, co mówimy i jak mówimy, każde
słowo i każdy gest powinien móc
wyrazić współczucie, czułą troskę i
przebaczenie Boga dla
wszystkich»[15].

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Benedykt XVI, Deus caritas est, 1.



[2] Św. Josemaría, Listy, 37, 7.

[3] Benedykt XVI, Porta fidei, 2.

[4] Franciszek, Orędzie na L Światowy
Dzień Środków Społecznego
Przekazu, 24 stycznia 2016 r.

[5] Franciszek, Evangelii gaudium, 39.

[6] Greckie słowo kerygma oznacza
głoszenie lub proklamację. Jest
używane jako określenie
chrześcijańskiego przepowiadania.

[7] Evangelii gaudium, 36.

[8] Św. Jan Paweł II, Veritatis Splendor,
7.

[9] Tamże.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Homilia
podczas Mszy dziękczynnej za
beatyfikację, 19 maja 2019 r.

[11] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, III, c. 41, a. 4, r.



[12] Evangelii gaudium, 227.

[13] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 10 lipca 1974
r.

[14] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 7
kwietnia1968 r.

[15] Franciszek, Orędzie na L
Światowy Dzień Środków
Społecznego Przekazu, 24 stycznia
2016 r.

Andrés Cárdenas Matute / Juan
Pablo Cannata

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/zycie-jezusa-wciaz-toczaca-sie-
rozmowa/ (16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/zycie-jezusa-wciaz-toczaca-sie-rozmowa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zycie-jezusa-wciaz-toczaca-sie-rozmowa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zycie-jezusa-wciaz-toczaca-sie-rozmowa/

	Życie Jezusa — wciąż tocząca się rozmowa

