
opusdei.org

Życie bez Boga

Bóg jest kochającym Ojcem,
który stworzył człowieka, żeby
osiągnąć szczęście. Ale człowiek
był nieposłuszny i ponad Bożą
Miłość wybrał siebie.

24-07-2018

Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego rozpoczyna się tym
pytaniem:«Jaki jest zamysł Boga
wobec człowieka?» I odpowiada w
ten sposób: «Bóg, w samym sobie
nieskończenie doskonały i
szczęśliwy, zamysłem czystej
dobroci, w sposób całkowicie wolny



stworzył człowieka, by uczynić go
uczestnikiem swego szczęśliwego
życia»[1]. Oznacza to, że Bóg
stworzył człowieka po to, by osiągnął
szczęście, a drogą ku temu jest bycie
z Nim (por. Mk 3,13), uczestniczenie
w Jego szczęśliwym życiu. Ta myśl
przenika wszystkie nauki Jezusa: «To
wam powiedziałem, aby radość
moja w was była i aby radość
wasza była pełna» (J 15,11). Bóg
Ojciec, jak wszyscy ojcowie na
świecie, jedyne, czego pragnie dla
swoich dzieci to, żeby były
szczęśliwe.

Ten przesycony pełnią miłości
zamysł Boży jest zapisany w
najbardziej skrytej głębi naszego ja:
człowiek poszukuje, pragnie i goni za
szczęściem we wszystkich swoich
czynach, a w szczególności w
marzeniach i miłościach. Już
dwadzieścia trzy wieki temu
Arystoteles zdał sobie z tego sprawę
pisząc w pierwszym rozdziale swojej 



Etyki Nikomachejskiej o tym, że
wszyscy ludzie są zgodni co do tego,
że szczęście jest najwyższym
dobrem, i żeby je osiągnąć
wybieramy wszystkie pozostałe
dobra ( zdrowie, sukces, honor,
pieniądze, przyjemności, itd.)[2].

Rzeczywistość

Teoretycznie każdy o tym wie i
mógłby powiedzieć: «To, czego
pragnę to być szczęśliwym». A
jednak coś jest nie tak, ponieważ
zazwyczaj człowiekowi nie udaje się
osiągnąć szczęścia. Zapewne udało
nam się parę razy zaobserwować
twarze ludzi jadących metrem czy
autobusem, i odkryć, jak naznaczone
są smutkiem, bólem i udręką.
«Ludzie umierają i nie są szczęśliwi
», wykazywał dość pesymistycznie
pewien ateistyczny pisarz XX wieku.
I być może zadawaliśmy sobie
wewnętrznie pytanie: «Panie, co się
dzieje?».



Boski plan Stworzenia zakładał nasze
szczęście, ale coś się nie powiodło.
Nie zawsze udaje nam się być
szczęśliwymi, a często, być może
właśnie dlatego również nie udaje
nam się uszczęśliwić innych. Co
więcej zdarza się, że jedni przez
drugich cierpimy, zachowując się
złośliwie i okrutnie. Często
powtarzamy: «Panie, miej litość nad
Twoim ludem! Panie, przebacz tyle
okrucieństwa!»[3], tak, jak modlił się
papież Franciszek podczas wizyty w
Auschwitz-Birkenau na Światowych
Dniach Młodzieży w 2016 roku.
Później, tego samego wieczoru dodał
kierując się do tłumu z okna
archidiecezji: «Odwiedziłem
Auschwitz, Birkenau. Ileż bólu, ile
okrucieństwa! Ale czy to możliwe, że
my ludzie, stworzeni na
podobieństwo Boga jesteśmy zdolni
do podobnych czynów?».

Co się dzieje? Dlaczego tylu ludzi nie
jest szczęśliwych? Dlaczego rzeczy,



które są obietnicą wielkiego
szczęścia – przyjaźń, więzi rodzinne,
relacje towarzyskie, to, co stworzone
– są nierzadko źródłem tylu
frustracji, braku satysfakcji, smutku i
zgorzknienia? Jak to jest możliwe, że
człowiek potrafi powodować tyle
bólu i krzywd? Odpowiedzi na te
dotkliwe i bolesne pytania
koncentrują się w jednym słowie:
grzech.

Wróg szczęścia

Etymologia słowa «grzech » pochodzi
z łacińskiego peccatum, które
oznacza: «przewinienie,
wykroczenie, lub działanie
obarczone winą». W greckim, języku
Nowego Testamentu «grzech» to 
hamartia, oznaczające: «błąd na
mecie, chybienie do celu», i odnosiło
się głównie do wojownika, który nie
trafiał do celu strzelając z łuku.
Wreszcie, w języku hebrajskim
słowem powszechnie używanym do



określenia «grzechu» jest jattáʼth,
które również oznacza chybić/
spudłować , w kontekście nie
trafienia do celu, punktu
docelowego, zboczenia z
wyznaczonej drogi.

Tak więc, podstawowym znaczeniem
grzechu jest nie trafić do celu.
Wystrzelamy strzałę skierowaną w
szczęście, ale pudłujemy. W tym
znaczeniu grzech jest błędem,
tragiczną pomyłką, a w tym samym
czasie oszustwem: szukamy szczęścia
tam, gdzie go nie ma (jak sława czy
władza), potykamy się na drodze do
niego (na przykład gromadząc
zbyteczne dobra, które zaślepiają nas
na potrzeby innych) lub, co
najgorsze, mylimy naszą tęsknotę za
szczęściem z inną miłością (jak w
przypadku niewiernej
miłości).Jednakże zawsze za
grzechem kryje się poszukiwanie
jakiegoś dobra – rzeczywistego czy
złudnego – które, jak nam się wydaje,



uczyni nas szczęśliwymi. Nie
zrozumiemy grzechu dopóki nie
nauczymy się rozpoznawać tego
niezaspokojonego pragnienia
szczęścia, które jest jego przyczyną.
Tak, jak przestrzegał Nasz Pan: «Z
wnętrza bowiem, z serca ludzkiego
pochodzą złe myśli, nierząd,
kradzieże, zabójstwa, cudzołóstwa,
chciwość, przewrotność, podstęp,
wyuzdanie, zazdrość, obelgi, pycha,
głupota» (Mk 7,21-22). Czasem
nieodparte pragnienie czegoś,
będącego grzechem wynika z
potrzeby rekompensaty
podstawowego pragnienia miłości,
które jest przyczyną smutków i
cierpienia, i które w ten sposób
błędnie staramy się wypełnić.
Przykładowo ktoś, kto czuje się
niewystarczająco kochany i odczuwa
brak mocnych więzi emocjonalnych,
czy to z Bogiem, z rodziną czy z
przyjaciółmi, bardzo łatwo zareaguje
z nieufnością i agresją, a nawet w
sposób niesprawiedliwy wobec



potrzeb innych ludzi, chcąc w ten
sposób się chronić i zyskać pewność
siebie; lub będzie szukał substytutu
tej miłości w relacjach typu 
wykorzystać i porzucić, w
przyjemnościach, lub w rzeczach
materialnych.

Tylko miłość Boga może ugasić
pragnienie [4]. Benedykt XVI wyraził
to w ten sposób: « Szczęście to coś,
czego wszyscy pragniemy. Ale jedną
z największych tragedii
współczesnego świata jest to, że
wielu ludzi nigdy nie znajduje
szczęścia, ponieważ szukają go w
złych miejscach. Klucz do szczęścia
jest bardzo prosty - prawdziwym
szczęściem jest odnalezienie Boga.
Musimy mieć odwagę aby całkowicie
zaufać Bogu, nie pieniądzom,
karierze, sukcesowi czy relacjom z
innymi, ale Bogu. Tylko On może
zaspokoić najgłębsze pragnienia
naszego serca»[5]. Tymczasem kiedy
zapominamy o Nim bardzo szybko



pojawia się frustracja, smutek i
beznadzieja, następstwa
niespełnionego serca. Dlatego tyle
sensu ma rada Świętego Josemaríi:
«Pamiętaj, synu, że na ziemi istnieje
dla ciebie tylko jedno zło, którego
masz się lękać i z pomocą łaski Bożej
unikać - grzech»[6].

Obraza Boga, kochającego Ojca

WedługKompendium Katechizmu
Kościoła Katolickiego grzech «jest
obrazą Boga, przeciwstawia się
miłości Boga do nas»[7]. Jednakże
wielu ludzi zastanawia się: «Czy
naprawdę Boga obchodzi i dotyka to,
co ja robię, a nawet to, co myślę? Jak
ja mogę skrzywdzić Boga? Czy
możliwe jest, żeby Bóg cierpiał? Jak
to możliwe, żebym ja obraził Boga,
który jest absolutnie doskonały?».

Jeśli przez obrazę rozumiemy 
wyrządzenie krzywdy, to oczywiście
Boga nie może urazić nic, co robimy.
Nic z tego, co robię nie krzywdzi



Boga. Jednak Bóg jest Miłością, jest
Ojcem pełnym miłości dla swoich
dzieci, i może współodczuwać z
nami. Co więcej, Bóg stał się jednym
z nas, żeby wziąć na siebie nasze
grzechy i nas odkupić. Tłumaczył to
Benedykt XVI w swojej drugiej
encyklice: «Bernard z Clairvaux ukuł
wspaniałe powiedzenie: Impassibilis
est Deus, sed non incompassibilis –
Bóg nie może cierpieć, ale może
współcierpieć. Człowiek jest dla Boga
tak bardzo cenny, że On sam stał się
człowiekiem, aby móc współcierpieć
z człowiekiem, w sposób rzeczywisty,
w ciele i krwi, jak to nam
przedstawia opis Męki Jezusa. Stąd w
każde cierpienie ludzkie wszedł Ktoś,
kto je z nami dzieli i znosi; stąd w
każdym cierpieniu jest odtąd obecne
con-solatio, pocieszenie przez
współcierpiącą miłość Boga»[8].
Święty Paweł natomiast używa
dosadnych słów odnosząc się do
misterium Chrystusa: «On to dla nas
grzechem uczynił Tego, który nie



znał grzechu, abyśmy się stali w Nim
sprawiedliwością Bożą» (2 Kor 5,21).

W pewnym sensie Bóg cierpi przez
nasz grzech, ponieważ krzywdzi to
nas. On nie jest bytem kapryśnym,
który przekształca w grzech czyny
dla niego obojętne, i zabrania ich po
to, byśmy unikając ich pokazywali
mu swoje posłuszeństwo, jest
natomiast kochającym Ojcem, który
nam wskazuje to, co może być dla
nas szkodliwe i przeciwdziała
szczęściu, do którego jesteśmy
powołani. Jego przykazania można
porównać do podręcznika z
instrukcją obsługi dla człowieka –
warto mieć na uwadze, że zawartość
tego podręcznika została w pewien
sposób wpisana w naturę człowieka
podczas stworzenia i jest samoistnie
skierowana do jego świadomości, bez
potrzeby zaglądania na strony
podręcznika – po to, by osiągnąć
szczęście własne i nie rujnować
cudzego.



Grzech kaleczy tę miłość, którą ma
do nas Bóg, tę miłość, która pragnie
uczynić nas szczęśliwymi. Kiedy
grzeszymy to tak, jakby Bóg
rozpaczał we łzach: «Co robisz, synu
mój? Nie zdajesz sobie sprawy, że to
Ci szkodzi, tobie i pozostałym moim
dzieciom? Nie rób tego! Nie oszukuj
się! Tutaj nie znajdziesz tego, za
czym tęsknisz, tego szczęścia, ale coś
zupełnie przeciwnego! Zaufaj mi!
Przyjmij moją radę!». Właśnie w tym
sensie mówi się, że grzech jest
«obrazą Boga, przeciwstawia się
miłości Boga do nas»[9]. Obrażamy
jego miłość, poddajemy ją w
wątpliwość poprzez nasze grzeszne
czyny.

Warto dodać, że Bóg nigdy się na nas
nie złości. Nigdy się nie mści, nawet
kiedy grzeszymy. W tych chwilach
cierpi razem z nami i za nas w
Chrystusie. Klemens Aleksandryjski
mówił, że «w swojej wielkiej miłości
Bóg podąża za człowiekiem tak, jak



matka krąży nad pisklęciem, kiedy
ten wypadnie z gniazda; a jeśli wąż
go pożera, matka lata wokoło
rozpaczając nad swoimi pisklętami
(cfr. Pwt 32,11). Tak samo Bóg po
ojcowsku szuka dziecka, leczy je z
upadku, przegania dziką bestię i
ratuje swoje dziecko, nawołując, żeby
wróciło, przyleciało do gniazda»[10].
Taki jest Bóg!

Bóg zachowuje się jak ojciec z
przypowieści o synu marnotrawnym,
wypatrujący na horyzoncie
powracającego syna, który zgrzeszył
(por. Łk 15,11-19). Grzech oddala nas
od Boga. Ale to nie jest prawda Boga,
a tylko nasza wizja. Jest bardzo wiele
fragmentów w Ewangelii, w których
Jezus szuka porozumienia z
grzesznikami i broni ich przed
atakami uczonych w Piśmie i
faryzeuszy. Bóg nie oddala się od nas,
nie przestaje nas kochać. Ten dystans
powstaje w naszym sercu, wnika w
głąb. Lecz Bóg nadal jest blisko nas.



To my zamykamy się na Jego miłość.
I wystarczy mały ruch z naszej
strony, żeby pozwolić jego
miłosierdziu wejść w naszą duszę.
«Zabrał się więc i poszedł do swojego
ojca. A gdy był jeszcze daleko, ujrzał
go jego ojciec i wzruszył się głęboko;
wybiegł naprzeciw niego, rzucił mu
się na szyję i ucałował go» (Łk 15,20).
Grzech jest wrogiem numer jeden
szczęścia, ale niewiele ma mocy
wobec miłosierdzia Bożego:
«Wszyscy jesteśmy grzesznikami. Ale
On nas kocha, kocha»[11]. To jest
nasza nadzieja.

Zamach na ludzką solidarność

Po tym jak mowa jest o obrażaniu
Boga, Kompendium dodaje, że grzech,
każdy grzech «rani naturę
człowieka i godzi w ludzką
solidarność»[12]. W rzeczywistości
oba te elementy są ze sobą
połączone, gdyż człowiek jest
społeczny z natury. Przyjrzyjmy się



jednak drugiej części: godzi w ludzką
solidarność. Wobec tego stwierdzenia
niektórzy zadają sobie pytanie:
«Dlaczego mój osobisty grzech jest
zły skoro nie dotyczy innych osób,
skoro nie sprawiam nikomu
krzywdy?». Tak naprawdę już
wcześniej zauważyliśmy, że grzech
zawsze kogoś krzywdzi: mnie
samego. I właśnie dlatego ranię Boga.
Ale teraz chodzi o to, żeby dostrzec,
że każdy grzech, nawet ten bardzo
ukryty, godzi w jedność między
ludźmi.

Księga Rodzaju opisuje jak pierwszy
grzech niszczy nić przyjaźni, która
jednoczyła rodzinę ludzką. Po
upadku, kobieta i mężczyzna ukazani
są jako dwoje ludzi oskarżających
siebie nawzajem: «Niewiasta, którą
postawiłeś przy mnie, dała mi owoc z
tego drzewa i zjadłem» (Rdz 3,12),
mówi Adam. Ich relacje, wcześniej
będące jedynie pełnym miłości
zachwytem, zostają naznaczone



pożądaniem i chęcią panowania: «ku
twemu mężowi będziesz kierowała
swe pragnienia, on zaś będzie
panował nad tobą» (Rdz 3,16), mówi
Bóg do Ewy[13].

Święty Jan Paweł II tak to tłumaczył:
«Ponieważ przez grzech człowiek
odmawia podporządkowania się
Bogu, zburzeniu ulega również jego
wewnętrzna równowaga, w jego
wnętrzu wybuchają sprzeczności i
konflikty. Zraniony w ten sposób
człowiek niejako nieuchronnie
narusza tkankę łączącą go z innymi
ludźmi i ze światem
stworzonym»[14]. W rezultacie, ten
kto poddaje się wewnętrznym
grzechom złości i krytyki, już
zaczyna niesprawiedliwie traktować
bliźnich, niemożliwe jest też, żeby
nie objawiło się to na zewnątrz w
zaniechaniu miłości do bliźnich, albo
nawet w zauważalnym braku
czułości wobec bliźnich; kto popełnia
grzechy nieczystości, choćby były



wewnętrzne, ten narusza swoją
zdolność do patrzenia, a tym samym
do kochania, i już zaczyna traktować
innych, a przynajmniej niektórych,
jak przedmioty, a nie jak osoby; kto
samolubnie myśli tylko o korzyściach
dla samego siebie, niełatwo
przestanie popełniać
niesprawiedliwości oraz
unieszczęśliwiać środowisko, które
dzieli z innymi. Krótko mówiąc,
grzech wprowadza w człowieku
wewnętrzny podział, utratę wolności
objawiającą się tym, że «nierzadko
czyni to, czego nie chce, nie zaś to, co
chciałby czynić. Stąd cierpi rozdarcie
w samym sobie, z czego z kolei tyle i
tak wielkich rozdźwięków rodzi się
w społeczeństwie»[15].

Grzech zasiewa rozdźwięk w sercu
człowieka i staje na drodze do
osiągnięcia przez niego szczęścia.
Tak surowe postawienie sprawy
może sugerować pokusę pesymizmu
i smutku, szczególnie wtedy, gdy



przestaniemy patrzeć na Chrystusa.
Kontemplacja drogi Jezusa niosącego
Krzyż, obolałego, ale spokojnego,
kruchego, ale majestatycznego,
napełnia nas nadzieją i optymizmem,
ponieważ niezależnie od tego, jak
bardzo grzeszymy i jak wielka jest
nasza niedola, to przy nas jest On,
który przez « Jego upadek nas
podnosi, [przez] Jego śmierć nas
wskrzesza. Na naszą skłonność
powracania do zła Jezus odpowiada
nieustanną gotowością odkupienia,
obfitością przebaczenia. I ażeby nikt
z nas nie uległ rozpaczy, ponownie z
największym wysiłkiem wstaje
obejmując Krzyż»[16].

José Brage

Tłumaczyła Joanna Ratajska

[1] Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, n.1.



[2] Por. Arystoteles, Etyka
Nikomachejska, Centrum Badań
Politycznych i Konstytucyjnych,
Madryt 2002, nn. 1095-1097.

[3] Franciszek, Wizyta w Auschwitz,
29-VIII-2016.

[4] Por. Kompendium Katechizmu
Kościoła Katolickiego, n. 361.

[5] Benedykt XVI, Przemówienie do
uczniów Kolegium Uniwersytetu
Maryi Panny w londyńskiej dzielnicy
Twickenham, Londyn, 17-IX-2010.

[6] Święty Josemaría, Droga, n. 386.

[7] Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, n. 392.

[8] Benedykt XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), n. 39.

[9] Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego , n. 392.



[10] Klemens Aleksandryjski, 
Protreptyk (Zachęta Greków), 10.

[11] Franciszek, Słowa
wypowiedziane z okna Archidiecezji
Krakowskiej podczas Światowych
Dni Młodzieży, 29-VIII-2016.

[12] Kompendium Katechizmu
Kościoła Katolickiego, n. 392.

[13] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, n. 400.

[14] Święty Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Reconciliatio et
Paenitentia (2.XII.1984), n. 15.

[15] Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes (7.XII.
1965), n. 10.

[16] Święty Josemaría, Droga
krzyżowa (Via Crucis), stacja VII.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/zycie-bez-boga/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/zycie-bez-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zycie-bez-boga/

	Życie bez Boga

