opusdei.org

Zycie bez Boga

Bog jest kochajacym Ojcem,
ktory stworzyt czlowieka, zeby
osiagnac szczescie. Ale cztowiek
byl niepostuszny i ponad Boza
Mitosc¢ wybrat siebie.

24-07-2018

Kompendium Katechizmu Kosciota
Katolickiego rozpoczyna sie tym
pytaniem:«Jaki jest zamyst Boga
wobec cztowieka?» I odpowiada w
ten sposdb: «Bdg, w samym sobie
nieskonczenie doskonaly i
szczesliwy, zamystem czystej
dobroci, w sposob catkowicie wolny



stworzyt cztowieka, by uczynic go
uczestnikiem swego szczesliwego
zycia»[1]. Oznacza to, ze Bog
stworzyt cztowieka po to, by osiggnat
szczescie, a droga ku temu jest bycie
z Nim (por. Mk 3,13), uczestniczenie
w Jego szczeSliwym zyciu. Ta mysl
przenika wszystkie nauki Jezusa: «To
wam powiedzialem, aby radosé¢
moja w was byla i aby radosé¢
wasza byla pelna» (J 15,11). Bog
Ojciec, jak wszyscy ojcowie na
Swiecie, jedyne, czego pragnie dla
swoich dzieci to, zeby byly
szczesliwe.

Ten przesycony pelnig mitosci
zamyst Bozy jest zapisany w
najbardziej skrytej glebi naszego ja:
czlowiek poszukuje, pragnie i goni za
szczes$ciem we wszystkich swoich
czynach, a w szczegolnosci w
marzeniach i mitosciach. Juz
dwadziescia trzy wieki temu
Arystoteles zdal sobie z tego sprawe
piszac w pierwszym rozdziale swojej



Etyki Nikomachejskiej o tym, ze
wszyscy ludzie sg zgodni co do tego,
Ze szczescie jest najwyzszym
dobrem, i zZeby je osiagnac
wybieramy wszystkie pozostale
dobra ( zdrowie, sukces, honor,
pieniadze, przyjemnosci, itd.)[2].

Rzeczywistos¢

Teoretycznie kazdy o tym wie i
moglby powiedziec: «To, czego
pragne to byc szczesliwym». A
jednak cos jest nie tak, poniewaz
zazwyczaj czlowiekowi nie udaje sie
0siggnac szczescia. Zapewne udalo
nam sie pare razy zaobserwowac
twarze ludzi jadgcych metrem czy
autobusem, i odkry¢, jak naznaczone
sg smutkiem, bolem i udreka.
«Ludzie umierajg i nie sg szczesliwi
», wykazywal do$¢ pesymistycznie
pewien ateistyczny pisarz XX wieku.
I by¢ moze zadawaliSmy sobie
wewnetrznie pytanie: «Panie, co sie
dzieje?».



Boski plan Stworzenia zakladal nasze
szczescie, ale cos sie nie powiod!o.
Nie zawsze udaje nam sie byc¢
szczesliwymi, a czesto, by¢ moze
wlasnie dlatego rowniez nie udaje
nam sie uszczesliwi¢ innych. Co
wiecej zdarza sie, ze jedni przez
drugich cierpimy, zachowujac sie
zlosliwie i okrutnie. Czesto
powtarzamy: «Panie, miej litoS¢ nad
Twoim ludem! Panie, przebacz tyle
okrucienstwal!»[3], tak, jak modlil sie
papiez Franciszek podczas wizyty w
Auschwitz-Birkenau na Swiatowych
Dniach Mlodziezy w 2016 roku.
PdZniej, tego samego wieczoru dodat
kierujac sie do ttumu z okna
archidiecezji: «Odwiedzilem
Auschwitz, Birkenau. Ilez bolu, ile
okrucienstwa! Ale czy to mozliwe, zZe
my ludzie, stworzeni na
podobienstwo Boga jesteSmy zdolni
do podobnych czynow?».

Co sie dzieje? Dlaczego tylu ludzi nie
jest szczesliwych? Dlaczego rzeczy,



ktore sa obietnica wielkiego
szczescia — przyjazn, wiezi rodzinne,
relacje towarzyskie, to, co stworzone
—s3 nierzadko Zrédiem tylu
frustracji, braku satysfakcji, smutku i
zgorzknienia? Jak to jest mozliwe, ze
cztowiek potrafi powodowac tyle
bdlu i krzywd? Odpowiedzi na te
dotkliwe i bolesne pytania
koncentruja sie w jednym stowie:
grzech.

Wrog szczescia

Etymologia stowa «grzech » pochodzi
z Yacinskiego peccatum, ktore
oznacza: «przewinienie,
wykroczenie, lub dzialanie
obarczone wing». W greckim, jezyku
Nowego Testamentu «grzech» to
hamartia, oznaczajace: «blad na
mecie, chybienie do celu», i odnosito
sie glownie do wojownika, ktory nie
trafial do celu strzelajac z tuku.
Wreszcie, w jezyku hebrajskim
stowem powszechnie uzywanym do



okreslenia «grzechu» jest jatta’th,
ktore rowniez oznacza chybid/
spudtowac , w kontekscie nie
trafienia do celu, punktu
docelowego, zboczenia z
wyznaczonej drogi.

Tak wiec, podstawowym znaczeniem
grzechu jest nie trafic¢ do celu.
Wystrzelamy strzate skierowana w
szczescie, ale pudiujemy. W tym
znaczeniu grzech jest bledem,
tragiczng pomyika, a w tym samym
czasie oszustwem: szukamy szczescia
tam, gdzie go nie ma (jak stawa czy
wladza), potykamy sie na drodze do
niego (na przyklad gromadzac
zbyteczne dobra, ktore zaslepiaja nas
na potrzeby innych) lub, co
najgorsze, mylimy naszg tesknote za
szczesSciem z inng mitoscig (jak w
przypadku niewiernej
miltosci).Jednakze zawsze za
grzechem Kkryje sie poszukiwanie
jakiego$ dobra — rzeczywistego czy
zhudnego - ktére, jak nam sie wydaje,



uczyni nas szczesSliwymi. Nie
zrozumiemy grzechu dopoki nie
nauczymy sie rozpoznawac tego
niezaspokojonego pragnienia
szczescia, ktore jest jego przyczyna.
Tak, jak przestrzegal Nasz Pan: «Z
wnetrza bowiem, z serca ludzkiego
pochodza zte mysli, nierzad,
kradzieze, zabojstwa, cudzotdstwa,
chciwos¢, przewrotnos$¢, podstep,
wyuzdanie, zazdrosc¢, obelgi, pycha,
glupota» (Mk 7,21-22). Czasem
nieodparte pragnienie czegos,
bedacego grzechem wynika z
potrzeby rekompensaty
podstawowego pragnienia mitosci,
ktore jest przyczyna smutkow i
cierpienia, i ktdre w ten sposob
blednie staramy sie wypeinic.
Przykladowo ktos, kto czuje sie
niewystarczajgco kochany i odczuwa
brak mocnych wiezi emocjonalnych,
czy to z Bogiem, z rodzing czy z
przyjaciotmi, bardzo latwo zareaguje
z nieufnoscia i agresja, a nawet w
sposob niesprawiedliwy wobec



potrzeb innych ludzi, chcac w ten
Sposob sie chronic i zyskac¢ pewnosc
siebie; lub bedzie szukal substytutu
tej mitosci w relacjach typu
wykorzystac i porzucic, w
przyjemnosciach, lub w rzeczach
materialnych.

Tylko milo$¢ Boga moze ugasic¢
pragnienie [4]. Benedykt XVI wyrazil
to w ten sposob: « Szczescie to cos,
czego wszyscy pragniemy. Ale jedna
z najwiekszych tragedii
wspolczesnego Swiata jest to, ze
wielu ludzi nigdy nie znajduje
szcze$cia, poniewaz szukaja go w
ztych miejscach. Klucz do szczescia
jest bardzo prosty - prawdziwym
szczesciem jest odnalezienie Boga.
Musimy mie¢ odwage aby catkowicie
zaufac Bogu, nie pieniadzom,
karierze, sukcesowi czy relacjom z
innymi, ale Bogu. Tylko On moze
zaspokoi¢ najglebsze pragnienia
naszego serca»[5]. Tymczasem kiedy
zapominamy o Nim bardzo szybko



pojawia sie frustracja, smutek i
beznadzieja, nastepstwa
niespelnionego serca. Dlatego tyle
sensu ma rada Swietego Josemarii:
«Pamietaj, synu, zZe na ziemi istnieje
dla ciebie tylko jedno zlo, ktorego
masz sie lekac¢ i z pomoca taski Bozej
unikac - grzech»[6].

Obraza Boga, kochajacego Ojca

WedlugKompendium Katechizmu
Kosciota Katolickiego grzech «jest
obraza Boga, przeciwstawia sie
milosSci Boga do nas»[7]. Jednakze
wielu ludzi zastanawia sie: «Czy
naprawde Boga obchodzi i dotyka to,
co ja robie, a nawet to, co mysle? Jak
ja moge skrzywdzi¢ Boga? Czy
mozliwe jest, zeby Bog cierpial? Jak
to mozliwe, zebym ja obrazil Boga,
ktory jest absolutnie doskonaty?».

Jesli przez obraze rozumiemy
wyrzqdzenie krzywdy, to oczywiscie
Boga nie moze urazic nic, co robimy.
Nic z tego, co robie nie krzywdzi



Boga. Jednak Bdg jest Mitoscig, jest
Ojcem pelnym mitosci dla swoich
dzieci, i moze wspotodczuwac z
nami. Co wiecej, Bog stal sie jednym
z nas, zeby wziac¢ na siebie nasze
grzechy i nas odkupi¢. Ttumaczyt to
Benedykt XVI w swojej drugiej
encyklice: «Bernard z Clairvaux ukut
wspaniale powiedzenie: Impassibilis
est Deus, sed non incompassibilis —
Bog nie moze cierpied, ale moze
wspolcierpie¢. Czlowiek jest dla Boga
tak bardzo cenny, ze On sam statl sie
cztowiekiem, aby moc wspoicierpieé
z czlowiekiem, w sposob rzeczywisty,
w ciele 1 krwi, jak to nam
przedstawia opis Meki Jezusa. Stad w
kazde cierpienie ludzkie wszed! Ktos,
kto je z nami dzieli i znosi; stad w
kazdym cierpieniu jest odtad obecne
con-solatio, pocieszenie przez
wspolcierpiaca mitos¢ Boga»[8].
Swiety Pawel natomiast uzywa
dosadnych stéw odnoszac sie do
misterium Chrystusa: «On to dla nas
grzechem uczynil Tego, ktory nie



znat grzechu, abySmy sie stali w Nim
sprawiedliwoscig Boza» (2 Kor 5,21).

W pewnym sensie Bog cierpi przez
nasz grzech, poniewaz krzywdzi to
nas. On nie jest bytem kaprysnym,
ktory przeksztalca w grzech czyny
dla niego obojetne, i zabrania ich po
to, bySmy unikajac ich pokazywali
mu swoje postuszenstwo, jest
natomiast kochajacym Ojcem, ktory
nam wskazuje to, co moze byc dla
nas szkodliwe 1 przeciwdziala
szczesciu, do ktérego jesteSmy
powolani. Jego przykazania mozna
poréwnac do podrecznika z
instrukcja obstugi dla czlowieka -
warto miec¢ na uwadze, ze zawartosc
tego podrecznika zostala w pewien
sposob wpisana w nature czlowieka
podczas stworzenia 1 jest samoistnie
skierowana do jego Swiadomosci, bez
potrzeby zagladania na strony
podrecznika — po to, by osiggnac
szczescie wlasne i nie rujnowac
cudzego.



Grzech kaleczy te mitos¢, ktorg ma
do nas Bog, te milos¢, ktora pragnie
uczynic nas szczesliwymi. Kiedy
grzeszymy to tak, jakby Bog
rozpaczal we {zach: «Co robisz, synu
moj? Nie zdajesz sobie sprawy, ze to
Ci szkodzi, tobie i pozostalym moim
dzieciom? Nie rob tego! Nie oszukuj
sie! Tutaj nie znajdziesz tego, za
czym tesknisz, tego szczescia, ale co$
zupelnie przeciwnego! Zaufaj mi!
Przyjmij moja rade!». Wiasnie w tym
sensie mowi sie, ze grzech jest
«obrazg Boga, przeciwstawia sie
milosci Boga do nas»[9]. Obrazamy
jego milos¢, poddajemy ja w
watpliwos¢ poprzez nasze grzeszne
czyny.

Warto dodac, ze Bog nigdy sie na nas
nie zlosci. Nigdy sie nie msci, nawet
kiedy grzeszymy. W tych chwilach
clerpi razem z namiizanasw
Chrystusie. Klemens Aleksandryjski
mowil, Ze «w swojej wielkiej mitosci
Bog podaza za czlowiekiem tak, jak



matka krazy nad piskleciem, kiedy
ten wypadnie z gniazda; a jesli waz
go pozera, matka lata wokolo
rozpaczajac nad swoimi piskletami
(cfr. Pwt 32,11). Tak samo Bég po
ojcowsku szuka dziecka, leczy je z
upadku, przegania dzika bestie i
ratuje swoje dziecko, nawotujac, zeby
wrocilo, przylecialo do gniazda»[10].
Taki jest Bog!

Bog zachowuje sie jak ojciec z
przypowiesci o synu marnotrawnym,
wypatrujacy na horyzoncie
powracajacego syna, ktory zgrzeszyt
(por. £k 15,11-19). Grzech oddala nas
od Boga. Ale to nie jest prawda Boga,
a tylko nasza wizja. Jest bardzo wiele
fragmentow w Ewangelii, w ktorych
Jezus szuka porozumienia z
grzesznikami i broni ich przed
atakami uczonych w PiSmie i
faryzeuszy. Bog nie oddala sie od nas,
nie przestaje nas kochac. Ten dystans
powstaje w naszym sercu, wnika w
glab. Lecz Bog nadal jest blisko nas.



To my zamykamy sie na Jego milosc.
[ wystarczy maty ruch z naszej
strony, zeby pozwoli¢ jego
miltosierdziu wejs¢ w nasza dusze.
«Zabral sie wiec i poszed} do swojego
ojca. A gdy byl jeszcze daleko, ujrzat
g0 jego ojciec i wzruszyt sie gleboko;
wybiegl naprzeciw niego, rzucit mu
sie na szyje i ucalowat go» (£k 15,20).
Grzech jest wrogiem numer jeden
szczescia, ale niewiele ma mocy
wobec milosierdzia Bozego:
«Wszyscy jesteSmy grzesznikami. Ale
On nas kocha, kocha»[11]. To jest
nasza nadzieja.

Zamach na ludzka solidarnosé

Po tym jak mowa jest o obrazaniu
Boga, Kompendium dodaje, ze grzech,
kazdy grzech «rani nature
czlowieka i godzi w ludzka
solidarnosc¢»[12]. W rzeczywistosci
oba te elementy sa ze soba
polaczone, gdyz czlowiek jest
spoleczny z natury. Przyjrzyjmy sie



jednak drugiej czesci: godzi w ludzkq
solidarnosc¢. Wobec tego stwierdzenia
niektorzy zadajq sobie pytanie:
«Dlaczego moj osobisty grzech jest
zly skoro nie dotyczy innych osdb,
skoro nie sprawiam nikomu
krzywdy?». Tak naprawde juz
wczesniej zauwazyliSmy, ze grzech
zawsze kogo$ krzywdzi: mnie
samego. I wlasnie dlatego ranie Boga.
Ale teraz chodzi o to, zeby dostrzec,
ze kazdy grzech, nawet ten bardzo
ukryty, godzi w jednos¢ miedzy
ludZmi.

Ksiega Rodzaju opisuje jak pierwszy
grzech niszczy ni¢ przyjazni, ktora
jednoczyla rodzine ludzka. Po
upadku, kobieta i mezczyzna ukazani
sg jako dwoje ludzi oskarzajacych
siebie nawzajem: «Niewiasta, ktéra
postawiles przy mnie, dala mi owoc z
tego drzewa i zjadlem» (Rdz 3,12),
mowi Adam. Ich relacje, wczesniej
bedace jedynie pelnym milosci
zachwytem, zostajg naznaczone



pozadaniem i checig panowania: «ku
twemu mezowi bedziesz kierowala
swe pragnienia, on za$ bedzie
panowat nad toba» (Rdz 3,16), méwi
Bog do Ewy[13].

Swiety Jan Pawel II tak to thumaczyk:
«Poniewaz przez grzech czlowiek
odmawia podporzadkowania sie
Bogu, zburzeniu ulega réwniez jego
wewnetrzna rownowaga, w jego
wnetrzu wybuchaja sprzecznosci 1
konflikty. Zraniony w ten sposob
czlowiek niejako nieuchronnie
narusza tkanke taczgca go z innymi
ludzmi i ze Swiatem
stworzonym»[14]. W rezultacie, ten
kto poddaje sie wewnetrznym
grzechom zlosci i krytyki, juz
zaczyna niesprawiedliwie traktowac
bliznich, niemozliwe jest tez, zeby
nie objawilo sie to na zewnatrz w
zaniechaniu mitosci do bliznich, albo
nawet w zauwazalnym braku
czulosci wobec bliznich; kto popelnia
grzechy nieczystosci, cho¢by byty



wewnetrzne, ten narusza swoja
zdolnos¢ do patrzenia, a tym samym
do kochania, i juz zaczyna traktowac
innych, a przynajmniej niektorych,
jak przedmioty, a nie jak osoby; kto
samolubnie mysli tylko o korzySciach
dla samego siebie, nielatwo
przestanie popeiniac
niesprawiedliwos$ci oraz
unieszczesliwia¢ Srodowisko, ktore
dzieli z innymi. Krétko méwiac,
grzech wprowadza w cztowieku
wewnetrzny podzial, utrate wolnosci
objawiajgca sie tym, ze «nierzadko
czyni to, czego nie chce, nie zas$ to, co
chcialby czynic. Stad cierpi rozdarcie
w samym sobie, z czego z kolei tyle i
tak wielkich rozdzwiekdw rodzi sie
w spoleczenstwie»[15].

Grzech zasiewa rozdzwiek w sercu
czlowieka 1 staje na drodze do
osiggniecia przez niego szczescia.
Tak surowe postawienie sprawy
moze sugerowac pokuse pesymizmu
i smutku, szczegolnie wtedy, gdy



przestaniemy patrzec na Chrystusa.
Kontemplacja drogi Jezusa niosgcego
Krzyz, obolatego, ale spokojnego,
kruchego, ale majestatycznego,
napelnia nas nadziejg i optymizmem,
poniewaz niezaleznie od tego, jak
bardzo grzeszymy i jak wielka jest
nasza niedola, to przy nas jest On,
ktory przez « Jego upadek nas
podnosi, [przez] Jego Smier¢ nas
wskrzesza. Na nasza sktonnosc
powracania do zia Jezus odpowiada
nieustanng gotowoscig odkupienia,
obfitoscia przebaczenia. I azeby nikt
z nas nie ulegl rozpaczy, ponownie z
najwiekszym wysitkiem wstaje
obejmujac Krzyz»[16].

José Brage

Ttumaczyta Joanna Ratajska

[1] Kompendium Katechizmu Kosciota
Katolickiego, n.1.



[2] Por. Arystoteles, Etyka
Nikomachejska, Centrum Badan
Politycznych i Konstytucyjnych,
Madryt 2002, nn. 1095-1097.

[3] Franciszek, Wizyta w Auschwitz,
29-VIII-2016.

[4] Por. Kompendium Katechizmu
Kosciota Katolickiego, n. 361.

[5] Benedykt XVI, Przemowienie do
uczniow Kolegium Uniwersytetu
Maryi Panny w londyriskiej dzielnicy
Twickenham, Londyn, 17-1X-2010.

[6] Swiety Josemaria, Droga, n. 386.

[7] Kompendium Katechizmu Kosciota
Katolickiego, n. 392.

[8] Benedykt XVI, Enc. Spe Salvi (30-
X1-2007), n. 39.

[9] Kompendium Katechizmu Kosciota
Katolickiego , n. 392.



[10] Klemens Aleksandryjski,
Protreptyk (Zacheta Grekow), 10.

[11] Franciszek, Slowa
wypowiedziane z okna Archidiecezji
Krakowskiej podczas Swiatowych
Dni Mlodziezy, 29-VIII-2016.

[12] Kompendium Katechizmu
Kosciota Katolickiego, n. 392.

[13] Por. Katechizm Kosciota
Katolickiego, n. 400.

[14] Swiety Jan Pawel II, Adhortacja
apostolska Reconciliatio et
Paenitentia (2.X11.1984), n. 15.

[15] Sobdr Watykanski II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes (7.XII.
1965), n. 10.

[16] Swiety Josemaria, Droga
krzyzowa (Via Crucis), stacja VII.




pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/zycie-bez-boga/ (05-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/zycie-bez-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zycie-bez-boga/

	Życie bez Boga

