
opusdei.org

Żyć na chwałę Bożą

Rozważanie św. Josemaríi
Escrivy z dnia 21 listopada 1954
r.

11-02-2020



Upłynęło kilka tygodni, od kiedy w
Kolegium Rzymskim Św. Krzyża
rozpoczął się rok akademicki. Nowi
mieszkańcy Villa Tevere odnaleźli się
już w nowych okolicznościach, a
zajęcia formacyjne weszły na
zwyczajne tory. Był to dobry moment,
by Założyciel Opus Dei opowiedział im
o tym, co uważał dla nich za
najważniejsze w odniesieniu do życia
duchowego i poszukiwania świętości.

Rozważanie miało miejsce w trakcie
rekolekcji, 21 listopada 1954 r. i
rozpoczęło się o godz. 10.00.
Założyciel Opus Dei już kilka dni
wcześniej obiecał uczestnikom, że
wygłosi dla nich rozważanie.
Zapowiedział, że powie im coś o
łodziach i morzach oraz, że poruszy
temat ich powołania i wolności w jego



wypełnianiu, a także wspaniałej misji
kapłaństwa w Dziele.

Św. Josemaría poprawił i
zaaprobował niniejszy tekst z myślą o
tym, by został opublikowany w
Cronica i Noticias z czerwca 1975
roku, które ukazały się kilka tygodni
po jego śmierci (26 czerwca).

«Emitte lucem tuam et veritatem
tuam»[1]; ześlij światłość swoją i swoją
prawdę.

Dzieci moje, podążać za Chrystusem
—«venite post me et faciam vos fieri
piscatores hominum»[2]— oto na czym
polega nasze powołanie. Chodzi o to,
by iść tak blisko Niego, żebyśmy żyli
razem z Nim, jak pierwszych
Dwunastu. Tak blisko Niego, byśmy
się z Nim utożsamili, abyśmy żyli
Jego Życiem. Aż przyjdzie taki dzień,
w którym nie będzie już żadnych
przeszkód z naszej strony i będziemy
mogli powiedzieć wtedy: «teraz zaś



już nie ja żyję, lecz żyje we mnie
Chrystus»[3].

Jakże wielka to radość, czuć
zjednoczenie z Bogiem!
Przebóstwienie! A jednocześnie,
jakże cieszy nas, gdy doświadczamy
małości, podłości i wszystkich
ułomności naszej ziemskiej natury:
jej słabości oraz wad. To dlatego, gdy
Chrystus zwraca się do nas w
przypowieściach, jak do tych
pierwszych uczniów, wielokrotnie Go
nie rozumiemy, i musimy prosić Go,
jak Apostołowie: «edissere nobis
parabolam!»[4]; Panie, wyjaśnij nam
tę przypowieść.

W łodzi Piotra razem z
Chrystusem

Gdy się modlisz, mój synu — nie
chodzi mi teraz o ciągłą modlitwę,
która obejmuje dzień cały, lecz o te



dwa momenty, które poświęcamy
wyłącznie spotkaniu z Chrystusem,
dobrze wyciszeni od tego, co
zewnętrzne — gdy rozpoczynasz to
rozważanie, często — choć zależy to
od wielu okoliczności — wyobrażasz
sobie scenę albo tajemnicę, którą
pragniesz kontemplować. Następnie
starasz się ją zrozumieć i
niezwłocznie poszukujesz rozmowy
przepełnionej uczuciem miłości i
skruchy, dziękczynienia i pragnienia
bycia lepszym. Ta droga pewnie
prowadzi do kontemplacji, w której
to Pan jest tym, który mówi, a ty
powinieneś wsłuchiwać się w to, co
Bóg ma ci do powiedzenia. Wyraźnie
widać wówczas wewnętrzne
poruszenia i napomnienia, które
napełniają duszę zapałem!

Nasza modlitwa jest łatwiejsza, gdy
materializujemy to, co jest nawet
najbardziej duchowe, gdy
korzystamy z przypowieści: to Boże
nauczanie. Doktryna przenika do



naszego rozumu i naszego serca
poprzez zmysły: teraz już rozumiesz,
dlaczego tak lubię mówić wam o
łodziach i morzach.

Dzieci, wsiedliśmy do łodzi Piotra
razem z Chrystusem, do tej łodzi,
którą jest Kościół. Wydaje się ona z
pozoru krucha i rozpadająca się, ale
w rzeczywistości żaden sztorm nie
jest wstanie jej zatopić. I w tej łodzi
Piotrowej ty i ja powinniśmy
pomyśleć ze spokojem: Panie, po co
ja w ogóle wsiadłem do tej łodzi?

Od chwili gdy wsiadłeś do łodzi, tej
łodzi, którą jest Opus Dei, dla ciebie
to pytanie ma szczególne znaczenie.
Wsiadłeś do niej, ponieważ tak ci się
żywnie podobało, co mnie wydaje się
najbardziej nadprzyrodzonym z
powodów. Kocham cię, Panie,
ponieważ podoba mi się Ciebie
kochać: mogłem przecież oddać moje
biedne serce jednemu ze stworzeń…
A jednak nie! Składam je u Twoich



stóp: w całości, młode, pełne energii,
szlachetne, czyste, bo tak mi się
podoba!

Razem z sercem oddałeś Jezusowi
także twoją wolność, a twoje osobiste
aspiracje przeszły na dalszy, drugi,
plan. Wewnątrz łodzi możesz czuć
się wolny, z wolnością dzieci
Bożych[5], które znają Prawdę[6]

wypełniając Wolę Bożą[7]. Ale nie
zapominaj, że powinieneś przebywać
zawsze wewnątrz łodzi. I to dlatego,
że tak ci się żywnie spodobało.
Powtórzę coś, co już mówiłem wam
wczoraj lub przedwczoraj: jeśli
wyskoczysz z łodzi, pochłoną cię
morskie fale, będziesz zgubiony,
utoniesz w odmętach oceanu, i
oddalisz się od Chrystusa: utracisz
przyjaźń, którą dobrowolnie
przyjąłeś, kiedy On ci ją
zaproponował.

Pomyśl, mój synu, jak miłe jest Bogu
naszemu Panu kadzidło, które spala



się na jego cześć. Pomyśl, jak
niewiele warte są ziemskie sprawy,
które ledwo co się zaczną, a już
niszczeją. Pomyśl, że wszyscy ludzie
jesteśmy niczym: «Pulvis es, et in
pulverem reverteris»[8]; zamienimy się
w pył, który pokrywa drogę. Ale jest
w tym coś niesamowitego. To fakt, że
mimo tego wszystkiego nie żyjemy
dla tego, co ziemskie ani dla naszej
chluby, lecz na chlubę Bogu, dla
Bożej Chwały, jesteśmy w Jego
służbie. To jest właśnie to, co nas
porusza!

Dlatego, jeśli twoja pycha szepcze ci
na ucho: tutaj się marnujesz, z
twoimi talentami…, tutaj nie
osiągniesz tego co mógłbyś…,
zmarnujesz się, wyniszczysz bez
sensu… Ty, który wsiadłeś do łodzi
Dzieła, ponieważ tak ci się podobało,
ponieważ Bóg wezwał cię
jednoznacznie —«Nikt nie może
przyjść do Mnie, jeżeli go nie
pociągnie Ojciec, który Mnie posłał»[9]



—, powinieneś odpowiedzieć na tę
łaskę, spalając się, sprawiając, że
nasze dobrowolne poświęcenie,
nasze oddanie zamieni się w dar: w
ofiarę całopalną!

Mój synu, dzięki tej przypowieści
przekonałeś się już, że jeżeli chcesz
zachować życie, i życie wieczne, i
wieczną chwałę; jeśli pragniesz
wiecznego szczęścia, nie możesz
opuścić łodzi, i w wielu przypadkach
musisz zrezygnować z własnych
planów. Ja sam nie mam innych
aspiracji niż nasze wspólne aspiracje.
Na tym polega posłuszeństwo.

Jak pięknie jest być posłusznym! Ale
rozważajmy dalej naszą
przypowieść. Znajdujemy się w
starej, niezatapialnej łodzi, która od
dwudziestu wieków przebija się
przez fale. W łodzi oddania i służby
Bogu. I wewnątrz tej lichej łódki
przypominasz sobie, że przecież ty
masz samolot, że znasz się na



pilotowaniu, i myślisz sobie:
mógłbym dotrzeć tak daleko! Dobrze!
Uciekaj więc! Idź sobie na jakiś
lotniskowiec, bo tutaj twój samolot
nie jest potrzebny! Wbijcie sobie to
do głowy: nasze wytrwanie jest
owocem naszej wolności, naszego
oddania, naszej miłości i wymaga
całkowitego poświęcenia. Wewnątrz
łodzi nie można robić tego, czego się
nam zachciewa. Jeśli cały ładunek
przemieści się w ładowni w jedno
miejsce, łódź idzie na dno. Jeśli
wszyscy marynarze opuszczą swoje
stanowiska, dla biednej łódki nie ma
ratunku. Posłuszeństwo jest
konieczne: ludzie i rzeczy muszą
znajdować się tam, gdzie im
przebywać polecono.

Synu mój, przekonaj się raz na
zawsze... Przekonaj się, że opuścić
łódź równa się śmierci. I że, aby być
wewnątrz łodzi, trzeba być uległym.
Niezbędna jest głęboka pokora:



oddać się, spalać się, stać się
całopalną ofiarą.

Jak służyć skutecznie?

Idźmy dalej. Cele, które wspólnie
razem sobie obieramy to świętość i
apostolstwo. I aby to osiągnąć,
potrzebujemy przede wszystkim
jasnej formacji. Doktryny, by zostać
świętymi, doktryny, by apostołować.
I aby zdobyć doktrynę potrzebujemy
czasu, w odpowiednim miejscu i w
odpowiedni sposób. Nie oczekujmy
jakichś nadzwyczajnych olśnień ze
strony Pana Boga, bo nie ma
powodów, by nam ich udzielał, skoro
daje nam do dyspozycji konkretne
ludzkie środki: naukę i pracę. Trzeba
się formować i trzeba się uczyć. W
ten sposób, z myślą o ludziach,
pracujecie nad waszą aktualną i
przyszłą świętością, i nad
apostolstwem.



Może widzieliście kiedyś, jak
przygotowuje się zaczyn do chleba...
Trzyma się go najpierw w
odpowiedniej temperaturze, by
potem zmieszać go z ciastem. Liczę
na was jak na potężny silnik, abyście
poruszali pracę apostolską na całym
świecie. Nie ma nikogo wśród was,
kto nie byłby w tym pożyteczny:
wszyscy przynosicie wiele owoców,
nawet jeżeli tylko wypełniacie
Normy, jeśli tylko uczycie się,
pracujecie i jesteście posłuszni.

Niewiele rozumiem z dziedziny
materiałów radioaktywnych, a to, co
wiem, znam z gazet. Ale widziałem
zdjęcia i wiem, że taki materiał
umieszcza się pod ziemią, jeśli
trzeba, bardzo głęboko; że okrywa
się go wielkimi płachtami ołowiu, i że
magazynuje się go w bunkrach o
grubych betonowych ścianach. I
mimo wszystko, wciąż działa. I
przenosi się go stąd tam, i stosuje, by
leczyć nowotwory, służy także do



innych rzeczy, i działa w sposób
zadziwiający: jest nadzwyczaj
skuteczny. Tak właśnie, synowie moi,
dzieje się z wami, gdy poświęcacie
się pracom wewnętrznym lub gdy
żyjecie w ośrodkach formacyjnych
należących do Dzieła. Jesteście
skuteczniejsi! A to dlatego, że
czerpiecie z Bożej skuteczności kiedy
dzięki waszemu oddaniu stajecie się
bardziej Bożymi, jak Chrystus, który
ogołocił samego siebie[10]. My także
ogołacamy siebie, wydawałoby się,
że tracimy naszą wolność, a jednak
stajemy się najbardziej wolnymi pod
słońcem, dzięki wolności dzieci
Bożych[11].

Stąd tak potrzebna jest formacja,
byście mogli przekazywać doktrynę.
Potrzebną także w poszukiwaniu
waszej osobistej świętości. Formacja,
w której dysponujecie niezbędnym
czasem, w odpowiednim miejscu i z
odpowiednimi środkami. Formujecie
się z myślą o całej ludzkości, o



wszystkich duszach. W chwili, gdy
wasi bracia wytyczają szlaki w
nowych krajach, nie będą czuli się
sami, ponieważ stąd, spośród tych
ścian, które wydają się z kamienia, a
zbudowane są z miłości, waszą
świętością i waszym oddaniem
wspomagać będziecie ich
skuteczność, sprawiając, że ci wasi
bracia będą czuli waszą bliskość. A
później, nadejdzie chwila, by
powiedzieć: «Ite, docete omnes
gentes»[12], idźcie i nauczajcie
wszystkie narody: to apostolstwo
doktryny —najpierw poprzez wasz
przykład— w waszej pracy
zawodowej. Ależ się cieszę na myśl o
tych kilku słówkach, które wam
powiem, gdy będziemy się żegnać…

Synowie mojej duszy: wiecie, że
Ojciec bardzo kocha wolność. Nie
znoszę kogoś zmuszać, ani kiedy się
zmusza dusze do czegoś. Żaden
człowiek nie może odebrać innym
wolności, którą Bóg nas obdarzył.



Skoro tak jest, to pomyślcie, jak
mógłbym was do czegokolwiek
zmuszać… Wprost przeciwnie!
Jestem obrońcą wolności każdego z
was wewnątrz łodzi… wewnątrz
łodzi i bez samolotu.

Ale czas się nam kończy, a chciałbym
powiedzieć wam jeszcze o wielu
rzeczach.

Sól kapłaństwa

Nasze Opus Dei ma naturę wybitnie
świecką, ale potrzebni są też kapłani.
Jeszcze do niedawna, mimo że
kocham kapłaństwo całym sercem,
cierpiałem za każdym razem, gdy
któryś z waszych braci zostawał
księdzem. Za to teraz, wręcz
przeciwnie: sprawia mi to ogromną
radość. Ale musi się to dziać bez
przymusu, z pełną wolnością. Bogu
nie przeszkadza, że jakiś mój syn nie



chce być kapłanem. Poza tym,
potrzeba wielu świeckich, świętych i
uczonych. Dlatego też ci, którzy
otrzymują wezwanie do kapłaństwa,
do ostatniego dnia, do samej chwili
święceń, cieszą się pełną wolnością.
— Ojcze, jednak nie. Bardzo dobrze,
mój synu. Niech cię Bóg błogosławi.
Nie czuję najmniejszego żalu.

Mimo wszystko, potrzebujemy wielu
kapłanów, którzy chętnie służyliby,
jak w niewoli swoim siostrom i
swoim braciom, a także tym
wspaniałym powołaniom, jakimi są
kapłani diecezjalni. Potrzebni są w
pracy św. Rafała i św. Gabriela, aby
objąć posługą sakramentalną
wszystkich członków Dzieła, aby
pomagać ogromnym zastępom
Współpracowników, którzy, jeśli się
ich formuje, będą dużo bardziej
skuteczni — już tacy są — niż
wszystkie znane pobożne
stowarzyszenia. No, ale bez
kapłanów to jest niemożliwe.



W cudowny sposób Dzieło
rozprzestrzenia się po świecie. Panie,
nie przestaje mnie to zadziwiać! To
niespotykane: historia nie zna
przypadku, żeby ci, którzy
rozpoczynali pracę w jakimś Twoim
dziele, mogli ujrzeć tu na ziemi tyle
wspaniałości, jakie ja widzę: w tylu
miejscach, tak liczne i tak dobre.

Potrzebujemy kapłanów w
zdobywaniu ludzi dla Chrystusa, bo
choć większością pracy zajmują się
świeccy, to w pewnym momencie
docierają do muru sakramentalnego.
Cała ich praca uległaby
spowolnieniu, gdyby musieli
korzystać z posługi księży, którzy nie
mają naszego ducha — jedni by go
nie znali, a inni by go nie chcieli.

Potrzeba kapłanów także w
rządzeniu Dziełem. Niewielu,
ponieważ rządy lokalne znajdują się
w ręku moich synów świeckich i tak
samo dwie trzecie funkcji w Radzie



Generalnej i w Komisjach
Regionalnych. Pozostali to księża,
którzy wiele przepracowali i znają
na wylot naszą pracę na całym
świecie. Nadejdzie chwila, gdy wasi
bracia, którzy mają rozpocząć Opus
Dei w wielu miejscach, zbiorą się
razem i stworzą te zespoły, które
dzięki ich osobistej świętości i
doświadczeniu będą rządziły
sprawnie.

Potrzeba kapłanów jako narzędzi
jedności. Tak więc, ksiądz musi dbać
o to, by nie tworzyć wokół siebie
kółek wzajemnej adoracji. Musi
oderwać się od dusz! Ja nie miałem
nikogo, kto by mnie tego nauczył —
nie miałem Ojca, jak wy. To Pan mi
podpowiadał, jeszcze zanim
dowiedziałem się, czego Bóg ode
mnie oczekuje, żebym unikał
osobistych względów w
duszpasterstwie. Radziłem ludziom,
którzy pojawiali się w moim
konfesjonale: idź do innego kapłana;



ja ciebie dziś nie wyspowiadam.
Robiłem to aby się przewietrzyli, aby
się do mnie nie przywiązali, aby nie
korzystali z sakramentu z sympatii
do kogoś, tylko z Bożego,
nadprzyrodzonego powodu: z
miłości do Boga.

Kontemplacja i pogoda ducha

Synu, nie myśl nigdy o sobie samym.
Uciekaj od przepełnionego pychą
myślenia, że, jak to mówią w moich
stronach, jesteś pępkiem świata.
Dopiero gdy nie będziesz pamiętał o
sobie, dopiero wtedy działasz dobrze.
Nie możemy myśleć, że jesteśmy
środkiem, wokół którego wszystko
powinno się obracać. A najgorsze w
tym jest to, że jeśli ci się coś takiego
przydarzy, to nie uwierzysz, gdy
powiedzą ci, że jesteś pyszny. Tak to
już jest: podczas gdy pokorny myśli,
że jest pyszny, pyszałek jest
przekonany, że jest pokorny.



Patrzę na was, dzieci i… jak wielka
radość cię czeka w chwili, gdy
będziesz tłumaczył twoim braciom,
że dzieci Boże w Jego Opus Dei
powinny prowadzić życie
kontemplacyjne. To dusze, które
kontemplują pośród świata! To
nieustanne życie modlitwy, od rana
do wieczora i od wieczora do rana.
Ojcze, od wieczora do rana? Tak,
synu, także wtedy, gdy śpisz.

Ty również, jak i ja, podziwiasz
ukryte życie tych ludzi, którzy
zamykają się w jakimś dawnym
klasztorze, ukrywają się w swoich
celach. To życie pracy i modlitwy.
Kiedy zdarzyło mi się kilka razy
odwiedzić kartuzów, wychodziłem
od nich podbudowany, kochając ich
coraz bardziej. Rozumiem ich
powołanie, ich oddalenie od świata, i
cieszę się z nimi, ale… tam w środku
czułem się bardzo nieswojo. Już na
ulicy, mówiłem sobie: moja cela, to
jest właśnie moja cela! Prowadzimy



życie równie kontemplacyjne jak oni.
Bóg daje nam środki, abyśmy
odnaleźli naszą celę — nasze
wyciszenie — w sprawach tego
świata, w głębi naszego serca. I jeżeli
zostaliśmy uformowani w naszym
specyficznym duchu, udaje nam się
przeżywać cały dzień, rozmawiając
nieustannie z Bogiem.

Chrystus, Maryja, Kościół: oto trzy
miłości na całe życie. Maryja, twoja
Matka — wyrwać by ci się mogło:
moja mama; nic nie szkodzi, zwracaj
się do Niej także w ten sposób — a z
Nią św. Józef i twój Anioł Stróż.

Będziesz tłumaczył twoim braciom,
żeby prowadzili kontemplacyjne i
pogodne życie. Chociażby cały świat
się zawalił, choćby wszystko było
stracone, choćby wszystko się
trzęsło… my, nie. Jeśli będziemy
wierni, posiądziemy męstwo ludzi
pokornych, którzy żyją w jedności z
Chrystusem. Dzieci, jesteśmy po



stronie tego, co trwa wiecznie;
pozostałe sprawy przemijają. Nie
mamy się czego bać!

Ojcze, a jakby mnie zastrzelili?
Święta rzecz! To nie nasza droga, ale
przyjęlibyśmy łaskę męczeństwa jako
czuły gest ze strony Boga: nie tyle
wobec nas, co wobec naszej rodziny
Opus Dei, tak by nawet to nie było
dla nas powodem do pychy. Nie
zabraknie nam tej Bożej pieszczoty,
ale rzadko kiedy, bo to nie nasza
droga.

Zwyczajne życie

Bądźmy pogodni! Starajmy się, by nie
zabrakło nam poczucia
odpowiedzialności: jesteśmy
ogniwami tego samego łańcucha.
Dlatego — każde z nas, dzieci Bożych
w Dziele, powinniśmy powiedzieć to
z całego serca — pragnę, aby nie



pękło to ogniwo, którym jestem. Bo
jeżeli pęknę, zdradzę Boga, Kościół
Święty i moich braci. I tak będziemy
mogli cieszyć się mocą pozostałych
ogniw. Jakże będę się cieszył, kiedy
będą między nimi niektóre ze złota,
inne ze srebra, z platyny, ozdobione
drogimi kamieniami… I kiedy
wygląda na to, że prawie już pękam,
bo namiętności mną targają, gdy
wydaje się, że jakieś ogniwo się
kruszy… spokojnie! Pomóżmy mu, by
mógł podążać naprzód z większą
miłością, z większym żalem, z
większą pokorą.

Będziesz zachęcał twoich braci, by
prowadzili pogodne i
kontemplacyjne życie, poczuwając
się do odpowiedzialności w
codziennym życiu, ponieważ nasze
bohaterstwo ma miejsce w małych
rzeczach. Dążymy do świętości w
zwyczajnej, codziennej pracy.



Powiesz im także, że miłość bliźniego
oznacza kochać z całego serca. «Deus
Caritas est!»[13], Bóg jest miłością.
Kochajcie waszych braci, a
szczególnie kochajcie Dyrektorów,
pomagając im upomnieniem
braterskim. Macie wszystko, czego
potrzeba, by mówić prawdę, nie
raniąc nikogo, i dzięki temu
upomnienie będzie w
nadprzyrodzony sposób skuteczne.
Pytamy: czy mogę zrobić takie a takie
upomnienie braterskie? Być może
powiedzą ci, że nie trzeba, bo nie
chodzi o coś obiektywnego, albo
ponieważ ktoś inny już mu to
powiedział, albo ponieważ nie ma
wystarczających powodów, albo
ponieważ coś jeszcze innego. Jeśli
powiedzą ci, że tak, to upominasz jak
najszybciej, w cztery oczy, ponieważ
w Opus Dei nie ma miejsca na
szemranie, nie może mieć miejsca,
nawet w jakiś pośredni sposób. Takie
szemranie właściwe jest ludziom,



którzy obawiają się powiedzieć
prawdę.

Jest takie powiedzenie: kto prawdę
mówi, ten przyjaciół traci. W Opus
Dei jest na odwrót. Tutaj mówimy
prawdę, bo kochamy innych, sam na
sam, patrząc w oczy. Dzięki temu
czujemy się szczęśliwi i bezpieczni,
bo nic nie czai się za plecami. Nie
dopuszczaj nigdy nawet
najdrobniejszego śladu szemrania,
tym bardziej jeśli dotyczy któregoś z
Dyrektorów.

Dzieci, kochajcie wszystkie dusze.
Opus Dei nie kieruje się przeciwko
nikomu, nie jest anty-czymkolwiek.
Nie możemy bratać się z błędami, bo
opierając się na nas, ktoś mógłby te
błędy rozpowszechniać. Ale, poprzez
przyjaźń, trzeba starać się, by
odnaleźli drogę ci, którzy błądzą.
Trzeba obchodzić się z nimi z
miłością, z radością.



«Iterum dico: gaudete!»[14]. Dzieci
moje, bądźcie zawsze radośni. Mury
tego domu pełne są inskrypcji z
Pisma Św., które zachęcają do tego,
żeby być radosnym. «Servite Domino
in lætitia!»[15]; służcie Panu z
weselem. Jak sądzicie? Czy dziękuje
się człowiekowi za niechętnie
wyrządzoną przysługę? Nie. Lepiej
byłoby, żeby w ogóle się do tego nie
zabierał. A my, czy będziemy służyć
Bogu z grymasem na twarzy? Nie.
Będziemy służyć Mu z radością,
pomimo naszych słabości, które z
łaską Bożą uda nam się
przezwyciężyć.

Bądźcie posłuszni. Ponadto trzeba
umieć słuchać tego, co się do nas
mówi. Aj, żebyście wiedzieli jakie
żałosne jest proszenie o coś kogoś
dobrego, kto nie umie być
posłuszny…! To może być ktoś
naprawdę uroczy, bardzo święty, ale
nadchodzi chwila posłuszeństwa i...:
Nie! Dlaczego? Ponieważ zdarzają się



ludzie, którzy posiadają prawie
fizyczną wadę niesłuchania. Mają tak
dobrą wolę, że gdy słuchają,
zastanawiają się już, jak zrobić to
inaczej, jak być nieposłusznym. Nie,
dzieci! Jeśli są jakieś inne
możliwości, to się o nich mówi.
Przedstawiamy sprawę jasno, a
później jesteśmy posłuszni, skłonni
realizować z oddaniem rozwiązanie
przeciwne naszemu.

Posłuszni i obiektywni. Jak będziecie
mogli zdawać sprawę — wy, którzy
nie jesteście zwykłymi żołnierzami,
lecz kapitanami w wojsku Chrystusa
i dlatego powinniście informować
waszych Dyrektorów o tym, co się
dzieje na waszym odcinku frontu —
co się stanie, jeżeli nie będziecie
obiektywni? Wiecie, co przydarza się
generałowi, który dostaje trzydzieści,
pięćdziesiąt, sto fałszywych
raportów? Przegrywa bitwę.
Chrystus nie przegrywa bitew, ale



spowalnia się nasza praca i nie jest
tak skuteczna, jak być powinna.

Dzieci moje, to rozważanie trwa już
prawie czterdzieści minut… Nie lubię
przeskakiwać — skoro już mówimy
po wojskowemu — barykady
trzydziestu minut. Czterdziestu —
nigdy. Widzicie, ile rzeczy musicie
przyswoić i żyć nimi, aby uczyć ich
waszych braci. Wzbudźcie w sobie
pragnienie, by się uformować. A jeśli
brakuje wam pragnień, radzę wam,
starajcie się pragnąć mieć
pragnienia: to już jest coś…
Pragnienia oddania, formowania się,
świętości, bycia bardzo skutecznymi:
teraz, później i zawsze.

[1] Ps 43, 3.

[2]Mt 4, 19.

[3]Gal 2, 20.



[4]Mt 13, 36.

[5]Por. Rz 8, 21.

[6]Por. J 8, 32.

[7]Por. Mt 7, 21.

[8]Środa popielcowa, Antyfona.

[9]J 6, 44.

[10]Por. Flp 2, 7.

[11]Por. Rz 8, 21.

[12]Mt 28, 19.

[13]1 J 4, 8.

[14]Flp 4, 4.

[15]Ps 100, 2.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/zyc-na-chwale-boza/


pl/article/zyc-na-chwale-boza/
(17-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/zyc-na-chwale-boza/

	Żyć na chwałę Bożą
	W łodzi Piotra razem z Chrystusem
	Jak służyć skutecznie?
	Sól kapłaństwa
	Kontemplacja i pogoda ducha
	Zwyczajne życie


