
opusdei.org

Żyć na Chwałę Bożą

Rozważanie prowadzone przez
św. Josemarię 21 listopada 1954
r. dla alumnów Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża.

07-11-2023

Rozmowy z naszym Panem

Żyć na Chwałę Bożą



św. Josemaría Escrivá

21 listopada 1954 r.

Upłynęło kilka tygodni od kiedy w
Kolegium Rzymskim Św. Krzyża
rozpoczął się roku akademicki. Nowi
mieszkańcy Villa Tevere odnaleźli się
już w nowych okolicznościach, a
zajęcia formacyjne weszły na
zwyczajne tory. Był to dobry moment
by Założyciel Opus Dei opowiedział im
o tym, co uważał dla nich za
najważniejsze w odniesieniu do życia
duchowego i poszukiwania świętości.

Rozważanie miało miejsce w trakcie
rekolekcji, 21 listopada 1954 r. i
rozpoczęło się o godz. 10.00.
Założyciel Opus Dei już kilka dni
wcześniej obiecał uczestnikom, że
wygłosi dla nich rozważanie.
Zapowiedział, że powie im coś o
łodziach i morzach oraz że poruszy
temat ich powołania oraz wolności w



jego wypełnianiu, a także wspaniałej
misji kapłaństwa w Dziele.

Św. Josemaría poprawił i
zaaprobował niniejszy tekst z myślą o
tym by został opublikowany w
Cronica i Noticias z czerwca 1975
roku, które ukazały się kilka tygodni
po jego śmierci (26 czerwca).

«Emitte lucem tuam et veritatem
tuam»[1]; ześlij światłość swoją i
wierność swoją.

Dzieci moje, podążać za Chrystusem
— «venite post me et faciam vos fieri
piscatores hominum»[2]— oto na czym
polega nasze powołanie. Chodzi o to,
by iść tak blisko Niego, żebyśmy żyli
razem z Nim, jak pierwszych
Dwunastu. Tak blisko Niego, byśmy
się z Nim utożsamili, abyśmy żyli
Jego Życiem. Aż przyjdzie taki dzień,
w którym nie będzie już żadnych



przeszkód z naszej strony i będziemy
mogli powiedzieć wtedy: «teraz zaś
już nie ja żyję, lecz żyje we mnie
Chrystus»[3].

Jakże wielka to radość czuć
zjednoczenie z Bogiem!
Przebóstwienie! A jednocześnie, co
za niezwykła wręcz doza łaski, gdy
dostrzegamy całą małość, całą nędzę,
całą słabość naszej biednej ziemskiej
natury, z jej brakami i wadami! I gdy
jak wtedy, do tych pierwszych,
Chrystus zwraca się do nas w
przypowieściach, i gdy Go nie
rozumiemy musimy prosić Go, jak
Apostołowie: «edissere nobis
parabolam!»[4]; Panie, wyjaśnij nam
tę przypowieść.



W łodzi Piotra razem z
Chrystusem

Kiedy się modlisz, mój synu — nie
odnoszę się teraz do owej ciągłej
modlitwy, która obejmuje cały dzień,
ale do owych dwóch momentów,
które poświęcamy wyłącznie na
kontakt z Bogiem, będąc głęboko
oderwanym od wszystkiego, co
zewnętrzne —, gdy rozpoczynasz to
rozważanie, często — choć zależy to
od wielu okoliczności — wyobrażasz
sobie scenę albo tajemnicę, którą
pragniesz kontemplować. Następnie
starasz się ją zrozumieć i
niezwłocznie poszukujesz rozmowy
przepełnionej uczuciem miłości i
skruchy, dziękczynienia i pragnienia
bycia lepszym. Ta droga w sposób
pewny zaprowadzi cię do
kontemplacji, w której to Pan jest
tym, który mówi, a ty powinieneś
wsłuchiwać się w to, co Bóg ma ci do



powiedzenia. Wyraźnie widać
wówczas wewnętrzne poruszenia i
napomnienia, które napełniają duszę
zapałem!

Nasza modlitwa jest łatwiejsza, gdy
materializujemy to, co jest choćby
najbardziej duchowe, gdy
korzystamy z przypowieści: to Boża
szkoła. Doktryna przenika nasz
umysł i serce poprzez zmysły: teraz
już rozumiesz dlaczego tak lubię
mówić wam o łodziach i morzach.

Dzieci, wraz z Chrystusem weszliśmy
do łodzi Piotra, do tej łodzi Kościoła,
która jest krucha i chwiejna, ale
której żadna burza nie może rozbić. I
w łodzi Piotra, ty i ja musimy myśleć
na spokojnie, powoli: Panie, dlaczego
wszedłem do tej łodzi?

Od chwili gdy wsiadłeś do łodzi, tej
łodzi którą jest Opus Dei, dla ciebie to
pytanie ma szczególne znaczenie.
Wsiadłeś do niej ponieważ tak ci się
żywnie podobało, co mnie osobiście



wydaje się być najbardziej
nadprzyrodzonym z powodów.
Kocham cię, Panie, ponieważ podoba
mi się ciebie kochać: mogłem
przecież oddać moje biedne serce
jednemu ze stworzeń… A jednak nie!
Składam je u Twoich stóp: w całości,
młode, pełne energii, szlachetne,
czyste, bo tak mi się podoba!

Razem z sercem, oddałeś Jezusowi
także twoją wolność a twoje osobiste
aspiracje przeszły na dalszy, drugi,
plan. Wewnątrz łodzi możesz czuć
się wolny, z wolnością dzieci
Bożych[5], które znają Prawdę[6]

wypełniając Wolę Bożą[7]. Ale nie
zapominaj, że powinieneś przebywać
zawsze wewnątrz łodzi. I to dlatego,
że tak ci się żywnie spodobało.
Powtórzę coś, co już mówiłem wam
wczoraj lub przedwczoraj: jeśli
wyskoczysz z łodzi, pochłoną cię
morskie fale, będziesz zgubiony,
utoniesz w odmętach oceanu, i
oddalisz się od Chrystusa: utracisz



przyjaźń, którą dobrowolnie
przyjąłeś, kiedy On ci ją
zaproponował.

Pomyśl, mój synu, jak miłe jest Bogu
naszemu Panu kadzidło, które spala
się na jego cześć. Pomyśl jak niewiele
warte są ziemskie sprawy, które
ledwo co się zaczną, a już niszczeją.
Pomyśl, że wszyscy ludzie jesteśmy
niczym: «Pulvis es, et in pulverem
reverteris»[8]; zamienimy się w kurz,
który pokrywa drogę. Ale jest w tym
coś niesamowitego. To fakt, że mimo
tego wszystkiego, nie żyjemy dla tego
co ziemskie, ani dla naszej chluby,
lecz na chlubę Bogu, dla Bożej
Chwały, jesteśmy w Jego służbie. To
jest właśnie to, co nas porusza!

Dlatego, jeśli twoja pycha szepcze ci:
tutaj przechodzisz niezauważony, ze
swoimi niezwykłymi talentami...,
tutaj nie przyniesiesz wszystkich
owoców, jakie mógłbyś przynieść...,
zmarnujesz się, męcząc się



bezużytecznie... Ty, który wsiadłeś do
łodzi Dzieła ponieważ tak ci się
podobało, ponieważ Bóg wezwał cię
jednoznacznie —«Nikt nie może
przyjść do Mnie, jeżeli go nie
pociągnie Ojciec, który Mnie posłał»[9]

—, powinieneś odpowiedzieć na tę
łaskę spalając się, sprawiając, że
nasze dobrowolne poświęcenie,
nasze oddanie zamieni się w dar: w
ofiarę całopalną!

Mój synu, przekonałeś się już przez
tę przypowieść, że jeśli chcesz mieć
życie, życie wieczne i wieczną cześć;
jeśli chcesz mieć wieczne szczęście,
nie możesz wysiąść z łodzi i będziesz
musiał w wielu przypadkach
zrezygnować ze swojego osobistego
celu. Nie mam innego celu niż cel
zbiorowy: posłuszeństwo.

Jak pięknie jest być posłusznym! Ale
kontynuujmy przypowieść. Jesteśmy
już w tej starej łodzi, która pływa od
dwudziestu wieków bez zatonięcia;



w tej łodzi poświęcenia, poświęcenia
się służbie Bogu. I w tej łodzi,
nieszczęsny, uniżony, przypomniałeś
sobie, że masz samolot, który
potrafisz doskonale pilotować, i
pomyślałeś: jak daleko mogę zajść!
Cóż, idź, idź na lotniskowiec, twój
samolot nie jest tu potrzebny! Postaw
sprawę jasno: nasza wytrwałość jest
owocem naszej wolności, naszego
poświęcenia, naszej miłości i
wymaga całkowitego oddania. Nie
możemy robić w łodzi tego, co
chcemy. Jeśli cały ładunek z jej
ładowni zostanie zgromadzony w
jednym miejscu, łódź zatonie; jeśli
marynarze porzucą swoje konkretne
zadania, biedna mała łódź zostanie
utracona. Posłuszeństwo jest
konieczne, a ludzie i sprawy muszą
być tam, w wyznaczonym miejscu.

Mój synu, od teraz bądź przekonany,
że wyjście z łodzi oznacza śmierć. I
że, aby być wewnątrz łodzi trzeba
być uległym. Niezbędna jest głęboka



pokora: oddać się, spalać się, stać się
całopalną ofiarą.

Jak służyć skutecznie?

Idźmy dalej. Cele, które wspólnie
obieramy to świętość i apostolstwo. I
aby to osiągnąć potrzebujemy przede
wszystkim formacji. Doktryny, by
zostać świętymi, doktryny, by
apostołować. I aby zdobyć doktrynę
potrzebujemy czasu, w odpowiednim
miejscu i w odpowiedni sposób. Nie
oczekujmy jakichś nadzwyczajnych
olśnień ze strony Pana Boga, bo nie
ma powodów by nam ich udzielał,
skoro daje nam do dyspozycji
konkretne ludzkie środki: naukę i
pracę. Trzeba się formować, trzeba
się uczyć. W ten sposób, myśląc o
innych, pracujecie nad świętością
teraz i w przyszłości, oraz nad
apostolstwem.



Może widzieliście kiedyś jak
przygotowuje się zaczyn... Trzyma
się go najpierw w odpowiedniej
temperaturze, by potem zmieszać go
z ciastem. Liczę na was jako na
najpotężniejszy generator
napędzający pracę wszystkich. Nikt z
was nie jest nieskuteczny: wszyscy
macie pełną skuteczność dzięki
przestrzeganiu Norm, dzięki
studiowaniu, pracy i posłuszeństwu.

Niewiele rozumiem z dziedziny
materiałów radioaktywnych, a to co
wiem, znam z gazet. Ale widziałem
zdjęcia i wiem, że taki materiał
umieszcza się pod ziemią, jeśli
trzeba, bardzo głęboko; że okrywa
się go wielkimi płachtami ołowiu, i że
magazynuje się go w bunkrach o
grubych betonowych ścianach. I
mimo wszystko, wciąż działa. I
przenosi się go stąd tam, i stosuje by
leczyć nowotwory, i służy także do
innych rzeczy, i działa w sposób
zadziwiający: jest nadzwyczaj



skuteczny. Tacy właśnie jesteście,
moje dzieci, kiedy jesteście
zaangażowani w prace wewnętrzne
lub w ośrodkach formacyjnych
Dzieła. Tym bardziej jesteście
skuteczni, ponieważ macie Bożą
skuteczność, gdy przebóstwiacie się
przez swoje zaangażowanie, tak jak
Chrystus, który ogołocił samego
siebie [10]. I my także ogołacam siebie,
wydawałoby się, że tracimy naszą
wolność, a jednak stajemy się
najbardziej wolnymi pod słońcem,
dzięki wolności dzieci Bożych[11].

Stąd tak potrzebna jest formacja
byście mogli przekazywać doktrynę.
Potrzebna jest także w poszukiwaniu
waszej osobistej świętości. Formacja,
dla której dysponujecie niezbędnym
czasem, w odpowiednim miejscu i z
odpowiednimi środkami. Formujecie
się z myślą o całej ludzkości, o
wszystkich duszach. W chwili gdy
wasi bracia wytyczają szlaki w
nowych krajach, nie będą czuli się



sami, ponieważ stąd, spośród tych
ścian, które wydają się być z
kamienia, a zbudowane są z miłości,
waszą świętością i waszym
oddaniem wspomagać będziecie ich
skuteczność, sprawiając, że ci wasi
bracia będą czuli waszą bliskość. A
później, nadejdzie chwila by
powiedzieć: «Ite, docete omnes
gentes»[12], idźcie i nauczajcie
wszystkie narody: to jest właśnie
apostolstwo doktryny —najpierw
poprzez wasz przykład— w waszej
pracy zawodowej. I już się cieszę na
myśl o tych kilku słówkach, które
wam powiem gdy będziemy się
żegnać…

Synowie mojej duszy: wiecie, że
Ojciec bardzo kocha wolność. Nie
lubię nikogo zmuszać, ani kiedy się
zmusza dusze do czegoś. Żaden
człowiek nie może odebrać innym
wolności, którą Bóg nas obdarzył.
Skoro tak jest, to pomyślcie, jak
mógłbym was do czegokolwiek



zmuszać… Wprost przeciwnie!
Jestem obrońcą wolności każdego z
was wewnątrz łodzi… wewnątrz
łodzi i bez samolotu.

Ale czas się nam kończy, a chciałbym
powiedzieć wam jeszcze o wielu
rzeczach.

Sól kapłaństwa

Nasze Opus Dei ma naturę wybitnie
świecką, ale potrzebni są też kapłani.
Jeszcze do niedawna, mimo że
kocham kapłaństwo całym sercem,
cierpiałem za każdym razem gdy
któryś z waszych braci zostawał
księdzem. Za to teraz, wręcz
przeciwnie: sprawia mi to ogromną
radość. Ale musi się to dziać bez
przymusu, z pełną wolnością. Bogu
nie przeszkadza, że jakiś mój syn nie
chce być kapłanem. Poza tym,
potrzeba wielu świeckich, świętych i



uczonych. Dlatego też ci, którzy
otrzymują wezwanie do kapłaństwa,
do ostatniego dnia, do samej chwili
święceń, cieszą się pełną wolnością.
Stąd gdy ktoś mówi: —Ojcze, jednak
nie. Bardzo dobrze, mój synu. Niech
cię Bóg błogosławi. Nie czuję
najmniejszego żalu.

Potrzebujemy jednak wielu
kapłanów, którzy gotowi są służyć
jak niewolnicy swoim siostrom i
braciom, jak również tym pięknym
powołaniom, jakimi są kapłani
diecezjalni. Kapłani są potrzebni do
pracy świętego Rafała i świętego
Gabriela, do sakramentalnej opieki
nad wszystkimi członkami Dzieła, do
pomocy tym wielkim rzeszom
Współpracowników, którzy, jeśli
zostaną odpowiednio uformowani,
będą o wiele bardziej skuteczni niż
wszystkie znane pobożne
stowarzyszenia. Ale bez kapłanów
nie jest to możliwe.



W cudowny sposób Dzieło
rozprzestrzenia się po świecie. Panie,
jestem zakłopotany! Nie jest to łatwe,
nie pamiętam przypadku, w którym
ci, którzy zaczęli pracować w jednym
z Twoich dzieł, widzieli tu na ziemi
tyle cudów, ile ja widzę: w zasięgu, w
liczbie, w jakości.

Potrzebujemy kapłanów przy
zdobywaniu ludzi dla Chrystusa, bo
choć większością pracy zajmują się
świeccy, to w pewnym momencie
docierają do muru sakramentalnego.
Cała ich praca uległaby
spowolnieniu, gdyby musieli
korzystać z posługi księży, którzy nie
mają naszego ducha —jedni by go nie
znali, a inni by go nie chcieli.

Potrzeba kapłanów także w
rządzeniu Dziełem. Niewielu,
ponieważ rządy lokalne znajdują się
w ręku moich synów świeckich i tak
samo dwie trzecie funkcji w Radzie
Generalnej i w Komisjach



Regionalnych. Pozostali, to
doświadczeni księża, którzy znają na
wylot naszą pracę na całym świecie.
Nadejdzie czas, gdy wasi bracia,
którzy rozpoczynają pracę w wielu
miejscach, ponownie się zbiorą i
utworzą zespoły zarządzające, które
dzięki ich osobistej świętości i
doświadczeniu będą z wielkim
rozmachem pełnić funkcje
rządzenia.

Potrzeba kapłanów jako narzędzi
jedności. Tak więc, ksiądz musi dbać
o to by nie tworzyć wokół siebie
kółek wzajemnej adoracji. Musi
oderwać się od dusz! Ja nie miałem
nikogo, kto by mnie tego nauczył —
nie miałem Ojca, jak wy. To Pan mi
podpowiadał, jeszcze zanim
dowiedziałem się czego Bóg ode
mnie oczekuje, żebym unikał
osobistych względów w
duszpasterstwie. Radziłem ludziom,
którzy pojawiali się w moim
konfesjonale: idź do innego kapłana;



ja ciebie dziś nie wyspowiadam.
Robiłem to aby się przewietrzyli, aby
się do mnie nie przywiązali, aby nie
korzystali z sakramentu z sympatii
do kogoś, tylko z Bożego,
nadprzyrodzonego powodu: z
miłości do Boga.

Kontemplacja i pogoda ducha

Synu, nie myśl nigdy o sobie samym.
Uciekaj od przepełnionego pychą
myślenia, że, jak to mówią w moich
stronach, jesteś pępkiem świata.
Dopiero gdy nie będziesz pamiętał o
sobie, dopiero wtedy, działasz
dobrze. Nie możemy myśleć, że
jesteśmy środkiem, wokół którego
wszystko powinno się obracać. A
najgorsze w tym jest to, że jeśli ci się
coś takiego przydarzy, to nie
uwierzysz, gdy powiedzą ci, że jesteś
pyszny. Tak to już jest: podczas gdy
pokorny myśli, że jest pyszny,
pyszałek jest przekonany, że jest
pokorny.



Patrzę na was, moje dzieci... — Co za
radość, gdy nadejdzie czas, abyście
nauczali waszych braci i siostry, że
dzieci Boże w jego Opus Dei muszą
być kontemplatywne, duszami
kontemplacyjnymi pośród świata!
Trzeba prowadzić nieustanne życie
modlitwy, od rana do nocy i od nocy
do rana. — Od nocy do rana, Ojcze?
— Tak, synu, także śpiąc.

Podziwiasz, tak jak i ja, życie w
milczeniu tych ludzi, którzy
zamknęli się w starym konwencie,
ukryci w swoich celach; życie pełne
pracy i modlitwy. Kiedy odwiedziłem
kartuzów, byłem zbudowany i
bardzo ich polubiłem. Rozumiem ich
powołanie, ich oderwanie od świata i
cieszę się razem z nimi, ale... w
środku było mi bardzo smutno. Jak
tylko wróciłem na ulicę, mówię
sobie: — moja cela, to jest moja cela!
Nasze życie jest tak samo
kontemplacyjne jak ich. Bóg daje
nam środki, aby nasza cela — nasze



odosobnienie — znajdowała się
pośród rzeczy tego świata, we
wnętrzu naszego serca. I spędzamy
cały dzień — jeśli zdobyliśmy naszą
specyficzną formację — będąc w
ciągłym dialogu z Panem Bogiem.

Chrystus, Maryja, Kościół: oto trzy
miłości na całe życie. Maryja, twoja
Matka —wyrwać by ci się mogło:
moja Mama; nic nie szkodzi, zwracaj
się do Niej także w ten sposób—, a z
Nią święty Józef i twój Anioł Stróż.

Nauczysz swoich braci, że muszą być
kontemplacyjni i spokojni. Nawet
jeśli cały świat tonie, nawet jeśli
wszystko jest stracone, nawet jeśli
wszystko pęka..., my nie. Jeśli
będziemy wierni, będziemy mieli siłę
tego, kto jest pokorny, ponieważ żyje
utożsamiony z Chrystusem. Dzieci,
jesteśmy po stronie tego, co trwa
wiecznie; pozostałe sprawy
przemijają. Nie mamy się czego bać!



—Ojcze, a jeśli zostanę postrzelony
dwa razy? Jasny gwint!! To nie nasza
droga, ale przyjęlibyśmy łaskę
męczeństwa jako czuły gest ze strony
Boga: nie tyle wobec nas, co wobec
naszej rodziny Opus Dei, tak by
nawet to nie było dla nas powodem
do pychy. Nie zabraknie nam tej
Bożej pieszczoty, ale rzadko kiedy, bo
to nie nasza droga.

Zwyczajne życie

Bądźmy pogodni! Starajmy się by nie
zabrakło nam poczucia
odpowiedzialności: jesteśmy
ogniwami tego samego łańcucha.
Dlatego —każde z nas, dzieci Boże w
Dziele, powinniśmy powiedzieć to z
całego serca— pragnę aby nie pękło
to ogniwo, którym jestem. Bo jeżeli
pęknę, zdradzę Boga, Kościół Święty i
moich braci. I tak, będziemy mogli
cieszyć się mocą pozostałych ogniw.



Jakże będę się cieszył, kiedy będą
między nimi niektóre ze złota, inne
ze srebra, z platyny, wyłożone
drogimi kamieniami… I kiedy
wygląda na to, że prawie już pękam,
bo namiętności mną targają. Gdy
wydaje się, że jakieś ogniwo się
kruszy… Spokojnie! Pomagamy mu,
by mógł podążać naprzód z większą
miłością, z większym żalem, z
większą pokorą.

Powiesz swoim braciom, że muszą
być kontemplacyjni i pogodni, z
poczuciem odpowiedzialności w
zwykłym życiu, ponieważ nasz
heroizm jest w tym, co małe.
Szukamy świętości w zwykłej,
codziennej pracy.

Powiesz im także, że miłość bliźniego
oznacza kochać z całego serca. «Deus
Caritas est!»[13], Bóg jest miłością.
Kochajcie waszych braci, a
szczególnie kochajcie Dyrektorów,
pomagając im upomnieniem



braterskim. Macie wszystko czego
potrzeba by mówić prawdę, nie
raniąc nikogo, i dzięki temu
upomnienie będzie w
nadprzyrodzony sposób skuteczne.
Pytamy: czy mogę zrobić takie, a
takie upomnienie braterskie? Być
może powiedzą ci, że nie trzeba, bo
nie chodzi o coś obiektywnego, lub
ponieważ ktoś inny już mu to
powiedział, lub ponieważ nie ma
wystarczających powodów, lub
ponieważ coś jeszcze innego. Jeśli
powiedzą ci, że tak, to upominasz jak
najszybciej, w cztery oczy, ponieważ
w Opus Dei nie ma miejsca na
szemranie, to nie może mieć miejsca,
nawet w jakiś pośredni sposób.
Szemranie właściwe jest ludziom,
którzy obawiają się powiedzieć
prawdę.

Jest takie powiedzonko: kto prawdę
mówi, ten przyjaciół traci. W Opus
Dei jest na odwrót. Tutaj mówimy
prawdę, bo kochamy innych, sam na



sam, patrząc w oczy. Dzięki temu
czujemy się szczęśliwi i bezpieczni,
bo nic nie czai się za plecami. Nie
dopuszczaj nigdy nawet
najdrobniejszego przejawu
szemrania, tym bardziej jeśli dotyczy
któregoś z Dyrektorów.

Dzieci, kochajcie wszystkie dusze.
Opus Dei nie jest przeciwko nikomu,
nie jest przeciwko niczemu. Nie
możemy, oczywiście iść ramię w
ramię z błędem, ponieważ mogłoby
to dać mu możliwość oparcia się na
nas i szerzenia go; ale z ludźmi,
którzy się mylą, musimy próbować,
poprzez przyjaźń, wyprowadzić ich z
błędu; musimy traktować ich z
uczuciem, z radością.

«Iterum dico: gaudete!»[14]. Dzieci
moje, bądźcie zawsze radośni. Mury
tego domu pełne są inskrypcji z
Pisma Świętego, które zachęcają do
tego żeby być radosnymi. «Servite
Domino in lætitia!»[15]; służcie Panu z



weselem. Jak sądzicie? Czy dziękuje
się człowiekowi za niechętnie
oddaną przysługę? Nie. Lepiej byłoby
żeby w ogóle się do tego nie zabierał.
A my, czy będziemy służyć Bogu z
grymasem na twarzy? Nie. Będziemy
służyć Mu z radością, pomimo
naszych słabości, które z łaską Bożą
uda nam się przezwyciężyć.

Być posłusznym

Aby być posłusznym, musimy
słuchać tego, co nam się mówi.
Gdybyście tylko mogli zobaczyć, jaka
to szkoda rozkazywać dobrym
duszom, które nie wiedzą, jak być
posłusznym...! Być może jest to
urocza osoba, bardzo święta, ale
nadchodzi czas, aby być posłusznym
i … mówi: nie! Dlaczego? Ponieważ
czasami są tacy, którzy mają niemal
fizyczną wadę niesłuchania; mają tak
silną potrzebę, że słuchając, myślą
już o tym, jak zrobić to inaczej, jak
być nieposłusznym. Nie, dzieci! Jeśli



są jakieś inne możliwości, to się o
nich mówi. Przedstawiamy sprawę
jasno, a później jesteśmy posłuszni,
skłonni realizować z pełnym
oddaniem pomysł inny niż nasz.

Posłuszni i obiektywni

Jak będziecie mogli zdawać sprawę
—wy, którzy nie jesteście zwykłymi
szeregowcami, lecz kapitanami w
armii Chrystusa i dlatego
powinniście informować waszych
Dyrektorów o tym, co się dzieje na
waszym odcinku frontu—, co się
stanie jeżeli nie będziecie
obiektywni? Wiecie co przydarza się
generałowi, który dostaje trzydzieści,
pięćdziesiąt, sto fałszywych
raportów? Przegrywa bitwę.
Chrystus nie przegrywa bitew, ale
spowalnia się nasza praca i nie jest
tak skuteczna jak by mogła być.

Moje dzieci, to prawie czterdzieści
minut medytacji! Nie lubię
przekraczać pułapu — skoro



mówimy w kategoriach wojskowych
— trzydziestu; a czterdziestu to już
nigdy. Widzicie ile rzeczy musicie
przyswoić i żyć nimi, aby uczyć tego
waszych braci. Wzbudźcie w sobie
pragnienie, by się uformować. A jeśli
brakuje wam pragnień, radzę wam
starajcie się pragnąć, by posiadać
pragnienia: to już jest coś…
Pragnienia oddania, formowania się,
świętości, bycia bardzo skutecznymi:
teraz, później i zawsze.

[1] Ps 43, 3.

[2] Mt 4, 19.

[3] Ga 2, 20.

[4] Mt 13, 36.

[5] Por. Rz 8, 21.

[6] Por. J 8, 32.

[7] Por. Mt 7, 21.

[8] Środa popielcowa, Antyfona.



[9] J 6, 44.

[10] Por. Flp 2, 7.

[11] Por. Rz 8, 21.

[12] Mt 28, 19.

[13] 1 J 4, 8.

[14] Flp 4, 4.

[15] Ps 100, 2.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/zyc-na-chwale-boza-2/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/zyc-na-chwale-boza-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zyc-na-chwale-boza-2/

	Żyć na Chwałę Bożą
	Rozmowy z naszym Panem
	św. Josemaría Escrivá
	21 listopada 1954 r.
	W łodzi Piotra razem z Chrystusem
	Jak służyć skutecznie?
	Sól kapłaństwa
	Kontemplacja i pogoda ducha
	Zwyczajne życie


