
opusdei.org

Znak życia
wewnętrznego

Rozważanie prowadzone przez
św. Josemarię 10 lutego 1963 r.
dla alumnów Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża.

20-11-2023

Każda osoba dostosowuje rzeczy
ogólnodostępne do swoich osobistych
potrzeb i konkretnych okoliczności. Z
tego samego rodzaju tkaniny szyje
się bardzo różne ubrania: jedne
większe, inne mniejsze, jedne
szersze, inne węższe. Miliony ludzi
przyjmują to samo lekarstwo, a



każdy z nich używa go zgodnie ze
swoimi osobistymi potrzebami.
Kiedy te szczególne cechy lub
okoliczności są mniej lub bardziej
trwałe, powodują powstanie
określonego sposobu patrzenia na
życie, powiedzielibyśmy, specyficznej
psychologii. Wszyscy doświadczamy
na przykład tego, co możemy nazwać
trochę żartobliwie skrzywieniem
zawodowym. Lekarz, jeśli zauważy
osobę na ulicy, instynktownie
pomyśli: ma chorobę wątroby; jeśli
jest krawcem, powie: ten człowiek
jest źle ubrany; jeśli jest szewcem,
prawdopodobnie pomyśli: jakie
dobre buty nosi...

Spójrzcie, moje dzieci, jeśli dzieje się
tak w życiu zawodowym, w
sprawach ludzkich, to samo dzieje się
również w życiu duchowym. Mamy
specyficzne życie wewnętrzne, nasze
własne, po części wspólne tylko nam.
Charakterystyczną cechą tego
wewnętrznego życia członków



Dzieła, która musi dać każdemu z nas
specyficzny sposób widzenia rzeczy,
jest aktywne poszukiwanie świętości
innych. Nie kochamy Boga, jeśli
myślimy tylko o własnej świętości.
Powinniśmy też myśleć o innych, o
świętości naszych braci i sióstr oraz
wszystkich dusz.

Po mojej śmierci możesz przerwać
milczenie, które utrzymywałem tak
długo, i krzyczeć, krzyczeć. Musiałem
milczeć przez wiele lat. Wśród moich
dokumentów znajdziesz wiele
wezwań do roztropności, do
milczenia, do przezwyciężania
trudności modlitwą i umartwieniem,
pokorą, pracą i uczynkami, a nie
tylko językiem. Była jedna rzecz,
która powstrzymywała mnie od
mówienia, która kazała mi milczeć, a
która ma związek z tą całą
preambułą, którą zrobiłem. Miałem -
to nie moja zasługa, to łaska Boga,
naszego Pana - psychikę tego, który
nigdy nie jest sam, ani po ludzku, ani



z perspektywy nadprzyrodzonej.
Praktykowałem wielkie Boże i
ludzkie zaangażowanie. I chciałbym,
abyście i wy uczestniczyli w tym
wielkim zaangażowaniu, które trwa i
zawsze będzie trwać.

Nigdy nie byłem sam. To sprawiało,
że milczałem w obliczu rzeczy, które
obiektywnie były nie do przyjęcia:
mógłbym wywołać skandal! To
byłoby bardzo łatwe, bardzo łatwe...
Ale nie, wolałem milczeć, wolałem
sam być skandalem, ponieważ
myślałem o innych.

Nie mamy innego wyboru, jak tylko
mieć to - nazwijmy to - 
psychologiczną skłonność do
nawykowego myślenia o innych, do
posiadania tego szczególnego punktu
widzenia, naszego własnego,
unikalnego dla nas. Chciałbym,
abyście wzięli to pod uwagę, gdy
będziecie rozproszeni po różnych
regionach. Nigdy nie lękajcie się 



nieroztropności ludzi, ale ci z nas,
którzy mają misję troszczenia się o
innych, nie mogą sobie pozwolić na
ten luksus, wręcz przeciwnie,
musimy pozwolić sobie na luksus
roztropności, spokoju, miłości, która
nikogo nie wyklucza.

Nasz Pan dał nam taki ustrój w Opus
Dei, aby Krzyż, który On sam nam
nakłada - lub pozwala
okolicznościom, rzeczom lub
ludziom nakładać na nas - aby Krzyż,
który On dla nas uczynił, nie obciążał
nas: a ustrój ten polega na
umiłowaniu Krzyża Chrystusa, na
niesieniu Krzyża spokojnie, samemu,
nie pozwalając mu upaść, nie ciągnąc
go za sobą; polega na przyjęciu
przeciwieństw, niezależnie od tego,
jakie są - wewnętrzne i zewnętrzne -
i na świadomości, że wszystko to ma
swój koniec i że wszystko to jest
cudownym skarbem. Kiedy
naprawdę chodzi o Krzyż Chrystusa,
ten Krzyż nie jest już ciężki,



ponieważ nie jest już nasz: nie jest
już mój, ale Jego, a On niesie go ze
mną. W ten sposób, dzieci, nie ma
cierpienia, które nie zostałoby
szybko przezwyciężone i nie będzie
nikogo, kto mógłby odebrać nam
pokój i radość.

„Diligam te, Domine, fortitudo
mea!”[1]: Miłuję Cię, Panie, Mocy
moja: „Quia tu es, Deus, fortitudo
mea”[2]. Spoczywam w Tobie! Nic nie
mogę uczynić, ani wielkiego, ani
małego - nie ma rzeczy małych, jeśli
czynię je z Miłości - jeśli Ty mi nie
pomożesz! Ale jeśli włożę w to moją
dobrą wolę, potężne ramię Boga
przyjdzie, aby wzmocnić, złagodzić,
podtrzymać, unieść ten ból; i ten
ciężar już nas nie przytłoczy.

Pomyślcie o tym, moje dzieci;
pomyślcie o okolicznościach, które
otaczają każdego z was; i wiedzcie, że
lepiej nam służą te rzeczy, które
pozornie nie idą, które są nam



przeciwne i kosztują nas, niż te, które
wydają się iść bez wysiłku. Jeśli nie
mamy jasności co do tej zasady,
pojawia się zamieszanie i
dyskomfort. Z drugiej strony, jeśli
mamy całą tę duchową mądrość w
ręku, akceptując wolę Bożą - nawet
jeśli jest to trudne - w tych
konkretnych okolicznościach,
kochając Jezusa Chrystusa i wiedząc,
że jesteśmy współodkupicielami z
Nim, nie zabraknie nam jasności, siły
do wypełnienia naszego obowiązku:
pogody ducha.

Powiedz Jezusowi razem ze mną:
Panie, jedyne czego chcemy to służyć
Tobie, chcemy tylko wypełniać nasze
szczególne obowiązki i kochać Cię jak
zakochani! Spraw, abyśmy poczuli, że
kroczysz tuż przy nas. Bądź naszym
jedynym wsparciem. Nic nie może
pozbawić was pokoju, moje dzieci;
jeśli żyjecie z taką ufnością, nic nie
może odebrać wam radości; nikt nie
może zachwiać naszego spokoju: w



życiu wszystko można zorganizować,
oprócz śmierci, a śmierć jest dla nas
Życiem.

„Czyż nie wiecie, że gdy zawodnicy
biegną na stadionie, wszyscy
wprawdzie biegną, lecz jeden tylko
otrzymuje nagrodę?”[3]. Każda asceza
w Kościele, która ma ten sportowy
charakter, jest właściwa dla naszego
Dzieła. Sportowiec jest wymagający,
dobry sportowiec spędza dużo czasu
trenując, przygotowując się.
Próbując skakać, próbuje raz za
razem. Stawia przed sobą najwyższą
poprzeczkę i być może nie udaje mu
się jej pokonać, ale wytrwale dąży do
pokonania przeszkody.

Moje dzieci, takie właśnie jest życie.
Jeśli zaczynacie i znów zaczynacie,
wszystko idzie dobrze. Jeśli macie
morale zwycięzcy, jeśli jest walka, z
Bożą pomocą, zwyciężycie! Nie ma
trudności, której nie można pokonać!
Każdy dzień będzie dla nas okazją do



odnawiania się, z pewnością, że
dotrzemy do końca naszej podróży,
którą jest Miłość.

Ci, którzy zwichnęli stopę i nie
wiedzą, jak cierpieć w
chrześcijańskim, sportowym duchu, i
nie tolerują interwencji lekarza i
masażysty, i mówią, że nie chcą
więcej skakać, są żałośni!

„Każdy, który staje do zapasów -
ponownie czytam wam słowa
świętego Pawła - wszystkiego sobie
odmawia, oni, aby zdobyć
przemijającą nagrodę, my zaś
nieprzemijającą”[4]. Musimy
zapewnić środki, takie, na jakie
pozwala nasza ułomność. Wielu
poświęca swoje życie z pobudek
czysto ludzkich; te biedne istoty nie
pamiętają, że są dziećmi Bożymi i
być może kieruje nimi pycha, chęć
wyróżnienia się lub bycia
najważniejszymi.: „Powstrzymują się
od wszystkiego”[5]. A ty, mój synu,



który masz Dzieło - twoją Matkę; i
który masz swoich braci - moje
dzieci, co robisz, z jaką
odpowiedzialnością reagujesz?

Nie raz mówiłem tym, którzy
skręcają kostki, tym, którzy
zwichnęli nadgarstki, że nie są sami.
Ty, mój synu, nie masz prawa
odwracać się plecami, potępiać
swojej duszy, lub przynajmniej
narażać się na poważne i
bezpośrednie niebezpieczeństwo
zagubienia siebie. Co więcej, nie
masz prawa porzucać tego ciężaru,
który Pan z miłością i ufnością
włożył na twoje ramiona. Nie masz
prawa obejść się bez Dzieła i swoich
braci, bez swoich obowiązków. Chcę
Cię prosić, Jezu, nasz Panie, abyśmy
nigdy więcej nie zbaczali z drogi z
powodu trudności, abyśmy nigdy
więcej nie przestawali brać Twojego
Krzyża i nieść go z radością na
naszych ramionach.



Czy widzicie, jak ta psychologia, o
której wam mówiłem, przejawia się
we wszystkim? Czy widzicie, jak
modlimy się z naszego własnego
punktu widzenia, według naszej
własnej miary, według naszej
osobistej potrzeby, która nie jest tylko
naszą, ale jest potrzebą wszystkich
waszych braci, całego Dzieła?
Nauczajcie innych tych zasad,
dostosowując je do osobistych
okoliczności każdego z nich.
Zanieście braciom tę myśl, którą tak
często wam głosiłem. Powtarzajcie
wszędzie rzeczy, które rozważaliśmy
razem w czasie tej modlitwy.

„Ja przeto biegnę nie jakby na oślep;
walczę nie tak, jakbym zadawał ciosy
w próżnię, lecz poskramiam moje
ciało i biorę je w niewolę, abym
innym głosząc naukę, sam
przypadkiem nie został uznany za
niezdatnego”[6]. Zastanówcie się, czy
wy i ja możemy to powiedzieć wraz z
Apostołem. Moje dzieci, myślę, że to



wystarczy na dzisiejszą modlitwę.
Musimy być wierni tym małym
umartwieniom, zwykłym,
codziennym. Musimy również
przyjąć wszystkie bierne
umartwienia, które nakazuje nam
Pan: prowadzić życie osobiste takiej
jakości, aby nie można było być 
niezdatnym, o czym mówi święty
Paweł.

Człowiek, który walczy, który
zaczyna i zaczyna od nowa, który
wciąż na nowo trzyma się Krzyża
Chrystusa, to jest człowiek, który
maszeruje. Ale my także musimy
zawsze, nawet w najmniejszych
sprawach, troszczyć się o innych, o
swoich braci i siostry. Musimy
nieustannie myśleć - to bardzo nasz
sposób postrzegania rzeczy - że nie
jesteśmy sami, że nie jest logiczne,
abyśmy byli sami. Musimy zawsze
myśleć o innych: o wszystkich
duszach.



[1] Ps 18(17), 2.

[2] Ps 43(42), 2.

[3] 1 Kor 9, 24.

[4] 1 Kor 9, 25.

[5] Ibidem.

[6] 1 Kor 9, 26-27.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/znak-zycia-wewnetrznego/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/znak-zycia-wewnetrznego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/znak-zycia-wewnetrznego/

	Znak życia wewnętrznego

