
opusdei.org

Zjednoczeni w
komunii: modlitwa z
całym Kościołem

Kanon Rzymski daje nam wzór
modlitwy Kościoła, która
obejmuje przestrzeń i czas
niczym otwarte ramiona Jezusa
na Krzyżu.

24-01-2021

«Odprawiam Mszę z całym ludem
Bożym. Powiem więcej: jestem
również z tymi, którzy jeszcze nie
przybliżyli się do Pana, z tymi, którzy
są daleko i jeszcze nie należą do Jego



stada; ich również mam w swoim
sercu. I czuję się otoczony przez
wszystkie ptaki, które latają i
przecinają błękit nieba, niektóre
wznoszą się tak wysoko, że aż
zaglądają w twarz słońcu (...). Czuję
się także otoczony przez wszystkie
zwierzęta znajdujące się na ziemi:
rozumne, jak my, ludzie (chociaż
czasami tracimy rozum), i
nierozumne — te, które przemierzają
powierzchnię ziemi albo
zamieszkują ukryte wnętrze świata.
Czuję się w ten właśnie sposób,
odnawiając Świętą Ofiarę Krzyża!»[1]

Przeżywamy różne momenty roku
liturgicznego, zgłębiając całą gamę
odcieni, jakiego nabiera w miarę
upływu czasu modlitwa Kościoła.
Słowa Św. Josemaríi, że Eucharystia
to «serce świata»[2] stawiają przed
nami prawdziwy zasięg
chrześcijańskiego kultu, który, jak
przepowiadał już jeden z
mesjańskich psalmów, obejmuje całą



przestrzeń — «a mari usque ad mare,
od morza do morza»[3] — i cały czas
— «jak słońce, jak księżyc przez
wszystkie pokolenia»[4]. Wszystko
rozpoczęło się na Krzyżu. Jezus już
wówczas objął swoją modlitwą cały
Kościół i w ten sposób uczynił
rzeczywistością communio
sanctorum [obcowanie świętych]
wszystkich miejsc i wszystkich
czasów. Wszystko zaś powraca do
Krzyża: «omnes traham ad meipsum,
przyciągnę wszystkich do siebie»[5].
W każdej celebracji eucharystycznej
mieści się cały Kościół, niebiosa i
ziemia, Bóg i ludzie. Dlatego we Mszy
Świętej przekraczane są nie tylko
granice polityczne lub społeczne, ale
również te, które dzielą niebo i
ziemię. Eucharystia jest katholikē, co
po grecku oznacza powszechna,
katolicka. Ma wymiar wszystkiego,
dlatego że tam jest Bóg i z Nim
jesteśmy my wszyscy, w jedności z
Papieżem, z biskupami, z wiernymi
wszystkich czasów i miejsc.



Już na zakończenie tej serii
przyjrzyjmy się niektórym
fragmentom Modlitwy
Eucharystycznej, na przykładzie
Kanonu Rzymskiego[6]. W ten
sposób dostrzeżemy rozległość
modlitwy Kościoła, która rodzi się z
rozległości Boga. Jeżeli postaramy się
modlić podczas Mszy z tym
powszechnym zmysłem, żebyśmy nie
byli samotni, Pan rozszerzy nam
serce — «dilatasti cor meum»[7] —
sprawi, że będziemy się modlić ze
wszystkimi naszymi braćmi w
wierze, sprawi, że będziemy
pamięcią Boga, balsamem Boga,
pokojem Boga dla całej ludzkości.

Sanctus, Sanctus, Sanctus

Modlitwa Eucharystyczna
rozpoczyna się prefacją, która
zawsze stawia nam przed oczami
powody dziękczynienia. Czasami nie
będziemy w stanie docenić ich
wszystkich, jako czegoś, co dotyka



nas z bliska. Jednakże Kościół dobrze
wie, za co dziękuje, my zaś możemy
ufać jego mądrości, choćbyśmy jej
nie rozumieli. Właśnie zakończenie
prefacji przypomina nam, że to On —
Kościół wszystkich miejsc i
wszystkich czasów — celebruje
Eucharystię, niezależnie od tego, czy
uczestniczą w niej tysiące osób, czy
«kapłanowi pomaga, jako jedyny
uczestniczący, roztargniony, być
może, chłopiec»[8].

Prefacja kończy się śpiewem Sanctus,
«cała wspólnota włącza się wówczas
w tę nieustanną pieśń chwały, którą
Kościół w niebie, aniołowie i wszyscy
święci śpiewają trzykroć świętemu
Bogu»[9]. Śpiewamy, zjednoczeni z
liturgią w niebie, i robimy to nie
tylko we własnym imieniu, ale w
imieniu całej ludzkości i w imieniu
całego stworzenia, które potrzebuje
głosu człowieka. Dlatego jesteśmy 
liturgos stworzenia, wykonawcami i
kapłanami śpiewu, który stworzenia



chcą zaintonować dla Boga:
«Wspominamy niebo, ziemię, morze,
słońce, księżyc, gwiazdy, wszystkie
rozumne i nierozumne stworzenia,
Aniołów i Archaniałów, Moce,
Państwa, Księstwa, Potęgi, Trony i
wiele widzących Cherubinów (por.
Ez 10, 21), przywodząc słowa
Dawida: „Uwielbiajcie Pana ze
mną” (Ps 33, 4)»[10].

Memento Domine...

Tę kościelną orację, tę wspólną
modlitwę, można dostrzec również w
modlitwach wstawienniczych:
«Memento Domine, Pamiętaj, Boże»,
mówimy do Niego i sami
zamieniamy się w takim razie we
«wspomnienie Boga» dla naszej
rodziny i przyjaciół, dla osób, które
ufają naszej modlitwie, a także dla
wszystkich tych, o których być może
tylko On pamięta. Chodzi o coś
istotnego w «naszej Mszy»[11],
dlatego że «jeżeli brakuje pamięci o



Bogu, wszystko zostaje poniżone,
wszystko ogranicza się do mojego
„ja”, do mojego dobrobytu. Życie,
świat, inni, tracą fundament, nie
mają już żadnego znaczenia (…).
Jeżeli utracimy pamięć o Bogu,
również my utracimy fundament,
również my pozbawimy siebie swojej
istoty, utracimy nasze oblicze jak
bogacz z Ewangelii»[12].

Modlitwa wstawiennicza wprowadza
nas w pełni w modlitwę Jezusa, który
jest jedynym pośrednikiem przed
Ojcem na rzecz wszystkich ludzi.
«Wstawianie się za innymi, prośba o
coś dla innych, jest — od czasu
Abrahama — czymś właściwym dla
serca pozostającego w harmonii z
miłosierdziem Bożym. W czasie
Kościoła wstawiennictwo
chrześcijańskie uczestniczy we
wstawiennictwie Chrystusa: jest
wyrazem komunii świętych»[13].
Pierwsze chrześcijańskie wspólnoty
żyły intensywnie tą formą prośby,



która nie zna granic, jak można
dostrzec już od czasu pierwszych
anafor eucharystycznych. Starali się
zdobywać uczucia Tego, który
«pragnie, by wszyscy ludzie zostali
zbawieni i doszli do poznania
prawdy»[14]. W Modlitwie
Eucharystycznej, jeżeli z naszej
strony dajemy czułość, Bóg
powiększa nam serce na miarę serca
Chrystusa.

Z tą wielkodusznością prosimy na
pierwszym miejscu za cały Kościół:
«Obdarz swój Kościół pokojem i
jednością, otaczaj opieką i rządź nim
na całej ziemi…». Rozpoczynamy,
łącząc się z Papieżem, biskupem
naszej diecezji i oczywiście Ojcem.
Modlimy się w ten sposób «tłumnie
zgromadzeni, tworząc bardzo
zjednoczoną rodzinę»[15].

Następnie wstawiennictwo zamienia
się w prośbę za wszystkich obecnych
wiernych i na rzecz tych, za których



składana jest ofiara: «Memento,
Domine, famulorum famularumque
tuarum N. et N. et omnium
circumstantium... Pamiętaj, Boże, o
swoich sługach i służebnicach N. i N.,
i o wszystkich tu zgromadzonych,
których wiara i oddanie są Ci
znane…». Pierwsza Modlitwa
Eucharystyczna stawia przed Panem
potrzeby tych — chrześcijan lub nie
— za których należy modlić się
konkretnie, choćby nie było
konieczności głośnego
wypowiadania ich imion. Kapłan,
mówią rubryki, składa ręce i modli
się przez kilka chwil za tych, których
ma intencję powierzyć Bogu. Święty
Josemaría zwykł zatrzymywać się w
tym miejscu trochę dłużej:
«Odmawiam bardzo długie Memento.
Codziennie ma nieco odmienne
odcienie, przybiera różne tony, co
dzień na co innego ukierunkowane
jest światło. Jednak wspólny
mianownik mojego ofiarowania
każdej Mszy Świętej jest taki: Kościół,



papież i Opus Dei (...). Pamiętam o
wszystkich, o wszystkich, nie mogę
uczynić żadnego wyjątku. Nie mogę
powiedzieć: nie, za tego nie, bo jest
moim wrogiem, za tamtego też nie,
bo wyrządził mi zło, nie za tamtego,
bo mnie oczernił, zniesławił,
kłamie… Nie! Za wszystkich!»[16].

Communicantes et memoriam
venerantes...

Kanon Rzymski przypomina nam
również, że we Mszy Świętej
jesteśmy nie tylko z Panem, ale
również z ludźmi każdego miejsca i
czasu. Dlatego mówi się nie tylko o
Trójcy i o wcielonym Słowie, o Jego
śmierci i Jego zmartwychwstaniu,
wypowiadane są również imiona
innych ważnych osób w rodzinie,
dlatego że wiemy, że jesteśmy
również w ich towarzystwie.

«Communicantes et memoriam
venerantes... Zjednoczeni z całym
Kościołem, ze czcią wspominamy…»



najpierw Maryję, zawsze Dziewicę,
Matkę Boga i naszego Pana Jezusa
Chrystusa, a także świętego
Józefa[17], po którym następują
imiona dwunastu Apostołów,
włącznie ze św. Pawłem[18], i
dwunastu męczenników czterech
pierwszych wieków ery
chrześcijańskiej[19].

Nie chodzi o „honorową listę”, jaką
niekiedy słyszymy na
uroczystościach, nie bez pewnego
znudzenia i pośpiechu, żeby już
doszła do końca. Chodzi o naszą
rodzinę, «wielką rodzinę dzieci
Bożych, jaką jest Kościół
Katolicki»[20]. Na Mszy Świętej
zaznajemy komunii nie tylko z
naszymi braćmi rozproszonymi «po
całym świecie»[21], ale również z
naszymi braćmi uwielbionymi w
niebie i z tymi, którzy oczyszczają
się, żeby zobaczyć z nimi oblicze
Boga. «Gdy sprawujemy ofiarę
Baranka, uczestniczymy w liturgii



niebiańskiej i jednoczymy się z
niezliczonym tłumem, który woła:
„Zbawienie w Bogu naszym,
Zasiadającym na tronie i w
Baranku” (Ap 7, 10). Zaiste,
Eucharystia jest bramą nieba, która
otwiera się na ziemi (…) i rzuca
światło na drogi naszego życia»[22].

Memento etiam, Domine...

Wkrótce po konsekracji, w miejscu,
gdzie pozostałe modlitwy
eucharystyczne koncentrują swoje
prośby, Kanon Rzymski kontynuuje
już rozpoczęte: «Pamiętaj, Boże, o
swoich sługach i służebnicach N. i N.,
którzy przed nami odeszli ze
znakiem wiary i śpią w pokoju».
Celebrans skupia się przez kilka
chwil i modli się za zmarłych,
następnie mówi dalej czułymi słowy,
o wielkim znaczeniu: «Błagamy Cię,
daj tym zmarłym oraz wszystkim
spoczywającym w Chrystusie udział



w Twojej radości, światłości i
pokoju».

Wspomnienie naszych zmarłych
braci stawia przed naszymi oczami
raz jeszcze braterstwo — inne osoby.
Duch Święty rozszerza na nowo
nasze serca, dlatego że możemy
modlić się tutaj nie tylko za naszych
najbliższych zmarłych, ale również
za wszystkich mężczyzn i kobiety,
których Bóg powołał do siebie od
poprzedniego dnia. Być może
niektórzy umarli bardzo osamotnieni
i Bóg wyszedł im na spotkanie, żeby
otrzeć łzy z ich oczu[23]. «Gdy
przychodzi czas memento za
zmarłych, jakaż radość modlić się
również za nich wszystkich!
Oczywiście najpierw proszę za moje
dzieci, za moich rodziców i moje
rodzeństwo, za rodziców i
rodzeństwo moich dzieci; za
wszystkich tych, którzy zbliżyli się do
mnie lub do Opus Dei, aby
wyświadczyć nam dobro; a więc z



wdzięcznością. I za tych, którzy
próbowali nas obmawiać, kłamać…
— z jakiegoś powodu! Przebaczam
im z całego serca, Panie, byś Ty mi
przebaczył. A ponadto ofiaruję za
nich te same modlitwy, co za moich
rodziców (…). Jakaż radość!»[24]

De multitudine miserationum
tuarum sperantibus

Kanon zbliża się do końca i wstawia
się jeszcze za obecnych — za
celebransa i za wiernych: «Nobis
quoque peccatoribus famulis tuis, de
multitudine miserationum tuarum
sperantibus... Również nam , Twoim
grzesznym sługom, ufającym w
Twoje miłosierdzie, daj udział we
wspólnocie z Twoimi świętymi
Apostołami i Męczennikami…»[25].
Wymieniany jest tutaj Św. Jan
Chrzciciel, po którym następuje
siedmiu męczenników i siedem
męczennic. Siedem to liczba, która
ma wyraźne znaczenie biblijne, tak



jak liczba dwanaście, którą
napotkaliśmy wyżej. Jeżeli
dwanaście przypomina o wyborze
Bożym (plemion Izraela, Apostołów
itd.), siedem to symbol pełni, całości.

Kierujemy nasz wzrok ku niebu: Lud
Boży zwraca się do swoich świętych
w najistotniejszych chwilach kultu,
natomiast Msza Święta jest miejscem,
w którym Kościół w niebie i Kościół
na ziemi wiedzą, że są bardziej
zjednoczone. Benedykt XVI zachęcał
nas do dziękczynienia Bogu «za to, że
ukazał nam swoje oblicze w
Chrystusie, za to, że ofiarował nam
Matkę Najświętszą i świętych, że
powołał nas, byśmy byli jednym
ciałem i jedną duszą z Nim»[26].
Natomiast jako że dziękować to
doceniać, możemy powiedzieć Mu
razem ze Św. Tomaszem z Akwinu:
«Moc Twa, Panie, wszystko zdoła: tu
nas karmisz z Twego stoła, tam gdzie
uczta trwa wesoła, w gronie niebian



nasze czoła na Twe łono skłonić
daj!»[27].

Juan José Silvestre

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Św. Josemaría, słowa
wypowiedziane na spotkaniu
rodzinnym, 22 maja 1970 (cytowane
u: J. Echevarría, Para servir a la
Iglesia, Rialp, Madrid 2001, 189-190).

[2] Św. Jan Paweł II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17 kwietnia 2003 r., 59.

[3] Ps 71 (72), 8.

[4] Ps 71 (72), 5.

[5] J 12, 32.

[6] Jeżeli nie podano inaczej,
poniższe cytaty pochodzą zatem z I
Modlitwy Eucharystycznej.



[7] Ps 118 (119), 30.

[8] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 89.

[9]Katechizm Kościoła Katolickiego,
1352.

[10] Św. Cyryl Jerozolimski, 
Katecheza mistagogiczna V, 6 (PG 33,
1114), w: Św. Cyryl Jerozolimski, 
Katechezy przedchrzcielne i
mistagogiczne, tłum. Wojciech Kania,
Wydawnictwo M, Kraków 2000.

[11] To Chrystus przechodzi, 169.

[12] Franciszek, Homilia, 29 listopada
2013 r.

[13]Katechizm Kościoła Katolickiego,
2635.

[14] 1 Tm 2, 4.

[15] Bł. Álvaro del Portillo, List, 29
czerwca 1975 r. (w: Cartas de familia
II, 19 [AGP, Biblioteca P17]).



[16] Św. Josemaría, zapiski ze
spotkań rodzinnych z 1 kwietnia
1972 i z 10 maja 1974 r. (cytowane w:
J. Echevarría, Żyć Mszą Świętą, tłum.
Krzysztof Jasiński, Polskie
Wydawnictwo Encyklopedyczne,
Radom 2013, 100-101).

[17] Jego imię zostało wprowadzone
decyzją Św. Jana XXIII w 1962 roku.
Papież Franciszek dekretem Paterna
vices z 1 maja 2013 r. wprowadził
wspomnienie Św. Józefa do Modlitw
Eucharystycznych II, III i IV.

[18] Święty Maciej jest wymieniony
na drugiej liście, po konsekracji.

[19] Jest to pięciu Papieży, jeden
biskup, jeden diakon, po którym
następuje Chryzogon, o którym nie
wiadomo, czy był duchownym czy
świeckim, i czterech świeckich.

[20] Javier Echevarría, List, 9
stycznia 2002 r. (w: Cartas de Familia
V, 4 [AGP, Biblioteca P17]).



[21] Mszał Rzymski, III Modlitwa
Eucharystyczna.

[22] Św. Jan Paweł II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 19.

[23] Por. Mszał Rzymski, III Modlitwa
Eucharystyczna.

[24] Św. Josemaría, Zapiski z
rodzinnego spotkania, 10 maja 1974
r. (cytowane w: J. Echevarría, Żyć
Mszą Świętą, str. 145).

[25] Chociaż w swoich początkach
„Również nam, Twoim grzesznym
sługom” mogłoby się odnosić
wyłącznie do celebransa i
posługujących, obecnie wydaje się
oczywiste — w świetle innych
Modlitw Eucharystycznych — że
prośba ta dotyczy wszystkich w
jedności z niebiańskim Kościołem.

[26] Benedykt XVI, Przemówienie, 20
lutego 2009 r.



[27] Św. Tomasz z Akwinu, Hymn 
Lauda Sion.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/zjednoczeni-w-komunii-
modlitwa-z-calym-kosciolem/

(17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/zjednoczeni-w-komunii-modlitwa-z-calym-kosciolem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zjednoczeni-w-komunii-modlitwa-z-calym-kosciolem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zjednoczeni-w-komunii-modlitwa-z-calym-kosciolem/

	Zjednoczeni w komunii: modlitwa z całym Kościołem

