
opusdei.org

Zdrowa miłość
własna

Nowy tekst z serii poświęconej
kształtowaniu osobowości. Tym
razem rozważamy konieczne
do szczęścia poznanie siebie
samego, wraz z naszymi
cnotami i wadami.

02-05-2016

Zostaliście wykupieni nie czymś
przemijającym, srebrem lub złotem,
ale drogocenną krwią Chrystusa [1].

Święty Piotr przypomina pierwszym
chrześcijanom, że ich życie ma



nieskończoną wartość, gdyż są
przedmiotem hojnej miłości Pana,
który ich odkupił. Chrystus przez dar
synostwa Bożego daje nam pewność i
poczucie bezpieczeństwa w naszej
wędrówce przez świat. Tak
tłumaczył to spontanicznie św.
Josemaría: „Ojcze – mówił mi pewien
chłopak (co się z nim mogło stać?),
dobry student z «La Central» –
myślałem o tym, co mi Ojciec
powiedział… że jestem synem Bożym;
i zauważyłem, że nagle idę ulicą z
dumnie podniesionym czołem i
przepełniony pychą… syn Boga!”.
Poradziłem mu z czystym sumieniem,
by wzmagał w sobie taką pychę [2].

Poznać wielkość naszej natury

Jak rozumieć „wzmaganie w sobie
takiej pychy”? Na pewno nie chodzi o
wyobrażanie sobie cnót, których się
nie ma, ani o pielęgnowanie poczucia
samowystarczalności, które
wcześniej czy później okazuje się



zdradliwe. Polega to raczej na
poznaniu wielkości naszej natury:
człowiek jest „na ziemi jedynym
stworzeniem, którego Bóg chciał ze
względu na nie samo” [3] ; został
stworzony na Jego obraz i
podobieństwo, jest wezwany do tego,
by doprowadzić ten obraz do pełni,
utożsamiając się coraz bardziej z
Chrystusem przez działanie łaski.

To wzniosłe powołanie jest podstawą
zdrowej miłości własnej, obecnej w
wierze chrześcijańskiej. W świetle tej
wiary możemy oceniać nasze
osiągnięcia i porażki. Pogodna
akceptacja własnej tożsamości
wpływa na nasz sposób bycia w
świecie i działania w nim. Poza tym
buduje pewność siebie, która
zmniejsza lęk i nieśmiałość, pomaga
otwierać się na innych i na nowe
sytuacje, zwiększa optymizm i
radość.



Nasze pozytywne lub negatywne
zdanie o sobie zależy od poznania
samych siebie oraz od osiągania
celów, które sobie stawiamy. Te
ostatnie zaś zależą w dużej mierze od
ideału mężczyzny czy kobiety, jaki
pragniemy osiągnąć, a który
przedstawiany jest nam na różne
sposoby, np. poprzez wychowanie
otrzymane w domu, komentarze
przyjaciół czy znajomych,
światopogląd dominujący w
określonym środowisku. Dlatego
ważne jest określenie, jakie są nasze
punkty odniesienia, bo jeśli są
wzniosłe i szlachetne, przyczynią się
do budowania właściwej samooceny.
Warto też zidentyfikować wzorce
obecne w naszej kulturze, bo
niezależnie od tego, czy sobie to
uświadamiamy, czy nie, wpływają
one na naszą samoocenę.

Zapytajmy o wzorce



Zdarza się, że czasami wyrabiamy
sobie wypaczony osąd o sobie
samych, przyjmując kryteria
sukcesu, które w rzeczywistości
mogą być mało realistyczne, a nawet
szkodliwe, takie jak skuteczność
zawodowa za wszelką cenę,
egocentryczne relacje osobowe, styl
życia naznaczony hedonizmem.
Możemy oceniać siebie zbyt wysoko
po odniesieniu jakichś sukcesów,
które według nas spotykają się z
uznaniem innych. Może też zdarzyć
się przeciwna sytuacja: oceniamy się
zbyt nisko, gdy nie osiągnęliśmy
określonych celów albo gdy w
pewnych środowiskach ludzie nie
okazują nam uznania. Te mylne
oceny samego siebie są w dużej
mierze konsekwencją zbytniego
zwracania uwagi na tych, którzy
oceniają osobistą drogę wyłącznie na
podstawie tego, co się osiąga czy
posiada.



Żeby uniknąć tego typu
niebezpieczeństw, warto zadać sobie
pytanie, jakie są nasze punkty
odniesienia w życiu zawodowym,
rodzinnym i społecznym, oraz czy są
one do pogodzenia z chrześcijańską
perspektywą życia. Wiemy, że
najdoskonalszym, najpełniejszym i
najspójniejszym wzorem dla każdego
z nas jest Jezus Chrystus.
Postrzeganie naszego życia w świetle
Jego życia jest najlepszym sposobem
oceniania siebie, ponieważ wiemy, że
Jezus jest przykładem dla nas
bliskim, z którym wszyscy mamy
osobistą relację porzez miłość.

Poznanie samego siebie: w Bożym
świetle

Aby naprawdę ocenić siebie,
niezbędne jest samopoznanie. Jest to
zadanie skomplikowane,
wymagające nauki, i w pewnym
sensie nigdy się niekończące.
Zaczyna się od przezwyciężenia



perspektywy wyłącznie
subiektywnej: „według mnie”, „moim
zdaniem”, „wydaje mi się”… – aby
wziąć pod uwagę inne opinie. Jeśli
nawet nie wiemy na pewno, jaki jest
nasz głos albo wygląd fizyczny, i
musimy posługiwać się takimi
środkami, jak nagranie czy lustro, to
tym bardziej trzeba przyznać, że nie
jesteśmy najlepszymi sędziami, by
oceniać własną osobowość!

Oprócz osobistej refleksji poznanie
siebie jest owocem tego, co o nas
mówią inni. Możliwe jest to tylko
wówczas, gdy potrafimy otworzyć się
wobec tych, którzy mogą nam pomóc
(jakąż wspaniałą pomocą jest tu
kierownictwo duchowe!), gdy
akceptujemy ich opinie i rozważamy
je w odniesieniu do właściwego
ideału życia. Na naszą samoocenę
mają również wpływ interakcje z
tymi, którzy nas otaczają, mody i
zwyczaje panujące w społeczeństwie.
Środowisko zachęcające do refleksji



sprzyja rozwojowi środków
introspekcji, natomiast środowisko o
powierzchownym stylu życia
ogranicza ten rozwój.

Dlatego warto wyrabiać w sobie
nawyk refleksji i zadawać sobie
pytanie o to, jak postrzega nas Bóg.
Modlitwa jest tu stosownym czasem,
bo jednocześnie z poznawaniem
Pana, poznajemy siebie samych w
Jego świetle. Powinniśmy w jej czasie
m.in. starać się zrozumieć
komentarze i rady, jakie
otrzymujemy od innych. Czasami
będziemy mogli zdystansować się
wobec osądów innych osób, gdy
zauważymy, że nie mają
obiektywnych podstaw, albo że są
nieprzemyślane, zwłaszcza jeśli te
osoby oceniają według kryteriów,
które nie są do pogodzenia z wolą
Boga. Trzeba umieć wybierać, kogo
bardziej słuchać, bo jak mówi Pismo
Święte, lepiej jest słuchać karcenia



mędrca, niż pochwały ze strony
głupców [4].

Z drugiej strony, ponieważ wszyscy
jesteśmy po części odpowiedzialni za
samoocenę tych, którzy nas otaczają,
powinniśmy się starać, aby nasze
słowa odzwierciedlały szacunek dla
każdego, kto jest dzieckiem Boga.
Zwłaszcza jeśli pełnimy funkcje
wiążące się z pewną władzą czy
przewodzeniem (w relacjach „ojciec
– syn”, „nauczyciel – uczeń” itd.),
nasze rady i wskazówki przyczynią
się do utwierdzania w innych
przekonania o własnej wartości,
nawet wówczas, gdy trzeba udzielić
im upomnienia. To jest punkt
wyjścia, tlen, dzięki któremu osoba
będzie wzrastać, oddychając
samodzielnie, nie tracąc nadziei.

Akceptacja samego siebie: takimi
nas kocha Pan

Gdy będziemy rozważać swój sposób
bycia w Bożym świetle, będziemy w



stanie akceptować siebie takimi, jacy
jesteśmy: z talentami i cnotami, ale
również z wadami, do których z
pokorą się przyznamy. Prawdziwe
poczucie własnej wartości oznacza,
że uznajemy, iż nie wszyscy jesteśmy
jednakowi, i że akceptujemy to, iż
inne osoby mogą być
inteligentniejsze, lepiej grać na
jakimś instrumencie, być bardziej
wysportowane… Wszyscy mamy
zalety, które możemy rozwijać, co
więcej, wszyscy jesteśmy dziećmi
Boga. Na tym polega najczystsza
samoakceptacja, pozytywny sens
miłości własnej u chrześcijanina,
który chce służyć Bogu i innym,
odrzucając niepotrzebne
porównania, które mogą byś
przyczyną smutku.

Zaakceptujemy siebie takimi, jacy
jesteśmy, jeśli nie stracimy z oczu
tego, że Bóg kocha nas z naszymi
ograniczeniami, stanowiącymi część
naszej drogi uświęcenia i materię



naszej walki. Pan nas wybiera tak jak
pierwszych Dwunastu, a przecież
byli to "zwykli ludzie, z wadami, ze
słabościami, mocniejsi w słowach niż
w czynach. A jednak Chrystus
powołuje ich, aby uczynić z nich
rybaków ludzi (por. Mt 4,19),
współodkupicieli, szafarzy łaski
Bożej" [5].

Wobec sukcesów i porażek

Gdy patrzymy z tej nadprzyrodzonej
perspektywy, z większą
wyrazistością widzimy nasz sposób
bycia, przebieg naszego życia,
rozumiemy ich pełen sens. Gdy
patrzymy z perspektywy wieczności,
relatywizują się wydarzenia i
doczesne osiągnięcia. Kiedy cieszymy
się z sukcesu, który jest efektem
naszego działania, wiemy też, że
najważniejsze jest, by pomogło nam
ono wzrastać w świętości. Na tym
polega chrześcijański realizm, ludzka
i nadprzyrodzona dojrzałość. Osoba,



która posiada te cechy, nie ulega
zachwytowi, który może wywołać
tryumf lub pochwała, ani nie daje się
też przytłoczyć pesymizmowi w
przypadku porażki. Jak bardzo
pomocne jest powtarzanie za św.
Piotrem, że uczyniliśmy coś dobrego 
w imię Jezusa Nazarejczyka! [6]

Akceptowanie faktu, że trudności
zewnętrzne i nasza własna
niedoskonałość ograniczają nasze
osiągnięcia, kształtuje nasze poczucie
własnej wartości, umacnia osobistą
dojrzałość i pomaga nam być
otwartymi na uczenie się. A możemy
się czegoś nauczyć tylko wówczas,
gdy przyznamy się do swoich braków
i będziemy chcieli wyciągnąć
pozytywne wnioski z tego, co się
wydarzyło. "Poniosłeś porażkę! – My
nigdy nie ponosimy porażek. –
Złożyłeś całe swoje zaufanie w Bogu. –
Nie zaniedbałeś żadnego ludzkiego
środka. Bądź pewien tej prawdy: twój
sukces – teraz i w tej sprawie –



polegał właśnie na niepowodzeniu. –
Podziękuj Panu i rozpocznij na
nowo!"[7].

Działać z pewnością siebie i
naprawiać błędy

Pewność siebie jest silniejsza, gdy jej
podstawą jest świadomość, że
jesteśmy umiłowanymi dziećmi
Boga, a nie przekonanie o
osiągnięciu sukcesu, który często
nam się wymyka. Taka pewność
pozwala nam zaakceptować ryzyko
towarzyszące podejmowaniu każdej
decyzji, pokonać paraliż, jaki
wywołuje niepewność, i zachować
rozsądną postawę otwarcia na to, co
nowe. "Nie ten jest roztropny, kto
nigdy się nie myli, lecz ten, kto potrafi
naprawiać swoje błędy. Jest roztropny
dlatego, że woli dwadzieścia razy się
pomylić, aniżeli pogrążyć się w
wygodnym nieróbstwie. Nie działa
pochopnie ani też z absurdalną
bojaźliwością, lecz podejmuje ryzyko



związane z każdą decyzją i nie
rezygnuje ze zdobywania dobra ze
strachu przed pomyłką" [8].

Biorąc pod uwagę osobiste
ograniczenia i ludzką zdolność do
uczenia się, przyznamy, że
umiejętność naprawiania błędów
oznacza już pewną poprawę,
ubogacenie osoby, która z kolei
przekazuje to do otoczenia, a tym
samym przyczynia się do
zwiększenia ufności, jaką pokłada w
sobie i w środowisku. Ten, kto oddaje
się w ręce Ojca niebieskiego, czuje się
bezpiecznie. Bóg z tymi, którzy Go
miłują, współdziała we wszystkim dla
ich dobra [9]. A więc czymś dobrym
będą nawet nasze upadki, jeśli
prosimy Pana o przebaczenie i
podnosimy się, wzrastając tym
samym w pokorze. W ten sposób
umiejętność naprawiania błędów
stanowi część procesu nawrócenia: 
Jeśli mówimy, że nie mamy grzechu, to
samych siebie oszukujemy i nie ma w



nas prawdy. Jeżeli wyznajemy nasze
grzechy, Bóg jako wierny i
sprawiedliwy odpuści je nam i oczyści
nas z wszelkiej nieprawości [10].

Niezbędna cnota

Poczucie własnej wartości wzrasta
więc dzięki pokorze, ta bowiem cnota
pozwoli nam poznać i naszą nędzę, i
naszą wielkość [11]. Jeśli brakuje
takiej postawy duszy, często
pojawiają się problemy z poczuciem
własnej wartości. Kiedy jednak ktoś
praktykuje pokorę, napełnia się
realizmem i trafnie ocenia samego
siebie: nie jesteśmy ludźmi bez skazy,
ale też nie jesteśmy zepsuci! Jesteśmy
dziećmi Boga i na naszych
ograniczeniach opiera się
nieoczekiwana godność.

Pokora tworzy też wewnętrzną
atmosferę pozwalającą na poznanie
siebie takimi, jacy jesteśmy, i
popycha nas do szczerego szukania
wsparcia u innych, przy



jednoczesnym okazywaniu im
naszego. Ostatecznie wszyscy
potrzebujemy Boga, w którym 
żyjemy, poruszamy się i jesteśmy [12],
który jest miłosiernym Ojcem i ciągle
nad nami czuwa. Jaką pewność i
ufność żywiła Maryja! Może
powiedzieć: wielkie rzeczy uczynił mi
Wszechmocny, święte jest imię Jego
[13], ponieważ żyje ze świadomością
bycia Jego pokornąsłużebnicą [14]. U
Maryi pokora i świadomość wielkości
własnego powołania wspaniale się
łączą.

J. Cavanyes

[1] 1 P 1, 18-19 .

[2] Droga, pkt 274.

[3] Sobór Watykański II, Gaudium et
spes, 24.



[4] Koh 7, 5.

[5]To Chrystus przechodzi, 2.

[6] Dz 3,6.

[7] Droga, 404.

[8] Przyjaciele Boga, 88.

[9] Rz 8,28.

[10] 1 J 1,8-9.

[11] Przyjaciele Boga, 94.

[12] Dz 17,28.

[13]Łk 1,49.

[14] Łk 1,48.

PDF (format ulotka DL)

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/3.%20Zdrowa%20mi%C5%82o%C5%9B%C4%87%20w%C5%82asna20170208-170146.pdf
https://opusdei.org/pl-pl/article/zdrowa-milosc-wlasna/


pl/article/zdrowa-milosc-wlasna/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/zdrowa-milosc-wlasna/

	Zdrowa miłość własna

