opusdei.org

Zawsze otwarte
zaproszenie

Kazdy Swiety to plan Boga, zeby
nies¢ Ewangelie w czasy, w
ktorych zyje. Jakie aspekty
zycia Jezusa pragng ucielesniac
wierni Opus Dei?

23-04-2021

Kiedy krol zaprosil gosci na wesele
swojego syna, myslal, ze pisze do
przyjaciot i osob bliskich, ktore z
ogromna radoscig porzuca aktualne
zajecia, zeby dzieli¢ z nim radosc tej
chwili. Mylit sie jednak. Jak
lakonicznie stwierdza ewangeliczny



tekst: «Nie chcieli przyjs¢» (Mt 22, 3).
Monarsze wydawalo sie, ze zaszlo
nieporozumienie, postal wiec
zaproszonym nowe wezwanie, tym
razem wyrazniejsze: «Oto
przygotowalem moja uczte; woty i
tuczne zwierzeta ubite i wszystko jest
gotowe. PrzyjdZcie na uczte!» (werset
4). Niemniej jednak, odpowiedz byla
jeszcze bardziej bolesna (por.
wersety 5-6). Ta przypowiesc
opowiedziana przez Jezusa jest
podobna do przypowiesci o
hodowcach winorosli, ktorg sw.
Mateusz umieszcza w swojej
Ewangelii troche wczes$niej (por. Mt
21, 33-40). Chociaz w obu sytuacjach
Pan zwracatl sie do przywddcow
Izraela, Jego stowa nadal
rozbrzmiewaja na przestrzeni
historii. W jakim sensie my rowniez
zostaliSmy zaproszeni na $lub syna
Krola albo do pracy w winnicy? Co
Jezus chce nam powiedzie¢,
uzywajac tych stow?



By¢ moze przy pomocy tych
opowiesci chce nam przypomniec po
prostu, ze nasz byt nabiera swojego
pelnego sensu w miare jak nasza
relacja z Bogiem, a takze nasza
synowska rzeczywistosc¢ i nasze
powolanie do przeobrazania Swiata
na obraz Jego milosci sa wciaz zywe i
aktualne. W ten sposéb zacheca nas
do utrzymywania «z mtodoscia
duszy» Swiadomosci i
odpowiedzialnosci daru, jaki
otrzymaliSmy[1]. Zwazywszy, Ze nie
jestesmy lepsi niz osoby, ktore
stuchaly Jezusa, ryzyko, ze ktos
zachowa sie tak, jak opisuja Jego
przypowiesci, dotyka rowniez nas. I
odwrotnie: wielkos$¢, jaka otwiera
przed nami mozliwo$c¢ zycia w
charakterze dzieci Bozych, zastuguje
na to, zebySmy odnowili nasze
pragnienia, aby wcigz zachowywac
Swiezos$¢ naszej peinej mitosci
odpowiedzi.

O czym przypomina Dzielo



W Gaudete et exsultate Papiez
przypomnial, ze «kazdy swiety jest
misjg; jest planem Ojca, by
odzwierciedlac, ucielesnia¢ w danym
momencie dziejow, pewien aspekt
Ewangelii»[2]. W tym sensie Sw.
Josemaria mowil, Ze przestanie Opus
Dei jest «stare jak Ewangelia i jak
Ewangelia nowe»[3], poniewaz
przypomina tylko cos, co jest juz
obecne w zyciu i w przestaniu Pana.
W rzeczywistoSci my, wszyscy
chrzes$cijanie, jesteSmy powotani do
odzwierciedlania obrazu Jezusa
Chrystusa, poprzez uobecnianie Go w
Swiecie. Na tym polega dzielo Ducha
Swietego w duszy i w Kosciele (por. 2
Kor 3, 18). Niemniej jednak,
powolanie kazdego czlowieka moze
prowadzic¢ do dzialania, jakim jest
«odtwarzanie w swoim zyciu
roznych aspektow ziemskiego zycia
Jezusa: Jego zycia ukrytego, zycia
wspolnotowego, Jego bliskosci
wzgledem ostatnich, Jego ubdstwa
oraz innych przejawow Jego dawania



siebie ze wzgledu na mitosé»[4]. W
ten sposob kazdy Swiety — i w sumie
kazdy chrzescijanin — «jest
oredziem, ktére Duch Swiety bierze z
bogactwa Jezusa Chrystusa i
przekazuje Jego ludowi»[5].

Jakie aspekty zycia Chrystusa
pragnie ucielesniac zycie wiernych
Opus Dei? Jakie jest oredzie, ktore
Paraklet chce przypominac ich
wspoiczesnym? Horyzont stulecia
Dziela stanowi dobra okazje, zeby
zadac sobie te pytania i zglebic to, co
Bog chce powiedziec Swiatu przy
pomocy przestania Dziela,
skierowanego rowniez do 0osob i
miejsc, ktore by¢ moze nigdy o Bogu
nie styszaly.

W probie wyjasnienia Swiatla, ktore
$w. Josemaria otrzymat 2
pazdziernika 1928 roku, pewne
dzielo artystyczne wykorzystato
sposob powigzania tego wydarzenia
z warsztatem w Nazarecie —



miejscem, w ktérym Jezus i Jozef
pracowali i spedzali cale dnie.
Istotnie, przy pomocy przestania
Dziela Duch Swiety przypomina
wszystkim, ze my, chrzescijanie,
jesteSmy powotani do jednosci z
Bogiem w zyciu codziennym, ze Pan
przychodzi szukac nas wszystkich i
ze Z tego samego powodu Swiat jest
miejscem — a co wiecej Srodkiem —
uswiecenia. Tak samo jak w
Betlejem, w Egipcie i w Nazarecie
polaczyly sie niebo i ziemia, w tych
miejscach, w ktdrych toczy sie nasze
zycie, mozemy odnalez¢ Boga i
pojednac z Nim Jego stworzenie.
Swiety Josemaria pisal w jednym z
listow: «Przychodzimy uswiecac
wszelki uczciwy ludzki wysitek:
codzienna prace, wlasnie posrod
Swiata, na sposob swiecki, w stuzbie
Kosciola Swietego, Biskupa Rzymu i
wszystkich dusz»[6].

Jako rozwoj owego Swiatla Pan
ukazywal sw. Josemarii inne punkty,



ktore miaty byc¢ zasadnicze dla zycia
wiernych Dziela. Wezwanie
wszystkich do swietosci i misja
rozpalenia Swiata w mitosci Boga
traktowaloby prace jako glowny
motyw, sens synostwa Bozego jako
fundament i Msze jako centrum i
podstawe. Opus Dei jawilo sie jako
czqgstka Kosciola, ktora pragnela
jedynie stuzy¢ mu w Swiecie poprzez
rzeczywisto$c swiata.
«Niejednokrotnie porownywatlem te
nasza misje, nasladujac przyklad
Pana, do zaczynu, ktory z wnetrza
ciasta zakwasza je i zamienia w
dobry chleb»[7]. I tak, wierni Dziela
wiedzg, ze sg powolani Bozym
powolaniem do prowadzenia Swiata,
w ktérym zyja, do Boga. Istnieje tylko
droga z Nazaretu: dobrze wykonana
praca, stuzba innym, troska o osoby,
ktore Bog stawia blisko nas, troska o
rzeczywistos¢, w ktorej zyjemy i
ktora milujemy. Z prostota i
naturalnoscia, wiedzac, ze jesteSmy



adresatami wezwania, ktore
obejmuje cale nasze zycie.

Wezwanie,ktore porusza cale zycie

Niektore z cech wiasciwych zyciu w
Dziele mozna zrozumiec tylko, jezeli
bierze sie pod uwage, ze chodzi o
zjawisko powotania, to znaczy, ze
przynaleznos$c¢ do Opus Dei nie jest
owocem ludzkiej inicjatywy,
szczesliwego pomystu albo hojnego
wysitku, tylko przede wszystkim
Bozego powolania. W taki czy inny
sposob, z glebig powiekszajaca sie w
miare uplywu lat, odkrywamy «to
Boze wezwanie, ktore rozpala w nas
pragnienie poszukiwania
doskonatosci posrod swiata»[8].
Woéwczas to pozwalamy, zeby Jezus
zapanowal nad nasza dusza. Z taska
Boza nasze pragnienia stopniowo i
powoli utozsamiajg sie z Jego
pragnieniami, az mozemy
powiedzied, ze zyjemy tylko z mitosci
— dlatego ze porusza nas



Swiadomos¢, ze jestesSmy milowani
przez Boga — i aby mitowac¢ —
dlatego ze jesteSmy Swiadomi, ze On
liczy na nas, zZeby Jego mitosc¢
dosiegta o wiele wiekszej liczby osob.

Zycie kazdego wiernego Dziela
oznacza zatem «peine spotkanie
powolaniowe», w taki sposob, ze
«Opus Dei wpisuje sie w cale nasze
zycie»[9]. W tym sensie, jako
zjawisko powolaniowe, jest czyms$
odmiennym od stowarzyszenia
wymagajacego poswiecenia
ograniczajacego sie do szeregu zajec
lub spotkan. Z drugiej strony Dzielo
rozni sie tez odmienne od
szczegolnego poswiecenia niosacego
ze soba szereg obowiazkow, ktore
musza byc¢ przezywane w okreslony
Sposob i ktdre sa dodawane do
obowiazkéw ochrzczonego
wynikajgcych ze sprawiedliwosci.
Chodzi raczej o przemiane catego
zycia w ciggle odkrywanie Tego,
ktory nas wzywa, i w radosng



odpowiedz — zawsze tworczg i peina
milosci — na Jego powolanie.

A zatem w jaki sposob zakochana
osoba udziela odpowiedzi, kiedy
chodzi o uszczeSliwienie tego, kogo
miluje? Lub tez, patrzac inaczej, w
jaki sposob angazuje sie ktos, kto
realizuje misje, ktora uwaza za co$
najwazniejszego w zyciu? Jezeli
mozliwo$¢ zajmowania sie dana
0sobg, dang misja stanowi dla tej
osoby najwyzsza motywacje, daje z
siebie wszystko, wykazujac sie
inicjatywa i spontanicznoscia. Nie
polega to «na robieniu coraz
wiekszej liczby rzeczy albo na
wypeklnianiu pewnych standardow,
ktore sobie narzuciliSmy jako
zadanie»[10]. Nie jest to rowniez
kwestia «wspoipracy w okreslonych
zadaniach lub apostolskich dzielach
korporacyjnych»[11]. Logicznie rzecz
biorac, rowniez w ten sposéb mozna
przezywac powolanie, ale jest
istotne, zeby nie tracic¢ z oczu faktu,



Ze istote sprawy stanowi «odpowiedz
na milos$¢ Boga»[12], co$, co nie ma
stalego ksztaltu, a rownoczesnie
moze nadac ksztalt wszystkiemu, co
robimy.

Swiety Josemaria ttumaczyl, ze
wszechogarniajqcy charakter sensu
powolaniowego zycia prowadzi do
doswiadczenia jednosci zycia, ktéra
ma co$ wspolnego z poczatkiem i
kresem naszych dzialan: «Jednosc
zycia, ktéra ma rownoczesnie dwa
oblicza: wewnetrzne, ktore czyni nas
kontemplatykami, oraz apostolskie
za poSrednictwem naszej pracy
zawodowej, ktora jest widzialna i
zewnetrzna»[13]. Chodzi wéwczas o
to, zeby poszukiwac Pana we
wszystkim, co robimy, stawia¢ Go
«jako cel wszystkich naszych
prac»[14], i starac sie przyblizac
nasza milos¢ do tych, ktorzy zyja
blisko nas, zajmujac sie, troszczac sie
i stuzgc im w roznych
okolicznos$ciach, w jakich sie



znajdziemy. Niekiedy to samo
pragnienie powiedzie nas do zajecia
sie projektami wszelkiego rodzaju
razem z innymi wiernymi Dziela,
innymi chrzescijanami albo osobami,
ktore po prostu dzielg z nami
pragnienie przeobrazania Swiata na
obraz Chrystusa — prawdziwego
Boga i prawdziwego czlowieka.

Z elastycznosciq miesnia

Dla wiernych Opus Dei
charakterystyczne jest zawsze
dzialanie z catkowita swoboda,
«dlatego ze wlasciwe dla naszego
szczegoOlnego powotania Bozego jest
uswiecanie sie, poprzez prace przy
roznych codziennych ludzkich
zadaniach w zalezno$ci od tego, co
dyktuje wiasne sumienie, przy
poczuciu osobistej odpowiedzialnos$ci
za nasze dobrowolnie wybrane
zajecia, w ramach wiary i moralnosci
Jezusa Chrystusa»[15]. W ten sposob
rozumieli to od poczatku cztonkowie



Dziela, promujac inicjatywy
wszelkiego rodzaju, od Swiata
finansow po swiat gospodarstwa
domowego, od rolnictwa po edukacje
czy komunikacje. Wszystkie te
inicjatywy maja w jakis$ sposob swoja
inspiracje w oredziu Opus Dei, a
jednak nie naleza do niego ani nie sg
przez nie organizowane, a jedynie
przez kazda z promujacych je osob.

Istotnie gldwnym apostolstwem
Dziela jest «apostolstwo przyjazni i
zaufania, realizowane osobiscie
przez kazdego i kazda z nas»[16]. Ma
to pewne konsekwencje dotykajace z
bardzo bliska sposobu bycia
wlasciwego wiernym Opus Deiiich
ewangelizacyjnego trudu. Przede
wszystkim mowi nam to o tym, ze
WSZyScy przezywajg swoje oddanie
«Z jednakowym poswieceniempy,
poniewaz «powolanie i
odpowiadajaca mu misja obejmuja
cale nasze zycie»[17]. W zwigzku z
tym wszyscy jesteSmy tak samo



wazni, Wszyscy jesteSmy
wspotodpowiedzialni za wspolng
misje z tego miejsca, w ktorym
jestesmy, i z perspektywy zajecia,
ktoremu sie poswiecamy.

Ta rzeczywistos¢ stanowi nieustanne
wezwanie do serca kazdego z nas,
$Swiadomych, ze «B6g zada od nas,
zeby apostolska gorliwos¢ wypenila
nasze serca, zebySmy zapomnieli o
sobie samych, zebysSmy sie zajeli z
pelnym upodobania poswieceniem
cala ludzkoscia»[18]. To jest z drugiej
strony nasze najwieksze zrodio
rados$ci, poniewaz «nic nie moze
sprawic¢ wiekszego zadowolenia niz
prowadzenie tak wielu dusz do
Swiatla i ciepta Chrystusa»[19].
Bedziemy sie przyblizac¢ do innych w
postawie przyjazni kogos, kto widzi
w kazdej osobie syna Boga, corke
Boga, chocby nie wszyscy byli
Swiadomi swojej kondycji. «Osoby,
ktorych nikt nie nauczy} doceniac ich
zycia codziennego», przed ktorymi



naszym przykladem i naszym
stowem bedziemy sie starali odkryc
«te wielka prawde: Jezus Chrystus
zatroszczyl sie o nas, nawet o
najmniejszych, az po najmniej
znaczacych»[20].

Z drugiej strony, fakt, ze gldwnym
apostolstwem jest apostolstwo
osobiste, sprawia, ze trudno jest
ocenic ilosciowo prace
ewangelizacyjna Opus Dei albo jej
wplyw na calo$¢ misji Kosciola.
Chodzi o milczgca rewolucje, ktora
pragnie przemienic oblicze
srodowisk pracy, miast, catych
spoleczenstw, bez halasu i pompy.
Swiety Josemaria cieszyl sie, widzac,
Ze toczy sie «praca, ktora nie zwraca
uwagi, ktéra nielatwo wyrazi¢ w
statystykach, lecz ktora tworzy
owoce Swietosci w tysigcach dusz
dazacych za Chrystusem, w
milczeniu i skutecznie, posrod
codziennych zadan
zawodowych»[21].



Wreszcie ta cecha wlasnego
apostolstwa Dziela sprawia, ze Opus
Dei jest z koniecznosci
zorganizowangq dezorganizacjq.
Logicznie rzecz biorac, bedzie to
minimalna struktura zwigzana z
formacja, jakiej wierni potrzebuja w
celu utrzymania przy zyciu ich
odpowiedzi mitosci Bogu i kazdej
osobie posrod swiata. Nacisk na
spontanicznos¢ i inicjatywe wynika z
tego, ze wszyscy jesteSmy
wspotodpowiedzialni albo, jak
przypomina pratat Opus Dei w
swoim ostatnim liScie, «<wszyscy
mamy Dzielo w naszych rekach»[22].
W rzeczywistosci wszystkie te cechy,
ktore sa wlasciwe dla Dziela tak, jak
Bog przekazal to Sw. Josemarii,
stanowig dla nas rownoczesnie dar,
za ktory musimy by¢ wdzieczni,
skarb, ktory zawsze mozemy
zglebiad, zeby sie nim cieszyc i
napelniac sie wdziecznoscia, oraz
zadanie, za ktérego wykonanie



jesteSmy z Bozego wezwania
odpowiedzialni.

Thum. Bronistaw Jakubwski

[1] Por. Mons. Fernando Ocadriz, List
pasterski, 28 pazdziernika 2020 r., 2.

[2] Franciszek, adhortacja apostolska
Gaudete et exsultate, 19.

[3] Sw. Josemaria, List 3, 91.

[4] Franciszek, Gaudete et exsultate,
20.

[5] Tamze, 21.
[6] Sw. Josemaria, List 3, 2a.
[7] Sw. Josemaria, List 1, 5b.

[8] Sw. Josemaria, List 3, 8b.



[9] Sw. Josemaria, List 31, 11.
Cytowane w: Mons. Fernando Ocariz,
List pasterski, 28 pazdziernika 2020
r., 8.

[10] Mons. Fernando Ocariz, List
pasterski, 28 pazdziernika 2020 r., 6.

[11] Tamze, 8.

[12] Tamze, 7.

[13] Sw. Josemaria, List 3, 14a.
[14] Tamze, 15a.

[15] Tamze, 43d.

[16] Mons. Fernando Ocariz, List
pasterski, 28 pazdziernika 2020 r., 5.

[17] Tamze, 8.
[18] Sw. Josemaria, List 1, 22a.
[19] Tamze, 22c.

[20] Tamze, 22c.



[21] Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escrivd, 71.

[22] Mons. Fernando Ocariz, List
pasterski, 28 pazdziernika 2020 r., 27;
por. $w. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escrivd, 19.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/zawsze-otwarte-zaproszenie/
(01-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/zawsze-otwarte-zaproszenie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zawsze-otwarte-zaproszenie/

	Zawsze otwarte zaproszenie

