
opusdei.org

Zawsze otwarte
zaproszenie

Każdy święty to plan Boga, żeby
nieść Ewangelię w czasy, w
których żyje. Jakie aspekty
życia Jezusa pragną ucieleśniać
wierni Opus Dei?

23-04-2021

Kiedy król zaprosił gości na wesele
swojego syna, myślał, że pisze do
przyjaciół i osób bliskich, które z
ogromną radością porzucą aktualne
zajęcia, żeby dzielić z nim radość tej
chwili. Mylił się jednak. Jak
lakonicznie stwierdza ewangeliczny



tekst: «Nie chcieli przyjść» (Mt 22, 3).
Monarsze wydawało się, że zaszło
nieporozumienie, posłał więc
zaproszonym nowe wezwanie, tym
razem wyraźniejsze: «Oto
przygotowałem moją ucztę; woły i
tuczne zwierzęta ubite i wszystko jest
gotowe. Przyjdźcie na ucztę!» (werset
4). Niemniej jednak, odpowiedź była
jeszcze bardziej bolesna (por.
wersety 5-6). Ta przypowieść
opowiedziana przez Jezusa jest
podobna do przypowieści o
hodowcach winorośli, którą św.
Mateusz umieszcza w swojej
Ewangelii trochę wcześniej (por. Mt
21, 33-40). Chociaż w obu sytuacjach
Pan zwracał się do przywódców
Izraela, Jego słowa nadal
rozbrzmiewają na przestrzeni
historii. W jakim sensie my również
zostaliśmy zaproszeni na ślub syna
Króla albo do pracy w winnicy? Co
Jezus chce nam powiedzieć,
używając tych słów?



Być może przy pomocy tych
opowieści chce nam przypomnieć po
prostu, że nasz byt nabiera swojego
pełnego sensu w miarę jak nasza
relacja z Bogiem, a także nasza
synowska rzeczywistość i nasze
powołanie do przeobrażania świata
na obraz Jego miłości są wciąż żywe i
aktualne. W ten sposób zachęca nas
do utrzymywania «z młodością
duszy» świadomości i
odpowiedzialności daru, jaki
otrzymaliśmy[1]. Zważywszy, że nie
jesteśmy lepsi niż osoby, które
słuchały Jezusa, ryzyko, że ktoś
zachowa się tak, jak opisują Jego
przypowieści, dotyka również nas. I
odwrotnie: wielkość, jaką otwiera
przed nami możliwość życia w
charakterze dzieci Bożych, zasługuje
na to, żebyśmy odnowili nasze
pragnienia, aby wciąż zachowywać
świeżość naszej pełnej miłości
odpowiedzi.

O czym przypomina Dzieło



W Gaudete et exsultate Papież
przypomniał, że «każdy święty jest
misją; jest planem Ojca, by
odzwierciedlać, ucieleśniać w danym
momencie dziejów, pewien aspekt
Ewangelii»[2]. W tym sensie św.
Josemaría mówił, że przesłanie Opus
Dei jest «stare jak Ewangelia i jak
Ewangelia nowe»[3], ponieważ
przypomina tylko coś, co jest już
obecne w życiu i w przesłaniu Pana.
W rzeczywistości my, wszyscy
chrześcijanie, jesteśmy powołani do
odzwierciedlania obrazu Jezusa
Chrystusa, poprzez uobecnianie Go w
świecie. Na tym polega dzieło Ducha
Świętego w duszy i w Kościele (por. 2
Kor 3, 18). Niemniej jednak,
powołanie każdego człowieka może
prowadzić do działania, jakim jest
«odtwarzanie w swoim życiu
różnych aspektów ziemskiego życia
Jezusa: Jego życia ukrytego, życia
wspólnotowego, Jego bliskości
względem ostatnich, Jego ubóstwa
oraz innych przejawów Jego dawania



siebie ze względu na miłość»[4]. W
ten sposób każdy święty — i w sumie
każdy chrześcijanin — «jest
orędziem, które Duch Święty bierze z
bogactwa Jezusa Chrystusa i
przekazuje Jego ludowi»[5].

Jakie aspekty życia Chrystusa
pragnie ucieleśniać życie wiernych
Opus Dei? Jakie jest orędzie, które
Paraklet chce przypominać ich
współczesnym? Horyzont stulecia
Dzieła stanowi dobrą okazję, żeby
zadać sobie te pytania i zgłębić to, co
Bóg chce powiedzieć światu przy
pomocy przesłania Dzieła,
skierowanego również do osób i
miejsc, które być może nigdy o Bogu
nie słyszały.

W próbie wyjaśnienia światła, które
św. Josemaría otrzymał 2
października 1928 roku, pewne
dzieło artystyczne wykorzystało
sposób powiązania tego wydarzenia
z warsztatem w Nazarecie —



miejscem, w którym Jezus i Józef
pracowali i spędzali całe dnie.
Istotnie, przy pomocy przesłania
Dzieła Duch Święty przypomina
wszystkim, że my, chrześcijanie,
jesteśmy powołani do jedności z
Bogiem w życiu codziennym, że Pan
przychodzi szukać nas wszystkich i
że z tego samego powodu świat jest
miejscem — a co więcej środkiem —
uświęcenia. Tak samo jak w
Betlejem, w Egipcie i w Nazarecie
połączyły się niebo i ziemia, w tych
miejscach, w których toczy się nasze
życie, możemy odnaleźć Boga i
pojednać z Nim Jego stworzenie.
Święty Josemaría pisał w jednym z
listów: «Przychodzimy uświęcać
wszelki uczciwy ludzki wysiłek:
codzienną pracę, właśnie pośród
świata, na sposób świecki, w służbie
Kościoła Świętego, Biskupa Rzymu i
wszystkich dusz»[6].

Jako rozwój owego światła Pan
ukazywał św. Josemaríi inne punkty,



które miały być zasadnicze dla życia
wiernych Dzieła. Wezwanie
wszystkich do świętości i misja
rozpalenia świata w miłości Boga
traktowałoby pracę jako główny
motyw, sens synostwa Bożego jako
fundament i Mszę jako centrum i
podstawę. Opus Dei jawiło się jako 
cząstka Kościoła, która pragnęła
jedynie służyć mu w świecie poprzez
rzeczywistość świata.
«Niejednokrotnie porównywałem tę
naszą misję, naśladując przykład
Pana, do zaczynu, który z wnętrza
ciasta zakwasza je i zamienia w
dobry chleb»[7]. I tak, wierni Dzieła
wiedzą, że są powołani Bożym
powołaniem do prowadzenia świata,
w którym żyją, do Boga. Istnieje tylko
droga z Nazaretu: dobrze wykonana
praca, służba innym, troska o osoby,
które Bóg stawia blisko nas, troska o
rzeczywistość, w której żyjemy i
którą miłujemy. Z prostotą i
naturalnością, wiedząc, że jesteśmy



adresatami wezwania, które
obejmuje całe nasze życie.

Wezwanie,które porusza całe życie

Niektóre z cech właściwych życiu w
Dziele można zrozumieć tylko, jeżeli
bierze się pod uwagę, że chodzi o
zjawisko powołania, to znaczy, że
przynależność do Opus Dei nie jest
owocem ludzkiej inicjatywy,
szczęśliwego pomysłu albo hojnego
wysiłku, tylko przede wszystkim
Bożego powołania. W taki czy inny
sposób, z głębią powiększającą się w
miarę upływu lat, odkrywamy «to 
Boże wezwanie, które rozpala w nas
pragnienie poszukiwania
doskonałości pośród świata»[8].
Wówczas to pozwalamy, żeby Jezus
zapanował nad naszą duszą. Z łaską
Bożą nasze pragnienia stopniowo i
powoli utożsamiają się z Jego
pragnieniami, aż możemy
powiedzieć, że żyjemy tylko z miłości
— dlatego że porusza nas



świadomość, że jesteśmy miłowani
przez Boga — i aby miłować —
dlatego że jesteśmy świadomi, że On
liczy na nas, żeby Jego miłość
dosięgła o wiele większej liczby osób.

Życie każdego wiernego Dzieła
oznacza zatem «pełne spotkanie
powołaniowe», w taki sposób, że
«Opus Dei wpisuje się w całe nasze
życie»[9]. W tym sensie, jako
zjawisko powołaniowe, jest czymś
odmiennym od stowarzyszenia
wymagającego poświęcenia
ograniczającego się do szeregu zajęć
lub spotkań. Z drugiej strony Dzieło
różni się też odmienne od
szczególnego poświęcenia niosącego
ze sobą szereg obowiązków, które
muszą być przeżywane w określony
sposób i które są dodawane do
obowiązków ochrzczonego
wynikających ze sprawiedliwości.
Chodzi raczej o przemianę całego
życia w ciągłe odkrywanie Tego,
który nas wzywa, i w radosną



odpowiedź — zawsze twórczą i pełną
miłości — na Jego powołanie.

A zatem w jaki sposób zakochana
osoba udziela odpowiedzi, kiedy
chodzi o uszczęśliwienie tego, kogo
miłuje? Lub też, patrząc inaczej, w
jaki sposób angażuje się ktoś, kto
realizuje misję, którą uważa za coś
najważniejszego w życiu? Jeżeli
możliwość zajmowania się daną
osobą, daną misją stanowi dla tej
osoby najwyższą motywację, daje z
siebie wszystko, wykazując się
inicjatywą i spontanicznością. Nie
polega to «na robieniu coraz
większej liczby rzeczy albo na
wypełnianiu pewnych standardów,
które sobie narzuciliśmy jako
zadanie»[10]. Nie jest to również
kwestia «współpracy w określonych
zadaniach lub apostolskich dziełach
korporacyjnych»[11]. Logicznie rzecz
biorąc, również w ten sposób można
przeżywać powołanie, ale jest
istotne, żeby nie tracić z oczu faktu,



że istotę sprawy stanowi «odpowiedź
na miłość Boga»[12], coś, co nie ma
stałego kształtu, a równocześnie
może nadać kształt wszystkiemu, co
robimy.

Święty Josemaría tłumaczył, że 
wszechogarniający charakter sensu
powołaniowego życia prowadzi do
doświadczenia jedności życia, która
ma coś wspólnego z początkiem i
kresem naszych działań: «Jedność
życia, która ma równocześnie dwa
oblicza: wewnętrzne, które czyni nas
kontemplatykami, oraz apostolskie
za pośrednictwem naszej pracy
zawodowej, która jest widzialna i
zewnętrzna»[13]. Chodzi wówczas o
to, żeby poszukiwać Pana we
wszystkim, co robimy, stawiać Go
«jako cel wszystkich naszych
prac»[14], i starać się przybliżać
naszą miłość do tych, którzy żyją
blisko nas, zajmując się, troszcząc się
i służąc im w różnych
okolicznościach, w jakich się



znajdziemy. Niekiedy to samo
pragnienie powiedzie nas do zajęcia
się projektami wszelkiego rodzaju
razem z innymi wiernymi Dzieła,
innymi chrześcijanami albo osobami,
które po prostu dzielą z nami
pragnienie przeobrażania świata na
obraz Chrystusa — prawdziwego
Boga i prawdziwego człowieka.

Z elastycznością mięśnia

Dla wiernych Opus Dei
charakterystyczne jest zawsze
działanie z całkowitą swobodą,
«dlatego że właściwe dla naszego
szczególnego powołania Bożego jest
uświęcanie się, poprzez pracę przy
różnych codziennych ludzkich
zadaniach w zależności od tego, co
dyktuje własne sumienie, przy
poczuciu osobistej odpowiedzialności
za nasze dobrowolnie wybrane
zajęcia, w ramach wiary i moralności
Jezusa Chrystusa»[15]. W ten sposób
rozumieli to od początku członkowie



Dzieła, promując inicjatywy
wszelkiego rodzaju, od świata
finansów po świat gospodarstwa
domowego, od rolnictwa po edukację
czy komunikację. Wszystkie te
inicjatywy mają w jakiś sposób swoją
inspirację w orędziu Opus Dei, a
jednak nie należą do niego ani nie są
przez nie organizowane, a jedynie
przez każdą z promujących je osób.

Istotnie głównym apostolstwem
Dzieła jest «apostolstwo przyjaźni i
zaufania, realizowane osobiście
przez każdego i każdą z nas»[16]. Ma
to pewne konsekwencje dotykające z
bardzo bliska sposobu bycia
właściwego wiernym Opus Dei i ich
ewangelizacyjnego trudu. Przede
wszystkim mówi nam to o tym, że
wszyscy przeżywają swoje oddanie
«z jednakowym poświęceniem»,
ponieważ «powołanie i
odpowiadająca mu misja obejmują
całe nasze życie»[17]. W związku z
tym wszyscy jesteśmy tak samo



ważni, wszyscy jesteśmy
współodpowiedzialni za wspólną
misję z tego miejsca, w którym
jesteśmy, i z perspektywy zajęcia,
któremu się poświęcamy.

Ta rzeczywistość stanowi nieustanne
wezwanie do serca każdego z nas,
świadomych, że «Bóg żąda od nas,
żeby apostolska gorliwość wypełniła
nasze serca, żebyśmy zapomnieli o
sobie samych, żebyśmy się zajęli z
pełnym upodobania poświęceniem
całą ludzkością»[18]. To jest z drugiej
strony nasze największe źródło
radości, ponieważ «nic nie może
sprawić większego zadowolenia niż
prowadzenie tak wielu dusz do
światła i ciepła Chrystusa»[19].
Będziemy się przybliżać do innych w
postawie przyjaźni kogoś, kto widzi
w każdej osobie syna Boga, córkę
Boga, choćby nie wszyscy byli
świadomi swojej kondycji. «Osoby,
których nikt nie nauczył doceniać ich
życia codziennego», przed którymi



naszym przykładem i naszym
słowem będziemy się starali odkryć
«tę wielką prawdę: Jezus Chrystus
zatroszczył się o nas, nawet o
najmniejszych, aż po najmniej
znaczących»[20].

Z drugiej strony, fakt, że głównym
apostolstwem jest apostolstwo
osobiste, sprawia, że trudno jest
ocenić ilościowo pracę
ewangelizacyjną Opus Dei albo jej
wpływ na całość misji Kościoła.
Chodzi o milczącą rewolucję, która
pragnie przemienić oblicze
środowisk pracy, miast, całych
społeczeństw, bez hałasu i pompy.
Święty Josemaría cieszył się, widząc,
że toczy się «praca, która nie zwraca
uwagi, którą niełatwo wyrazić w
statystykach, lecz która tworzy
owoce świętości w tysiącach dusz
dążących za Chrystusem, w
milczeniu i skutecznie, pośród
codziennych zadań
zawodowych»[21].



Wreszcie ta cecha własnego
apostolstwa Dzieła sprawia, że Opus
Dei jest z konieczności 
zorganizowaną dezorganizacją.
Logicznie rzecz biorąc, będzie to
minimalna struktura związana z
formacją, jakiej wierni potrzebują w
celu utrzymania przy życiu ich
odpowiedzi miłości Bogu i każdej
osobie pośród świata. Nacisk na
spontaniczność i inicjatywę wynika z
tego, że wszyscy jesteśmy
współodpowiedzialni albo, jak
przypomina prałat Opus Dei w
swoim ostatnim liście, «wszyscy
mamy Dzieło w naszych rękach»[22].
W rzeczywistości wszystkie te cechy,
które są właściwe dla Dzieła tak, jak
Bóg przekazał to św. Josemaríi,
stanowią dla nas równocześnie dar,
za który musimy być wdzięczni,
skarb, który zawsze możemy
zgłębiać, żeby się nim cieszyć i
napełniać się wdzięcznością, oraz
zadanie, za którego wykonanie



jesteśmy z Bożego wezwania
odpowiedzialni.

Tłum. Bronisław Jakubwski

[1] Por. Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 28 października 2020 r., 2.

[2] Franciszek, adhortacja apostolska
Gaudete et exsultate, 19.

[3] Św. Josemaría, List 3, 91.

[4] Franciszek, Gaudete et exsultate,
20.

[5] Tamże, 21.

[6] Św. Josemaría, List 3, 2a.

[7] Św. Josemaría, List 1, 5b.

[8] Św. Josemaría, List 3, 8b.



[9] Św. Josemaría, List 31, 11.
Cytowane w: Mons. Fernando Ocáriz,
List pasterski, 28 października 2020
r., 8.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 28 października 2020 r., 6.

[11] Tamże, 8.

[12] Tamże, 7.

[13] Św. Josemaría, List 3, 14a.

[14] Tamże, 15a.

[15] Tamże, 43d.

[16] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 28 października 2020 r., 5.

[17] Tamże, 8.

[18] Św. Josemaría, List 1, 22a.

[19] Tamże, 22c.

[20] Tamże, 22c.



[21] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 71.

[22] Mons. Fernando Ocáriz, List
pasterski, 28 października 2020 r., 27;
por. św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 19.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/zawsze-otwarte-zaproszenie/

(01-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/zawsze-otwarte-zaproszenie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zawsze-otwarte-zaproszenie/

	Zawsze otwarte zaproszenie

