
opusdei.org

Zapał apostolski
chrześcijanina

Prowadzenie dusz do Boga (na
tym polega chrześcijańskie
apostolstwo) stanowi zadanie
wszystkich wiernych,
wynikające z samego faktu
bycia członkiem Mistycznego
Ciała Chrystusa. (z książki
ścieżki światłości)

05-04-2020

Zapał apostolski jest postawą
konieczną właśnie dlatego, że
świętość można osiągnąć jedynie w
Kościele i dzięki Kościołowi.



Prowadzenie dusz do Boga (na tym
polega chrześcijańskie apostolstwo)
stanowi zadanie wszystkich
wiernych, wynikające z samego faktu
bycia członkiem Mistycznego Ciała
Chrystusa. Dlatego troski o
osiągnięcie świętości nie da się
oddzielić od troski o dusze, którą w
każdej chwili należy realizować z
wielkim szacunkiem i umiłowaniem
wolności sumień. Biskup del Portillo
podkreśla znaczenie osobistego
apostolstwa przyjaźni oraz zaufania i
na nowo uwydatnia zagadnienie
chrześcijańskiej przyjaźni, tak
szeroko omawiane przez Ojców
Kościoła oraz w nauczaniu św.
Josemaríi. Środkiem tego apostolstwa
jest harmonijne i płodne połączenie
słowa i przykładu. Jego zasadniczym
zaś celem przekazanie wiary innym
osobom lub jej umocnienie. Często
przyjmuje on bardzo konkretną
formę – służenia za narzędzie, dzięki
któremu dusze oddalone od Boga
przez grzech pojednają się z Nim: to



apostolstwo Spowiedzi, któremu don
Álvaro poświęcał tyle miejsca. Kilka
fragmentów zamieszczonych pod
koniec rozdziału podkreśla
znaczenie cnót teologalnych i
ludzkich w pracy apostolskiej; jeśli
chodzi o te ostatnie, szczególnie
wyróżniają się wśród nich:
pracowitość, czystość serca,
cierpliwość i męstwo, umiarkowanie
w korzystaniu ze środków
materialnych, optymizm i radość.

Zadanie wszystkich

Gdy mowa o misji Kościoła, istnieje
ryzyko traktowania jej jako czegoś,
co przystoi tym, którzy głoszą słowo
od ołtarza. Jednak misję powierzoną
przez Chrystusa Jego uczniom mają
realizować wszyscy, którzy tworzą
Kościół. Wszyscy, każdy zgodnie ze
swoją pozycją społeczną, powinni
jednomyślnie współpracować w
realizacji wspólnego zadania.
„Powołanie bowiem chrześcijańskie –



stwierdza Sobór Watykański II – jest
z natury swojej również powołaniem
do apostolstwa (…). Istnieje w
Kościele różnorodność posługiwania,
ale jedność posłannictwa. Apostołom
i ich następcom powierzył Chrystus
urząd nauczania, uświęcania i
rządzenia w Jego imieniu i Jego
mocą. Jednak i ludzie świeccy,
stawszy się uczestnikami funkcji
kapłańskiej, prorockiej i królewskiej
Chrystusa, mają swój udział w
posłannictwie całego Ludu Bożego w
Kościele i na świecie” (Apostolicam
actuositatem 2). Każdy chrześcijanin
upodabnia się do Chrystusa przez
Chrzest i ma udział w Jego
odkupieńczej misji; aktywna
współpraca w przekazywaniu
ludziom wszystkich epok słowa
głoszonego przez Chrystusa jest
obowiązkiem każdego ochrzczonego.
[1]

Szczere uczestnictwo w tak wielkim
zadaniu zakłada z jednej strony



szczególną odpowiedzialność, z
której wszyscy zdamy sprawę Bogu; z
drugiej zaś oznacza wielki zaszczyt,
którego udziela nam Trójca
Przenajświętsza, niezasłużony
przejaw miłości i zaufania Pana do
swoich dzieci. Obyśmy wszyscy
starali się je wiernie wypełnić,
przemieniając dzięki Bożej łasce całe
nasze życie – niezależnie od tego, co
czynimy – w słowo Boga kierowane
do wszystkich, z którymi
przestajemy, którzy nas widzą,
którzy pracują obok nas. Każdy na
miejscu, gdzie powołał go Bóg (por. 1
Kor. 7, 17-20), powinien podejmować
wysiłek odkrywania – o czym
codziennie przypominał swoim
słowem i swoim przykładem nasz
Ojciec [św. Josemaría] – tego quid
divinum ukrytego we wszystkich
okolicznościach a zdolnego
przemienić naszą drogę ziemską w
drogę Bożą. [2]



Pierwsi chrześcijanie, współcześni
Jezusowi i Apostołom lub należący
do pokoleń następujących
bezpośrednio po nich, byli bardzo
świadomi swojej misji. Owocem ich
nawrócenia było coraz większe
zaangażowanie w wypełnianie
obowiązków wynikających z ich
pozycji w świecie. Na przykład
Tertulian pisze: „Mieszkamy na tym
świecie tak samo jak wszyscy inni i
nie gardzimy forum, nie gardzimy
targowiskiem, używamy kąpieli,
chodzimy do magazynów,
warsztatów, gospód, targów i
sklepów. Spotykamy się razem z
wami na okrętach, razem odbywamy
służbę wojskową, razem uprawiamy
rolę i razem prowadzimy handel.
Dlatego jest między nami wymiana,
bo sztukę naszą i pracę oddajemy na
wasz użytek” (Apologetyk 42)61 (…).
W efekcie tej postawy i w efekcie
gorliwego apostolstwa
chrześcijaństwo w krótkim czasie
rozrosło się w sposób zdumiewający.



Niewątpliwie wspomagała tych
naszych braci łaska Boża, ale wiemy
też, że oprócz tego ich odpowiedź
była zawsze heroiczna, nie tylko
wobec mąk, ale również we
wszystkich momentach życia. Nic
dziwnego więc, że ten sam Tertulian
mógł napisać: „Od wczoraj jesteśmy,
a wszystko, co macie, już
zapełniliśmy: miasta, wyspy,
kasztele, miasteczka, rady miejskie,
nawet wojskowe obozy, cechy w
Rzymie i na prowincji, pałac, senat,
forum… Wam zostawiliśmy tylko
świątynie!” (ibidem 37) [3]

Gorliwość o dusze

Bóg potrzebuje naszego apostolstwa.
On, który jest wszechmogący,
zechciał nas potrzebować, uzależnić
swoje odkupieńcze dzieło od naszej
odpowiedzi. Jesteśmy narzędziami,
którymi Bóg chce się posłużyć dla
dobra wszystkich dusz. Jeśli Pan nas
wezwał, jeśli spotkaliśmy Go i



spotykamy codziennie pośród
trudów tego świata, jeśli wylał na nas
swą łaskę, troszcząc się o nas
ojcowską miłością, to nie uczynił tego
tylko dla naszego osobistego
szczęścia i świętości (…). Pan szukał
nas po to, by uczynić każdego z nas
jakby głośnikiem ogłaszającym
bliźnim skarb, który odkrył. Aby
dokonywać cudów, Bóg oczekuje
jedynie naszej odpowiedzi.[4]

Niech nikt nie sądzi, że wszystko na
ten temat już wie: trzeba więcej –
dużo więcej – gorliwości apostolskiej,
więcej oddania się duszom, więcej
okazji do rozmów. Niech każdy i
każda z was szuka światła od Ducha
Świętego, na modlitwie i w
kierownictwie duchowym, pytając
samych siebie: jak mogę być lepszym,
skuteczniejszym narzędziem? Jakie
przeszkody stawiam łasce? Do jakich
środowisk, do jakich osób mógłbym
dotrzeć, gdybym był mniej wygodny



– bardziej zakochany w Bogu – i miał
większego ducha ofiary? [5]

„Pójdźcie za Mną, a uczynię was
rybakami ludzi” (Mt 4, 19): Pan
wezwał nas osobiście, byśmy do
Niego dołączyli i – co jest konieczną
konsekwencją tego zaproszenia –
bezustannie nas przynagla, byśmy
prowadzili do Niego kolejne dusze,
będąc – o czym wiemy – „rybakami
ludzi”. Wymóg apostolstwa wyrasta
jako wymóg bezpośredni ze
zjednoczenia z Chrystusem,
ukonkretniając się również w
zadaniu jedności, to znaczy
jednoczeniu dusz z Chrystusem.
Mężczyzna, kobieta, którzy
podejmują wysiłek utożsamiania się
każdego dnia coraz silniej z Panem, z
dnia na dzień napełniają się tymi
samymi żarliwymi uczuciami
Mistrza. Nie zapominajmy, że Jezusa
też wzruszały tłumy błąkające się jak
owce bez pasterza, że troszczył się o
każdą spotkaną na swojej drodze



osobę. Jednocześnie nasz Pan Jezus
Chrystus, boski Nauczyciel
nauczający słowem i przykładem,
pokazuje nam, że również w chwili
zmęczenia – a powiedziałbym,
myśląc o tobie i o sobie – w chwili
oschłości, gorliwość apostolska
wyschnąć nie może.[6]

Tylko „wiara, która działa przez
miłość” (Ga 5, 6), jest zdolna
przynieść nam zwycięstwo w walce o
rozszerzenie Królestwa Bożego: „tym
właśnie zwycięstwem, które
zwyciężyło świat, jest nasza wiara” (1
J 5, 4). Przed nią padają góry,
najpotężniejsze przeszkody, jakie
możemy spotkać na drodze,
ponieważ nasz Bóg nie przegrywa
bitew. Idźcie zatem in Nomine
Domini, w Imię Pańskie, z radością i
pewnością. Bez pesymizmu! Jeśli
pojawią się trudności, Bóg obficiej
udzieli również swojej łaski; jeśli
pojawi się więcej trudności, jeszcze
więcej łaski spłynie z Nieba; jeśli



będzie wiele trudności, będzie też
wiele łaski. Pomoc Boża jest
proporcjonalna do przeszkód, jakie
świat i diabeł stawiają pracy
apostolskiej. Dlatego odważyłbym się
wręcz stwierdzić, że trudności są
korzystne, ponieważ przez nie
otrzymamy więcej pomocy od Boga.
„Gdzie jednak wzmógł się grzech,
tam jeszcze obficiej rozlała się
łaska” (Rz 5, 20).[7]

Zadanie, jakie otrzymała garstka
ludzi zebrana na Górze Oliwnej w
pobliżu Jerozolimy podczas owego
wiosennego poranka 30 roku naszej
ery, miało wszelkie cechy
„niemożliwej do wypełniania misji”.
„Gdy Duch Święty zstąpi na was,
otrzymacie Jego moc i będziecie
moimi świadkami w Jerozolimie i w
całej Judei, i w Samarii, i aż po
krańce ziemi” (Dz 1, 8). Ostatnie
słowa Chrystusa przed
Wniebowstąpieniem wydawały się
szaleństwem. Z zapadłego zakątka na



peryferiach imperium rzymskiego
kilku prostych ludzi – ani bogatych,
ani mądrych, ani wpływowych –
miało zanieść na cały świat
przesłanie pewnego skazańca.
Niespełna trzysta lat później
olbrzymia część rzymskiego świata
nawróciła się na chrześcijaństwo.
Nauka Ukrzyżowanego pokonała
prześladowania ze strony władz,
pogardę mędrców, opór wobec
pewnych wymagań moralnych
sprzeciwiających się namiętnościom.
I mimo zmiennych kolei dziejów dziś
chrześcijaństwo wciąż jeszcze
stanowi największą siłę duchową
ludzkości. Można to wyjaśnić jedynie
działaniem Bożej łaski. Łaska ta
jednakże działała poprzez ludzi,
którzy wiedzieli, że zostali obdarzeni
misją, i misję tę wypełnili. [8]

Szacunek i umiłowanie wolności

Godność ludzi, uczynionych na obraz
i podobieństwo Boże, jest tak wielka,



że Pan szanuje naszą wolność.
Dlatego, moje dzieci, możemy
powiedzieć Panu „tak” i możemy
powiedzieć Mu „nie”. Możemy
odpowiedzieć fiat63 (Łk 1, 38) jak
Najświętsza Dziewica, powiedzieć
„tak” na całe życie, ale możemy też
odpowiedzieć, że nam się nie chce.
To zależy od nas. Duch Święty mówi
w Piśmie Świętym: „Przed ludźmi
życie i śmierć, co ci się podoba, to
będzie ci dane” (Syr 15, 18). Taka jest
ludzka kondycja podczas ziemskiego
życia: cieszymy się możliwością
wyboru między służbą Bogu, który
jest godzien całej naszej miłości, a
odwróceniem się od Niego. Dzieci
moje, lepiej wybrać wąską drogę,
ciasną bramę, stromą ścieżkę… O
wiele lepiej, a iść nią nie jest trudno,
bo Pan da nam siły. [9]

[Bóg] jest naszym Ojcem, naszą siłą,
naszym światłem i prowadzi nas
naprzód. Chce, byśmy byli święci,
dlatego udziela nam wszelkich łask



potrzebnych do tego, żebyśmy szli
naprzód tą ścieżką miłości, jaką jest
nasze życie. Ale każdy z nas –
świadomie to powtarzam – może te
łaski przyjąć albo też wyrzucić je
przez okno, jak to robią w Rzymie ze
starymi gratami w noc sylwestrową.
Obyśmy, moje dzieci, przyjmowali
łaskę Bożą, obyśmy odpowiadali na
to szczególne upodobanie,
odpowiadając Bogu miłością na
miłość. [10]

Wolność jest to wielki dar, którego
zechciał nam udzielić Bóg, mimo że
dzięki swojej wszechwiedzy jeszcze
przez stworzeniem świata wiedział,
że człowiek popełni błąd, że nastąpi
grzech pierworodny i grzechy
osobiste. I że do odkupienia tych
grzechów konieczne będzie
wcielenie Drugiej Osoby Trójcy
Przenajświętszej, by stała się Ona
człowiekiem i odkupiła nas od
grzechów. A więc mimo tego
wszystkiego Pan nie chciał nas



pozbawiać tego wielkiego daru:
wolności. Zatem skoro Bóg
uszanował ją do tego stopnia, że
wolał dać nam wolność nawet
kosztem śmierci Jezusa Chrystusa za
nas, my powinniśmy szanować
wolność bliźnich. [11]

Ksiądz prał. Escrivá de Balaguer
wielokrotnie rozważał fragment
Ewangelii, w którym Jezus,
zwracając się do uczniów, powiedział
im: „Już was nie nazywam sługami
(…), ale nazwałem was
przyjaciółmi” (J 15, 15). Bóg, który
nas miłuje, chce naszej miłości,
dlatego szanuje naszą wolność –
kocha ją, ponieważ bez wolności nie
może być miłości. Jak już
wspomniałem, motywy te były
jednym z głównych tematów, wokół
których koncentrowała się modlitwa
Założyciela Dzieła. Poruszała go myśl
o Bogu wszechmogącym, który
miłuje ludzi do tego stopnia, że aż
zapomina o naszych buntach i



niewiernościach, przebacza nasze
grzechy, żebrze u nas o odpowiedź
naszej miłości. [Nasz Ojciec]
doskonale dostrzegał wartość
wolności, konieczność zabiegania o
to, by ludzie do głębi doceniali ten
Boży dar bycia wolnymi. Cały jego
apostolat, cała jego pedagogia
bazowały na szacunku dla wolności,
a nawet na wzmacnianiu wolności –
dążył bowiem do tego, by ludzie czuli
się wolni i uczyli się korzystać z tej
wolności, wybierając miłość i
poświęcenie, a nie egoizm. „Na
płaszczyźnie ludzkiej – powtarzał
wielokrotnie – chciałbym pozostawić
wam jako dziedzictwo: dobry humor
i umiłowanie wolności”. [12]

Należy pomagać innym właściwie
korzystać z wolności. Nie jest
bowiem wolnością uczynienie z
siebie niewolnika wad. Nie jest
wolnością np. dobrowolne
wchodzenie w świat narkotyków. To
jest brak wolności, to jest własne



zniewolenie. Trzeba takim ludziom
pomagać, jak tylko możemy, jak Bóg
nam wskazuje: po pierwsze
modlitwą, po drugie
przekonywaniem. Ale zawsze
szanując wolność, jako coś bardzo
wielkiego, bardzo wielkiego, bardzo
wielkiego: bez wolności nie możemy
zdobyć Nieba; bez wolności nie
można podobać się Bogu.

Zapiski ze spotkania rodzinnego.
Rzym, 14 II 1990.

Ów szacunek dla praw i dla wolności
wszystkich ludzi wzbudził u [św.
Josemaríi] wstręt do wszelkich form
fanatyzmu i przemocy, aż do
zapewnienia z całego serca: „Gdyby
ktoś chciał nękać tych, którzy się
mylą, bądźcie pewni, że poczuję
przynaglenie, by stanąć obok nich, by
z miłości do Boga dzielić z nimi ich
los”. Wywiad udzielony czasopismu
„Scripta Theologica” 13 (1981), str.
383-401.



Opublikowany w Rendere amabile la
verita, op. cit., str. 265.

Apostolstwo przyjaźni i zaufania

Jezus chce nadal realizować ten Boży
połów, posługując się każdym z was,
właśnie wtedy, gdy wykonujecie
swoją pracę. Zgodnie z nauczaniem
Założyciela Opus Dei chcę wam
przypomnieć, że gdy jesteście wśród
waszych kolegów w pracy, wśród
waszych krewnych, wśród osób, z
którymi stykacie się z jakiegokolwiek
powodu, musicie w nich widzieć
dusze: dusze odkupione Krwią
Chrystusową, powołane do udziału w
wiecznej szczęśliwości Nieba. Jeśli
Pan postawił was obok nich, to po to,
byście pomogli im w zdobyciu Nieba.
Jak? Waszą braterską przyjaźnią,
oddaną i wierną służbą,
odpowiednim słowem, pomagając im
zbliżyć się do źródła Bożej łaski,
przede wszystkim do Sakramentu



Pokuty i do Najświętszej Eucharystii.
[13]

Czym jest przyjaźń? Przyjaźń nie
polega na tym, że widzimy kogoś i
pozdrawiamy go: „hej!”. Nie, to
umiejętność zrozumienia,
umiejętność poświęcenia się dla
drugiej osoby, pomagania, bycia
zawsze gotowym do czynienia
przysług, o które jesteśmy proszeni –
prawdziwa przyjaźń powstaje
właśnie tak. Wówczas logiczne jest,
że chcemy dzielić się z naszymi
przyjaciółmi największym skarbem,
jaki mamy: skarbem wiary, relacji z
Bogiem. Dzieje się to automatycznie.
Nie jest brakiem naturalności. Jest
niczym źródło wypływające ze skały
– bez wysiłku. Staraj się zostać
przyjacielem swoich przyjaciół –
przebaczając im, rozumiejąc,
miłując, czyniąc przysługi – a zaraz
zobaczysz, jak ci twoi przyjaciele
wcześniej czy później przyjdą do
ciebie, by otworzyć przed tobą swoje



serca. Wszyscy musimy od czasu do
czasu otworzyć przed kimś serce.
Gdy przeżywamy cierpienie, chcemy,
chcemy prosić o radę. Gdy
przeżywamy radość, czujemy
potrzebę podzielenia się nią z drugą
osobą. Wszystkie dusze i wszystkie
serca potrzebują czasem dać upust
swoim przeżyciom, usunąć nadmiar
przeżyć, tak jak nadmiar wody
przelewa się przez tamy służące do
magazynowania wody do
podlewania pól lub też do produkcji
prądu elektrycznego (…). Jeśli zbierze
się zbyt dużo wody, pozostawia się
miejsce, przez które może ona uciec.
Tak też dzieje się z duszami i
sercami: potrzebują czasem kanału
odwadniającego. A kto jest tym
kanałem? Przyjaciele, osoby
ukochane. Przyjdzie chwila, gdy
zaczną z tobą rozmawiać i powiedzą
ci: to mi jest, z tamtego się cieszę,
przeżywam to cierpienie; a ty
będziesz wówczas umiał
wypowiedzieć – dzięki pomocy Bożej



– odpowiednie słowo, które uleczy
ranę, radę, aby pokonać złą chwilę,
aby pobudzić życie wewnętrzne. [14]

Przyjaźń to poświęcenie się dla
przyjaciela, służenie mu, modlitwa
za niego, traktowanie go tak, by
poprzez zaufanie i poprzez przykład
zbliżył się do Boga. Niczego nie
oczekujemy w zamian za to
poświęcenie, ale naturalne jest jego
odwzajemnienie. I wówczas
nadchodzi moment zasiania w jego
duszy ziarna nadprzyrodzonego. Czy
jest to instrumentalizacja przyjaźni?
Nie. Jest to doprowadzenie jej do jej
logicznej konsekwencji: skoro
przyjaźń jest dawaniem, czy możemy
dać cokolwiek cenniejszego od Boga?
Powiem więcej, jeżeli dając
przyjaciołom Boga, nie posuwamy
się do hojnej ofiary, wątpię w
prawość takiej przyjaźni, jest to
raczej egoizm: miłuję go, bo on
miłuje mnie. Przyjaźń polega na
dawaniu siebie bez oczekiwania



czegokolwiek w zamian; wtedy
właśnie otrzymuje się największą
radość, kiedy widzimy, jak Bóg wnika
w duszę człowieka, który był od
Niego oddalony, lub jak wnika z
jeszcze większą intensywnością w
osoby już bardzo blisko z Nim
zjednoczone, ale które mogą być
jeszcze bliżej, wszyscy bowiem
codziennie musimy przybliżać się
coraz bardziej do Boga, z coraz
większą intensywnością. [15]

Nie możemy odnosić się do ludzi tak,
jakby byli przedmiotami. Wszystko
jedno, czy są wysocy, czy niscy,
sympatyczni czy antypatyczni, grubi
czy chudzi, chorzy czy zdrowi – są
ludźmi, za których Pan przelał swoją
Krew. Każdy wart jest całej Krwi
Chrystusa (por. 1 P 1, 18-19). Musisz
na nich patrzeć, jak na swoich braci,
ponieważ są braćmi Jezusa Chrystusa
i dziećmi tej samej Matki. Jezus tuż
przed swoją śmiercią podarował
nam swoją Matkę; od tamtego



momentu wszyscy my, ludzie,
jesteśmy bliżsi jako bracia
Chrystusowi i sobie nawzajem.
Niektórzy postrzegają przyjaźń
odmiennie. Nie jest to słuszne.
Przyjaźń oznacza poświęcenie, ofiarę
za osoby, które kochamy. Jest to
miłość żywa i praktyczna, która
pobudza nas do umartwienia, do
starania się, by ułatwić wędrówkę
innym, rozumieć, odpuszczać,
wybaczać, to właśnie żywa i
praktyczna miłość. Prawdziwa
przyjaźń jest konsekwentna i trwa do
końca. Jeśli nie troszczysz się o
zbawienie danej osoby, nie jesteś jej
przyjacielem. Co najwyżej poczujesz
ludzką przychylność, może
zabarwioną egoizmem czy
zmysłowością. Jeśli jesteś
prawdziwym przyjacielem, będziesz
pragnął, by dana osoba się uświęciła,
by została świętą. Musisz zastosować
w tym celu odpowiednie środki. A
zatem apostolstwo nie oznacza
instrumentalizowania przyjaźni,



przeciwnie, właśnie apostolstwo
stanowi wypełnienie obowiązków,
jakie narzuca prawdziwa przyjaźń. 
[16]

Jedną z cech przyjaźni jest stałość w
kontaktach. Jeśli rozmawiamy z kimś
„od wielkiego dzwonu” i co więcej –
rozmowy te ograniczają się niemal
wyłącznie do zaproszenia na jakieś
spotkanie formacyjne,
najprawdopodobniej nie chodzi tu o
przyjaźń, a o zwykłą znajomość,
przez co owoce będą niewielkie.
Przyjaźń zakłada wspólne
zainteresowania i miłość do ludzi, co
oznacza kochanie ich takimi, jakimi
są, poświęcanie im czasu, rozumienie
ich, niezrywanie stosunków, nawet
gdyby wydawało się, że nie
odwzajemniają się nam lub czynią to
zbyt wolno. [17]

Nigdy nie traćcie z oczu tego
szczerego wymiaru ludzkiego –
ludzkiego właśnie dlatego, że Bożego



– naszej pracy apostolskiej.
Apostolstwo oprócz tego, że jego
podstawą jest modlitwa i ofiara,
wymaga zastosowania przede
wszystkim środków
nadprzyrodzonych, inaczej nie
przyniesie ono owoców. Chcę wam
przypomnieć, że apostolstwo stanowi
nadmiar miłości, jest miłością
nadprzyrodzoną i ludzką. Proście
więc Pana, by powiększył wasze
serca, tak, byście mieli wielu
przyjaciół i by każdy z nich był celem
waszego apostolstwa, odnosząc się
do każdego z nich odpowiednio do
jego sytuacji osobistej i trwając w tej
relacji, nawet jeśli owoce się
opóźniają. Bądźcie rozrzutni w
miłości, drogie córki i drodzy
synowie, choćby nie okazywano
wam wzajemności. Przyjmujcie
wszystkich z uśmiechem,
umartwiajcie się za nich, umiejcie
nie dostrzegać drobnostek
związanych z codziennym
współżyciem, nie nadając im



nadmiernego znaczenia. Szukajcie
tego, co łączy, nie tego, co dzieli.
Bądźcie pozytywni. Trzeba
postanowić, że będziemy chętnie
rezygnować z tego, co osobiste, aby
zdobyć duszę. [18]

[Święty Josemaría], opierając się na
solidnych podstawach własnego
doświadczenia, doradzał zdobycie
przychylności Anioła Stróża danej
osoby, którą chcemy sprowadzić na
drogi przyjaźni z Bogiem i
apostolstwa (…). Śmiało zatem,
odnówmy te sojusze duchowe, które
Bóg w swojej Mądrości i Dobroci
przewidział jako pomoc dla swoich
dzieci. [19]

Świadectwo przykładu

Nasza kultura zwróciła się ku
złudzeniu hedonizmu, przez co
wydaje się tragicznie niezdolna do
rozszyfrowania przykazania miłości.
Kulturze tej wydaje się ponadto
sprzecznością, by miłość mogła być



przykazana; pragnęłaby oddzielić
miłość od wyrzeczenia, od ofiary, i
odrzuca wskazówkę Jezusa: „Nikt nie
ma większej miłości od tej, gdy ktoś
życie swoje oddaje za przyjaciół
swoich” (J 15, 13). W tym kontekście
wszyscy chrześcijanie, a wśród nich i
kobiety, o których dziś szczególnie
pragnę mówić, są powołane do
świadectwa miłości na wzór miłości
Chrystusa do Kościoła: miłości
wiernej i owocnej, powstałej z
akceptacji i przebaczenia, miłości,
która daje się bez wyrachowania,
cierpliwej, wyrozumiałej,
zapominającej o sobie samej. Ale
jednocześnie miłości wymagającej:
Bóg w istocie żąda od każdego tyle,
ile jest on w stanie dać, i to właśnie
dlatego, że nas kocha i chce, byśmy
byli świętymi. [20]

To objawienie miłości, umiejętności
życia wypełniając Wolę Bożą, jest
świadectwem, jakiego współczesny
świat oczekuje od chrześcijan.



Świadectwo hojności bez ograniczeń,
świętej czystości, subtelnego
szacunku, staranności, wierności. I
siły, ponieważ wszystkie te cnoty
wymagają tego, by nie usuwać ich w
zakamarki prywatnego życia, ale
okazywać je – mimo przeszkód i w
sposób dotykalny, w zwyczajach, w
rodzinie, w wychowaniu dzieci, w
relacjach społecznych, w
środowiskach zawodowych. Myślę o
obronie życia od poczęcia, o
dowartościowaniu, bez kompleksów,
macierzyństwa, płodności
małżeńskiej, a także dziewiczości i
czystości w narzeczeństwie. Myślę o
zdecydowanej obronie i promocji
prawdy w środowisku
intelektualistów, ponad wszelkie
uwarunkowania i kompromisy.
Myślę o propagowaniu wzorów lepiej
odpowiadających godności człowieka
jako obrazu Boga (np. w modzie czy
w przedstawieniach). Myślę o
potwierdzeniu prymatu osoby
ludzkiej, z jej prawami, jej ambicjami



i jej wymaganiami we wszystkich
działaniach zawodowych. Myślę o
konieczności odbudowania
niezastąpionej wartości pracy w
domu, stanowiącej wspaniałe pole
praktykowania jednej z
podstawowych cnót
chrześcijańskich: ducha służby. I w
końcu myślę o pasjonującej
przygodzie, do której wszyscy jako
chrześcijanie i dzieci Boże jesteśmy
wezwani – chodzenia po wszystkich
drogach ziemi, wiedząc, że każdy
uczciwy zawód i każde uczciwe
zajęcie jest okazją do spotkania z
Panem. A zatem powinniśmy żyć
zgodnie z tym wezwaniem: Bóg
oczekuje, że każdy z nas, pozostając
na swoim miejscu w świecie,
przemieni wszystkie swoje działania
w arcydzieło miłości i służby. Nie ma
więc nic bardziej oddalonego od
spojrzenia chrześcijańskiego niż
pesymizm czy narzekanie. Bóg jest
Radością, jest Miłością, jest Darem i
pragnie kontemplować odbijające się



w życiu każdego z nas własne
doskonałości. [21]

Gdy chrześcijanin, w pełni świadomy
tej głębokiej rzeczywistości,
podejmuje wysiłek postępowania jak
Chrystus, oczywiste jest, że może się
natknąć na trudności, zderzyć się ze
zdechrystianizowanym w tylu
miejscach otoczeniem. Tego samego
doświadczał nasz Pan, a „uczeń nie
przewyższa nauczyciela” (Mt 10, 24).
Jesteśmy ze świata, ale nie należymy
do świata. Jesteśmy ze świata i
żyjemy w świecie, aby go uświęcić,
aby przyprowadzić go z powrotem
do Boga. Dlatego też nie ulegajmy
fałszywej naturalności, nakazującej
ukrywać swoje chrześcijaństwo, gdy
okoliczności panujące w otoczeniu
okazują się niekorzystne. Nie
maskujmy się też, przyjmując
nawyki czy zwyczaje przeciwne
naszemu byciu w Chrystusie. Bez
żadnych fanatyzmów, które nie mogą
się pojawić tam, gdzie miłość jest



przeobfita, nie zatrzymujmy się z
powodu wrzawy tych, którzy
postępują jako „wrogowie krzyża
Chrystusowego” (Flp 3, 18), a która
nadal dla wielu jest głupstwem lub
zgorszeniem (por. 1 Kor 1, 18).

Tak powinniśmy działać: po pierwsze
przykład. Przykład miłości
Chrystusowej, kształtującej nasze
braterstwo i pobudzającej nas do
miłowania wszystkich ludzi. Nie ma
jednak prawdziwej miłości, jeśli nie
kochamy bliźnich takich, jakimi są:
również z ich wadami. Jeżeli
kochamy jedynie dobre rzeczy, nie
będziemy miłować nikogo, ponieważ
wszyscy jesteśmy pełni wad, ponadto
nie będziemy mieli żadnej zasługi.
Miłość Chrystusa, zjednoczona z
modlitwą i stałym apostolstwem
naprawdę przyciąga dusze do Boga. 
[22]

Pierwsze apostolstwo:
przekazywanie wiary



W tym życiu nigdy nie będziemy
mogli w pełni poznać skutków
naszego działania – dobrego
przykładu czy zgorszenia – u osób,
które znalazły się w naszym
otoczeniu. Pierwszym i zasadniczym
obowiązkiem każdego chrześcijanina
jest postępowanie zgodnie z wiarą,
spójność z wyznawaną doktryną.
„Wy jesteście światłem świata. Nie
może się ukryć miasto położone na
górze. Nie zapala się też światła i nie
stawia pod korcem, ale na
świeczniku, aby świeciło wszystkim,
którzy są w domu. Tak niech świeci
wasze światło przed ludźmi, aby
widzieli wasze dobre uczynki i
chwalili Ojca waszego, który jest w
niebie” (Mt 5, 14-16). Jednakże
przykład nie wystarczy: „Tego
rodzaju apostolstwo nie polega
jednak na samym tylko świadectwie
życia. Prawdziwy apostoł szuka
okazji głoszenia Chrystusa również
słowem, bądź to niewierzącym, by
ich doprowadzić do wiary, bądź



wierzącym, by ich pouczyć, umocnić
i pobudzić do gorliwszego
życia” (Apostolicam actuositatem 6).
Nie jest to zadaniem „specjalistów”.
Sobór Watykański II przypomniał
obowiązek apostolstwa, jaki
spoczywa na każdym świeckim
osobiście. „Apostolstwo
indywidualne, którego przeobfitym
źródłem jest życie prawdziwie
chrześcijańskie (por. J 4,14), stanowi
początek i warunek wszelkiego
apostolstwa świeckich, również
zrzeszonego, i nie można go niczym
zastąpić. Do tego rodzaju
apostolstwa, zawsze i wszędzie
owocnego, a w niektórych
okolicznościach jedynie przydatnego
i możliwego, są wezwani i
zobowiązani wszyscy świeccy,
jakiegokolwiek stanu, chociaż nie
mają sposobności lub możności
współpracować w
stowarzyszeniach” (ibidem 16).
Istnieje niezliczona ilość okazji do
prowadzenia takiego apostolstwa, w



istocie całe życie powinno stać się
jednym, nieprzerwanym
apostolstwem.

Artykuł Sal, luz y fermento (Sól,
światło i zaczyn), poświęcony roli
świeckich w misji Kościoła. Rzym,
1989. Opublikowano w „Catholic
Familyland”, nr XXVII, str. 11-14.

By uniknąć ewentualnych okresów
bezwładu, być może wynikających z
niedostrzegania konkretnych
przestrzeni działania, pozwólcie, że
zwrócę się do waszego serca z
kilkoma pytaniami, jakie mają
zainspirować do rachunku sumienia,
który poprowadzi was i mnie do
większego zaangażowania
apostolskiego. Ilu spośród waszych
krewnych, przyjaciół i znajomych nie
zna Chrystusa i nie zna Jego nauki?
Ilu wie na pewno – i podejmuje
decyzje stosownie do tej wiedzy – że
człowiek nie jest tylko ciałem, że
posiada duszę nieśmiertelną? I że



należy zadbać o pokarm dla tej duszy
– którym są sakramenty i modlitwa –
co najmniej w takim samym stopniu,
w jakim troszczymy się o nasze
ciało? Czy wspieramy naszych
znajomych, by prowadzili życie
sakramentalne? Czy nie sprawia
wam bólu fakt, że wiele osób może
mieć martwą duszę, ponieważ nie
żyją w stanie łaski? Ilu z waszych
przyjaciół pamięta o tym, że grzech
śmiertelny powoduje utratę łaski i że
jest on dla człowieka prawdziwym
złem, którego należy unikać ze
wszystkich sił i z Bożą pomocą? Ilu
jeszcze nie wie – lub udaje, że nie wie
– że wywołanie aborcji, niezależnie
od miesiąca ciąży, jest zbrodnią
wobec Boga, ponieważ oznacza
zniszczenie życia ludzkiego w łonie
matki? Iluż nie zna słodkiego smaku
przebaczenia w Sakramencie
Spowiedzi? [23]

Wykorzystujcie pozytywne zjawiska
ujawniające się w niektórych



środowiskach – nonkonformizm,
pragnienie duchowości, troska o
kraje słabiej rozwinięte itd. – starając
się napełnić je duchem
chrześcijańskim. W kontekście tego
zadania należy postrzegać np.
pragnienie pokoju i jedności, dość
rozpowszechnione w niektórych
krajach europejskich, wskazując – o
czym mówił w jednej ze swoich
wypowiedzi papież [Jan Paweł II], że
„tożsamości europejskiej nie można
zrozumieć bez chrześcijaństwa i że w
nim właśnie znajdują się te wspólne
korzenie, z których wyrosła i
dojrzała cywilizacja starego
kontynentu, jego kultura, jego
dynamika, jego przedsiębiorczość,
jego zdolność do konstruktywnej
ekspansji także na inne kontynenty,
jednym słowem to wszystko, co
stanowi o jego chwale” (Jan Paweł II,
przemówienie w Santiago de
Compostela, 9 XI 1982). [24]



Podejmujcie wysiłek praktykowania
tego apostolstwa doktryny, niech
każdy z was wykorzystuje do
maksimum tysiące nadarzających się
w codziennym życiu okazji, takich
jak rozmowy z kolegami i
przyjaciółmi, komentarze do
ważnych wydarzeń i wiadomości
czynione z chrześcijańskiego punktu
widzenia itd. Również wy sami,
spontanicznie i z własnej inicjatywy
stwarzajcie okazje do tego, by w
kwestiach stanowiących przedmiot
aktualnych dyskusji, np. związanych
z obroną życia ludzkiego, świętością
małżeństwa, nadprzyrodzonym
celem Kościoła czy wartością
sakramentów – brzmiało stanowisko
nauki Kościoła. [25]

Apostolstwo Spowiedzi

Jakże bardzo potrzeba ludzi, którzy
pozwolą swoim krewnym i
przyjaciołom odkryć na nowo
Sakrament Pokuty. To przede



wszystkim w tym Sakramencie
objawia się Boże Miłosierdzie.
Wystarczy przypomnieć sobie
dobrego łotra: Odpowiedź Jezusa na
jego wyznanie, z powodu którego
zasłużył na śmierć przed ludzkim
sądem, jest zaskakująca: „Dziś ze
Mną będziesz w raju” (Łk 23, 43).
„Bóg w swoim miłosierdziu – pisze
św. Grzegorz Wielki – nie tylko
odpuszcza nam winy, ale i obiecuje
Królestwo Niebieskie tym, którzy po
zaciągnięciu winy żałują” (Homilia
19 o Ewangeliach). Ale to nie
wszystko: Ile spośród otaczających
nas osób nie jest w stanie
doświadczyć słodkości Eucharystii,
ile z nich nie jest świadomych faktu,
że w Sakramencie tym Chrystus daje
się człowiekowi, duszy w stanie łaski,
ze swoim Ciałem, ze swoją Krwią,
swoją Duszą i swoim Bóstwem? Iluż
młodych, zachwyconych ideałem
powołania, oddala się z powodu
ludzkiego sposobu patrzenia od
swoich rodziców, krewnych i



przyjaciół, którzy nie wiedzą, że Bóg
zasługuje na całkowite oddanie Mu
swojego życia? I tym młodym i ich
rodzicom powiadam: oddajcie się
Panu bez obaw, bez rachowania! Bóg
jest dobrym płatnikiem. I jeszcze
ostatnie pytanie – iluż spośród
naszych znajomych nie zdaje sobie
sprawy – z powodu naszej duchowej
letniości i braku działań apostolskich
z naszej strony – że jesteśmy
chrześcijanami? Popatrzcie, bracia,
dzieci, jak pasjonujące horyzonty
otwierają się przed naszymi oczami. 
[26]

Aby osoby, z którymi się stykamy,
usłyszały głos Boży wzywający
wszystkich do świętości, ich
normalnym stanem musi być stan
łaski. Dlatego apostolstwo spowiedzi
nabiera szczególnego znaczenia.
Tylko w warunkach, w których
przyjaźń z Panem jest czymś
normalnym – przyjaźń, której
podstawą jest stan łaski uświęcającej



– dusze są w stanie usłyszeć
wezwanie, które kieruje do nas Jezus
Chrystus: „Jeśli kto chce pójść za
Mną…” (Mt 16, 24).[27]

Cnoty teologalne w apostolstwie

Ani przeszkody – takie, które
mogłyby się pojawić obecnie, ani
takie, które zaistniałyby w innych
epokach – ani świadomość naszej
małości, nie powinny nas przerażać. 
Inter medium montium pertransibunt
aquae (Ps 104(103), 10) – Woda toruje
sobie drogę wśród gór (…). Jeśli
mamy wiarę, pokonamy każdą
przeszkodę. Czy raczej – Pan ją
pokona. Bo my sami nic nie możemy,
nic nie umiemy, jesteśmy niczym…
ale Pan jest wszystkim, wszystko
umie i wszystko może. [28]

Jeśli nie będziemy stawiać przeszkód,
jeśli oddamy się w ręce Chrystusa
jako posłuszne narzędzia, jeśli ufni
Jego słowu rzucimy się w morze,
trudności znikną, ulotnią się jak dym



– choć czasem pozostaną po nich
zadraśnięcia i zadrapania na naszym
ciele – a ziemia zeschła i pragnąca
wody stanie się ogrodem pełnym
kwiatów i owoców, promieniującym
życiem.

List pasterski, 24 IX 1978, 19.

Otwiera się przed nami przyszłość
pełna nadziei: narody, które obecnie
zaludniają ziemię, jak i te, które
pojawią się z biegiem stuleci,
wszystkie wezwane są do włączenia
się w Chrystusa, całe cywilizacje,
które zupełnie nie znają Pana, w
które jako chrześcijanie mamy
wszczepić ożywczą energię Bożą.
Wszystkim narodom, wszystkim
ludziom, w każdej epoce historycznej
musimy jako chrześcijanie nieść
światło Chrystusa.

List pasterski, 24 IX 1978, 19.

Dziewica pod Krzyżem – kolejna
nauka, którą otrzymujemy od Maryi.



Gdy misja Chrystusa zdaje się
ponosić całkowitą klęskę, a
uczniowie pozostawiają Mistrza
samego, nasza Pani dokonuje
decydującego kroku w pielgrzymce
wiary i wierzy, wbrew wszelkiej
nadziei – że spełni się to, co Bóg
zapowiedział Jej o Jej Synu, że odkupi
On rodzaj ludzki. Ecce filius tuus…
ecce Mater tua64: przyjmuje nas jako
dzieci, a my w osobie Jana,
przyjmujemy Ją jako naszą Matkę.
Wiara, nadzieja i żarliwa miłość
Dziewicy na szczycie Golgoty w
wyjątkowy sposób czynią Ją
Współodkupicielką z Chrystusem. Są
również wezwaniem dla nas, byśmy
wzrastali, byśmy wobec
zewnętrznych trudności byli silni w
sensie nadprzyrodzonym i ludzkim,
byśmy wytrwali, bez zniechęcania
się, w apostolstwie, choć czasem
mogłoby się wydawać, że nie
przynosi ono owoców albo że moce
zła zasłaniają widnokrąg. [29]



Niektóre cnoty ludzkie w
apostolstwie – Pracowitość

Praca zawodowa, zasadniczy
element naszego Bożego powołania,
musi zawsze być związana z
postępem naszego własnego życia
duchowego i z apostolstwem. Gdyby
ten bliski i żywotny związek został
zerwany, nie moglibyśmy jej
uświęcać, przestałaby ona stanowić
element Bożego powołania, a nawet
straciłaby swój najpełniejszy sens
ludzki. Stałaby się
nieuporządkowanym
przywiązaniem, rodzajem smutnej
egolatrii65, praca taka nie byłaby już,
jak wskazał Bóg, naszym „haczykiem
rybaka ludzi” (por. Droga 372),
przekształciłaby się w jawne czy
ukryte poszukiwanie samego siebie.
Sprawdzaj więc mężnie, czy twoja
praca naprawdę zbliża cię do Boga.

List pasterski, 1 IX 1986.



Caritas Christi urget nos (2 Kor 5, 14).
Miłość Chrystusa przynagla nas.
Przez pracę zawodową masz
„nasączyć” stosunki społeczne
uczciwością i nadać im
chrześcijański kierunek. Każda
okoliczność musi być dla ciebie
okazją do nawiązania tego dialogu
Bożego i ludzkiego, tak jak dla Jezusa,
„syna cieśli” (Mt 13, 55), który
przyciąga swoich braci sposobem
postępowania i słowem. W ludzkich
strukturach, w jakie wpleciona jest
praca zawodowa, musi odcisnąć się
Boży ślad, by ludzie natykali się na to
coś Bożego ukryte w ziemskich
rzeczywistościach. Zadaj sobie zatem
pytanie o apostolstwo realizowane
poprzez twoją pracę zawodową. Nie
zapominaj, że masz służyć przed
tronem Jezusa – ut iumentum!, jak
osiołek (Por. Ps 73, 22) – aby pokazać
Go wielu duszom. Gdyby tak się nie
stało, gdyby zawód miał stać się
cokołem twojego egoizmu, na co ci
się przyda?



List pasterski, 1 XII 1991. – Czystość
serca

Chcę opowiedzieć wam o cnocie
mającej w życiu chrześcijańskim
podstawowe znaczenie: o świętej
czystości. Nie jest ona oczywiście
najważniejsza – pierwszą i główną
cnotą jest miłość, jak naucza nas
Duch Święty przez Apostoła (por. 1
Kor 13, 1-13). Jednak wrażliwość w
praktykowaniu tej cnoty jest
niezbędnym warunkiem podobania
się Panu i posiadania autentycznej
relacji z Nim, właściwej duszom
kontemplacyjnym, żyjącym pośród
rzeczywistości ziemskich:
„błogosławieni czystego serca,
albowiem oni Boga oglądać
będą” (Mt 5, 8). [30]

Niech praktykowanie cnoty świętej
czystości, u każdego w ramach jego
stanu, napawa nas świętą dumą,
ponieważ w ten sposób zdolność
miłowania, w którą Pan wyposażył



każdego z nas, nabiera swojego
autentycznego wymiaru.
Rozważajcie, również w chwilach
pokus: życie czyste, ożywione
miłością kieruje ku Bogu – ku pełni
Miłości i Szczęśliwości – całą osobę
ludzką, również jej cielesność. Św.
Paweł, posiadający wielkie serce i
doświadczenie ciężkiej walki, w
jasnych słowach wyjaśnia ścisły
związek czystości z miłością: „wolą
Bożą – pisze – jest wasze uświęcenie
(…), aby każdy umiał utrzymywać
ciało własne w świętości i we czci, a
nie w pożądliwej namiętności, jak to
czynią nie znający Boga poganie” (1
Tes 4, 3-5). [31]

[Święta czystość] stwarza warunki,
które są niezbędne do tego, by dusze
mogły wchodzić w obecność Bożą i
pozostawać w niej, stosownie do
tego, co przystoi tym, którzy przez
Chrzest stali się dziećmi Bożymi, a w
Najświętszej Eucharystii zostali ściśle
zjednoczeni z Chrystusem, oraz, jak



mówi Apostoł, stali się mieszkaniem
Parakleta: „Czyż nie wiecie, że ciało
wasze jest świątynią Ducha Świętego,
który w was jest, a którego macie od
Boga, i że już nie należycie do
samych siebie? Za [wielką] bowiem
cenę zostaliście nabyci. Chwalcie
więc Boga w waszym ciele!” (1 Kor 6,
19-20). [32]

Strzeżcie waszego serca i waszych
zmysłów dla Boga. Z naturalnością,
bez pruderii, bądźcie bardzo
delikatni w relacjach z osobami, z
którymi się stykacie – w pracy, w
życiu społecznym, w rozmowach, w
sposobie zachowania i ubierania się
– i pomagajcie jedni drugim chronić
tak wielki skarb, który nosimy w
glinianych naczyniach (por. 2 Kor 4,
7)… Wszyscy powinniśmy dbać o
coraz lepsze pilnowanie wzroku.
Przez oczy, przypominam nieraz,
docierają do nas obrazy, które mogą
siać spustoszenie. Skoro żyjemy w
coraz trudniejszym otoczeniu, z



coraz cięższym ładunkiem
zmysłowości, logiczne i niezbędne
jest przyjęcie umartwienia wzroku
za normę: na ulicy, w pracy, w
chwilach odpoczynku… Bez
dziwactw, z naturalnością, musimy
bronić fortecy naszej duszy. Córko,
synu, nie wstydźmy się tego, że inni
zauważą, że chcemy być czyści. [33]

Każdy powinien czuć się
zmobilizowanym do udziału w
„krucjacie czystości” (por. Droga
121), która obecnie okazuje się tak
niezbędna. Z godnością, ze świętą
dumą tych, którzy wiedzą, że są
dziećmi Bożymi, musimy rozsiewać
wokół siebie atmosferę czystości,
wstydliwości, skromności, ucząc
tych, którzy nas otaczają, że „co się
tyczy poprzedniego sposobu życia –
trzeba porzucić dawnego człowieka,
który ulega zepsuciu na skutek
zwodniczych żądz”, przyoblec
natomiast „człowieka nowego,
stworzonego według Boga, w



sprawiedliwości i prawdziwej
świętości” (Ef 4, 22.24). [34]

Ze świadectwem postępowania musi
iść w parze apostolstwo słowa
przekazywane od serca do serca, od
duszy do duszy, znajdując za każdym
razem właściwe słowa – to dar
języków! – uzdalniając tych, z
którymi się stykamy, do wznoszenia
swojego spojrzenia w górę ku
szerszym horyzontom i do tęsknoty
do prawdziwej wieczności. Bez
względów ludzkich! Nie widzicie, że
inni nie przejmują się nimi, gdy
szerzą zło, zanieczyszczają sumienia,
demoralizują ludzi od dzieciństwa?

List pasterski, 1 VII 1988.

– Cierpliwość i męstwo

Miejcie cierpliwość, tak jak ma ją Pan
w stosunku do każdego z nas.
Pomagajcie tym, którzy są wokół
was, rozpoczynać od nowa.
Przyjmujcie ich zawsze z



serdecznością, aby mogli przyjść do
was, gdy po klęsce chcą odzyskać
entuzjazm, ponieważ przy was czują
się zrozumiani, zachęceni, miłowani!
(…) Jeśli w ten sposób będziecie
realizować waszą pracę apostolską,
jeśli będziecie wyrozumiali,
będziecie optymistami, jeśli
będziecie charakteryzować się
stałością, jeśli będziecie zawsze
rozsiewać w waszym otoczeniu pokój
i radość, bądźcie pewni, że
ostatecznie zwyciężycie trudności,
jakie się pojawiają – a zawsze jakieś
będą, moje dzieci, ponieważ „uczeń
nie przewyższa nauczyciela” (Mt 10,
24) – i zawsze będziecie wznosić
Chrystusa wysoko na szczyt
wszelkich ludzkich działań. [35]

Wykazujcie aktywną troskę o
zdobywanie, codziennie, dusz, by
zbliżyć je do Chrystusa. Nie czekajcie
na sprzyjającą okazję, stwórzcie ją
poprzez „świętą nieroztropność”
nieznającą względów ludzkich!



Popatrzcie na przykład naszego
Pana. Oczywiste, że Jezus przyjmuje
wszystkich, którzy przychodzą do
Niego pobudzeni wewnętrzną siłą
łaski, jednak dochodzi do spotkań
również między Nim a tymi, którzy
Go nie szukają – choćby
Samarytanką czy Zacheuszem (por. J
4, 1 i nast. oraz Łk 19, 1 i nast.),
ponadto przenika do serc tych,
których wybrał przed założeniem
świata i zachęca nas rozkazującym
tonem, byśmy szli za Nim, będąc
bliżej Niego, jak to było z Piotrem i
Andrzejem, z Jakubem i Janem (por.
Mt 4, 18-22), z tobą i ze mną, i z
niezliczonymi innymi przez wieki. 
[36]

Bardzo ważne jest, drogie dzieci,
„apostolstwo listowne”, ponieważ
stanowi kontynuację pracy
apostolskiej przez okres oddalenia
fizycznego między nami a naszymi
przyjaciółmi. Jeśli je praktykujecie
według przykładu naszego Ojca [św.



Josemaríi], dostrzeżecie, jak wasza
przyjaźń z tymi osobami się
utwierdza, i jak wracają one do pracy
nie ochłodłszy przez czas wakacji.

List pasterski, 1 VIII 1986.

– Umiarkowanie w korzystaniu z dobr
materialnych

Nieuporządkowanie, jakie nastało na
świecie z powodu grzechu
pierworodnego, pogłębione
następnie przez grzechy osobiste
każdego człowieka, sprawia, że od
czasu do czasu istota ludzka traci
swoją prostotę w kwestii używania
dóbr materialnych, nieraz do tego
stopnia, że odwraca i wykrzywia
porządek ustalony przez Boga.
Niejednokrotnie dochodzi do
absurdalnych prób uczynienia tych
dóbr ostatecznym celem ludzkiego
przeznaczenia, tak jakbyśmy mieli tu
na ziemi trwałe mieszkanie (por. Hbr
13, 14). Trzeba, drogie dzieci, strzec
się takiej pokusy, zdolnej pochwycić



w swe sieci wiele istot, również tych,
które jak my, zostały powołane przez
Boga do tego, by pracować pośród
świata, korzystając z dóbr ziemskich
w celu doprowadzenia wszystkiego
do Boga. [37]

Fala hedonizmu – nieokiełznanej
pogoni za przyjemnością, jaka by ona
nie była – szerzy się po całym
świecie, pośród biednych i bogatych,
mężczyzn i kobiet, młodych, starych,
a nawet dzieci. My, z pomocą Bożej
łaski, musimy – wśród naszych
kolegów, przyjaciół i krewnych –
zdecydowanie i szczodrze świadczyć
o wytrwałości i umiarkowaniu, o
oszczędnym korzystaniu z dóbr
ziemskich i wstrzemięźliwości w
jedzeniu i piciu. Stawką jest
autentyczność naszego powołania i
rzeczywistość naszej służby
Kościołowi, ponieważ jeśli ktoś
poddaje się atrakcyjności rzeczy
materialnych, traci – w tej bitwie,



która toczymy o Bożą chwałę i
zbawienie dusz – skuteczność. [38]

Dobry przykład jest szczególnie
potrzebny, gdy staramy się wskazać
duszom chrześcijańską drogę
faktycznego oderwania od rzeczy
materialnych: bardziej niż słowa
napominającego, wiele osób może
poruszyć jego postawa, zachęcając je
do pójścia za Chrystusem. Dlatego
też, gdy niedostatki i braki
przyjmujecie z radością, gdy dobra,
które Bóg powierzył w wasze ręce,
oddajecie na służbę bliźnim, gdy
walczycie z pokusą gnuśności, gdy
idziecie przez naszą ziemię bez
najmniejszego przywiązania do dóbr
materialnych, realizujecie ogromne
dzieło apostolskie, w decydujący
sposób wpływając na waszych
krewnych i przyjaciół, a także na
otaczające was środowisko.

List pasterski, 1 I 1989.



Nie traćcie ponadto z oczu faktu, że
przykład życia wstrzemięźliwego
stanowi bonus odor Christi (2 Kor 2,
15), miłą woń Chrystusa, która
przyciąga inne dusze. Wiele osób,
młodych i nie tak młodych, jest już
znudzonych łatwym, miękkim
życiem bez wartości – ludzkiej ani
nadprzyrodzonej. Świadectwo
naszego pełnego poświęcenia życia,
atmosfera naszych Ośrodków,
naszych domów – atmosfera
radosnej surowości, wymagań, a
jednocześnie wyrozumiałości, bez
ustępowania przed „łatwizną” – staje
się magnesem przyciągającym tych
najszlachetniejszych,
najuczciwszych, najbardziej
pragnących rzeczy wielkich. A takich
właśnie osób potrzebuje Pan, by
dotrzeć do ludzkich mas – nas
interesują wszystkie dusze – z
naszym działaniem, jako zaczyn. [39]

– Optymizm i radość



Głoście nasze chrześcijańskie ideały
w pociągający sposób – niech widzą,
że jesteście naprawdę
„rozentuzjazmowani” swoim
powołaniem! – z przekonaniem i z
tym „wigorem”, który jest niezbędny,
by rozpowszechnić wśród ludzi
jakikolwiek zamiar. By przyciągnąć
dusze do Chrystusa naszą drogą
uświęcenia pośród świata, musimy
się wykazać takim samym – a nawet
o wiele większym – entuzjazmem i
duchem ofiary, jakim charakteryzuje
się wiele osób, szerząc ideały czysto
ludzkie, a czasem niestety nawet
prowadząc dusze drogami
zatracenia. Nie traćmy też nigdy z
oczu faktu, że powołanie daje Bóg,
ale my mamy przygotować teren, by
Boże ziarno powołania mogło łatwiej
zapuścić korzenie. [40]

Chrześcijańska radość jest skarbem,
którego nikt nie może nam wydrzeć.
Nie jest to radość fizjologiczna, jest to
coś o wiele większego. Jest to radość



dzieci Bożych: dar nadprzyrodzony,
który pochodzi od łaski i który polega
zasadniczo na pokoju duszy, tym
pokoju, którego świat dać nie może
(por. J 14, 27), a który można
odnaleźć tylko u boku Chrystusa,
Dawcy łaski i Księcia pokoju. Dlatego
też nasza radość posiada treść, nie
jest próżna. Przyjmuje wszelkie
przejawy szlachetnych przyjemności
ludzkich i pomnaża je, nadając im
twardy fundament Bożego synostwa.
My wiemy, czym się radujemy: tym,
że jesteśmy dziećmi Boga
Wszechmogącego, który nas kocha
jak Ojciec, i tym, że jesteśmy braćmi
wszystkich ludzi. Radość poza
Bogiem jest złudzeniem. Możecie to
stwierdzić w każdej chwili,
wystarczy rozejrzeć się wokół: ludzie
usiłujący ugasić swoje pragnienie
szczęścia za pomocą fałszywych
bożków, będących produktem
próżności, zmysłowości i egoizmu;
ludzie, którzy pozornie cieszą się
radością życia, ale którzy ostatecznie



nie są w stanie ukryć rozczarowania
i rozpaczy wynikającej z samotności
duszy. Nie mają pokoju. Nie
zapominajcie, że pokój wynika z ładu
wewnętrznego. Taka definicja daje
do myślenia. Rozważcie: na czym
polega porządek pomiędzy Bogiem a
moją osobą i między mną a innymi
ludźmi? Czym jest spokój? Jeśli
porządek ten się nie załamie, zawsze
będę pogodny, będę miał pokój i będę
mógł nieść go innym. Refleksja ta
pomoże wam podejmować
postanowienia głębszej wierności
Bogu, a w konsekwencji – być
szczęśliwymi. [41]

Warunek autentycznej radości jest
zawsze ten sam: byśmy chcieli żyć
dla Boga, a przez Boga dla bliźnich.
Powiedzmy Panu „tak”, powiedzmy,
że chcemy, że nie pragniemy nic
innego, jak służyć z radością. Jeśli
staracie się tak postępować, wasz
wewnętrzny pokój i wasz uśmiech,
wasz polot i wasz dobry humor staną



się jasnym światłem, którym Bóg
posłuży się po to, by pociągnąć do
siebie więcej dusz. Dawajcie
świadectwo chrześcijańskiej radości,
odkrywajcie przed tymi, którzy są
wokół was, wasz sekret: jesteście
radośni, ponieważ jesteście dziećmi
Boga, ponieważ z Nim przebywacie,
ponieważ walczycie o to, by być
lepszymi i by pomagać innym oraz
dlatego, że gdy radość waszej duszy
się załamie, szybko przystępujecie do
Sakramentu radości [do Spowiedzi],
w którym pojednujecie się z Panem i
z Kościołem, w którym odzyskujecie
poczucie braterstwa ze wszystkimi
ludźmi. [42]

Dziś wiele się mówi o pokoju.
Jednakże chyba nigdy nasz świat nie
był świadkiem takiego szaleństwa
wojen i przemocy, jak obecnie.
Niemal co do joty powtarzają się
oszukańcze okrzyki fałszywych
proroków starożytności, którzy
ogłaszali: „«Pokój, pokój», a



tymczasem nie ma pokoju” (Jr 6, 14).
Jakie są przyczyny trapiących świat
kryzysów równowagi? Przypomniał
je Papież [Jan Paweł II] w swoim
orędziu na Światowy Dzień Pokoju:
„Korzenie przemocy i
niesprawiedliwości tkwią jednak
głęboko w sercu każdego człowieka,
każdego z nas”. Zwracał na to uwagę
już sam Chrystus, stwierdzając, że „z
serca bowiem pochodzą złe myśli,
zabójstwa, cudzołóstwa, czyny
nierządne, kradzieże, fałszywe
świadectwa, przekleństwa” (Mt 15,
19): każde bezprawie, które ludzie są
zdolni popełnić przeciw Bogu,
przeciw braciom i przeciw sobie
samym, powodując rozdarcie i
głęboką gorycz sięgającą aż do głębi
ich sumień i pozbywając się pokoju,
co nieuchronnie odbija się na tkance
społecznej. Jednakże również z
ludzkiego serca, z jego przeogromnej
zdolności do miłowania, do hojności i
ofiarności, mogą także wyrastać –
użyźniane łaską Chrystusową –



uczucia braterstwa i dzieła służby
ludziom, które niczym „pokój jak
rzeka” (Iz 66, 12) przyczyniają się do
budowy bardziej sprawiedliwego
świata, w którym pokój będzie miał
prawo obywatelstwa i przeniknie
wszystkie struktury społeczne. [43]

Bądźcie optymistami, optymizmem
nadprzyrodzonym, którego korzenie
tkwią w wierze, który karmi się
nadzieją i któremu skrzydeł dodaje
miłość. Musimy sprawić, by duch
chrześcijański przeniknął wszystkie
środowiska społeczeństwa. Nie
poprzestawajcie jedynie na
pragnieniu; każdy i każda, tam, gdzie
pracuje, powinien nadawać swoim
zajęciom Bożą treść i dbać – poprzez
modlitwę, umartwienie, dobrze
wykonaną i zakończoną pracę
zawodową – o formowanie siebie i
formowanie innych dusz w Prawdzie
Chrystusa, by został On ogłoszony
Panem wszystkich ziemskich
działań. [44]



Mamy dobre powody, abyśmy
napełniali się nadzieją i siłą. Tak jak
pierwsi chrześcijanie, nie traćcie
ducha wobec sytuacji, które
obiektywnie nie odpowiadają Woli
Bożej, nie bądźcie też niecierpliwi
wobec pozornej powolności, z jaką
częstokroć wasze pragnienia
rechrystianizacji społeczeństwa
znajdują odpowiednią drogę
działania. Pan nakreślił swoje plany,
które czasami różnią się, tak jeśli
chodzi o czas, jak i jeśli chodzi o
środki, od naszych; pragnie On
jednak, byśmy wytrwali cierpliwie w
naszym postanowieniu służenia Mu,
zanim udzieli nam radości oglądania
owoców. Pewne jest jednak – i o tym
nigdy, drogie dzieci, nie
zapominajmy – że electi mei non
laborabunt frustrat (Iz 65, 23); to
znaczy, że gdy pracujemy dla Boga,
nigdy nie pracujemy na darmo.
Zawsze są owoce.

List pasterski, 1 I 1990.



Owoce z pewnością się pojawią,
jeżeli w centrum naszej pracy
postawimy naszą Matkę. To jedna z
nauk wypływających z
jerozolimskiego Wieczernika, w
którym obserwujemy Apostołów
trwających na modlitwie cum Maria,
Matre Iesu. Nie przestawajmy z
niezachwianą wiarą posługiwać się
środkami nadprzyrodzonymi.
Trwajmy w modlitwie i w oddaniu.
Posłuszni głosowi Magisterium
Kościoła – jak dotąd – stosujmy się do
rady, której udziela nam Najświętsza
Dziewica: „Zróbcie wszystko,
cokolwiek wam powie” (J 2, 5). A
wówczas Duch Święty zapewni
skuteczność naszej pracy w służbie
Kościołowi Świętemu, a nasze sieci,
sieci Boże, będą zawsze pełne dusz,
które złożymy u stóp Chrystusa na
Chwałę Boga Ojca. [45]



[1] Artykuł Sal, luz y fermento (Sól,
światło i zaczyn), poświęcony roli
świeckich w misji Kościoła. Rzym,
1989. Opublikowano w „Catholic
Familyland”, nr XXVII, str. 11-14.

[2] List pasterski, 1 XI 1988.

[3] Artykuł Sal, luz y fermento (Sól,
światło i zaczyn), poświęcony roli
świeckich w misji Kościoła. Rzym,
1989. Opublikowano w „Catholic
Familyland”, nr XXVII, str. 11-14.

[4] List pasterski, 24 IX 1978, 20.

[5] List pasterski, 25 XII 1985, 9.

[6] List pasterski, 24 I 1990, 21.

[7] List pasterski, 31 V 1987, 22.

[8] Artykuł Sal, luz y fermento (Sól,
światło i zaczyn), poświęcony roli
świeckich w misji Kościoła. Rzym,
1989. Opublikowano w „Catholic
Familyland”, nr XXVII, str. 11-14.



[9] Homilia w kościele prałackim
Matki Bożej Królowej Pokoju. Rzym,
27 VI 1986.

[10] Homilia w kościele prałackim
Matki Bożej Królowej Pokoju. Rzym,
27 VI 1986.

[11] Zapiski ze spotkania rodzinnego.
Rzym, 14 II 1990.

[12] Wywiad udzielony „La
Vanguardii” w 50. rocznicę założenia
Opus Dei. Barcelona, 1 X 1978.

[13] Homilia na wspomnienie
[wówczas] bł. Josemaríi. Rzym,
bazylika św. Eugeniusza, 25 VI 1992.
Opublikowano w „Romana” VIII
(1992) 101.

[14] Zapiski ze spotkania rodzinnego.
Montreal, 22 II 1988.

[15] Zapiski ze spotkania rodzinnego.
Paryż, 22 III 1982.



[16] Zapiski ze spotkania rodzinnego.
Rzym, 7 IV 1982.

[17] List pasterski, 1 VIII 1986.

[18] List pasterski, 2 X 1986.

[19] List pasterski, 2 X 1988.

[20] Homilia w 60. rocznicę
powstania sekcji żeńskiej Opus Dei.
Rzym, bazylika św. Eugeniusza, 14 II
1990. Opublikowane w Una vida para
Dios, op. cit., str. 274-275.

[21] Homilia w 60. rocznicę
powstania sekcji żeńskiej Opus Dei.
Rzym, bazylika św. Eugeniusza, 14 II
1990. Opublikowane w Una vida para
Dios, op. cit., str. 273.

[22] Homilia w Nairobi, 2 IV 1989.

[23] Homilia w rocznicę śmierci św.
Josemaríi. Rzym, bazylika św.
Eugeniusza, 26 VI 1989.
Opublikowano w Una vida para Dios,
op. cit., str. 268-269.



[24] List pasterski, 25 XII 1985, 8.

[25] List pasterski, 1 I 1985.

[26] Homilia w rocznicę śmierci św.
Josemaríi. Rzym, bazylika św.
Eugeniusza, 26 VI 1989.
Opublikowana w Una vida para Dios,
op. cit., str. 269-270.

[27] List pasterski, 1 XII 1993.

[28] List pasterski, 24 IX 1978, 19.

[29] List pasterski, 31 V 1987, 19.

[30] List pasterski, 1 VII 1988.

[31] List pasterski, 1 VII 1988.

[32] List pasterski, 1 VII 1988.

[33] List pasterski, 1 VII 1988.

[34] List pasterski, 1 VII 1988.

[35] List pasterski, 2 X 1986.

[36] List pasterski, 1 I 1988.



[37] List pasterski, 1 I 1989.

[38] List pasterski, 2 II 1985.

[39] List pasterski, 2 II 1985.

[40] List pasterski, 14 II 1984.

[41] Homilia podczas Mszy dla
uczestników Światowego Jubileuszu
Młodzieży. Rzym, bazylika św. Pawła
za Murami, 12 IV 1984.

[42] Homilia podczas Mszy dla
uczestników Światowego Jubileuszu
Młodzieży. Rzym, bazylika św. Pawła
za Murami, 12 IV 1984.

[43] Homilia podczas czuwania
modlitewnego w ramach
Międzynarodowego Roku Młodzieży.
Rzym, bazylika św. Eugeniusza, 30 III
1985. Opublikowano w „Romana” I
(1985) 61.

[44] List pasterski, 25 XII 1985, 10.

[45] List pasterski, 31 V 1987, 20.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/zapal-apostolski-
chrzescijanina/ (14-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/zapal-apostolski-chrzescijanina/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zapal-apostolski-chrzescijanina/
https://opusdei.org/pl-pl/article/zapal-apostolski-chrzescijanina/

	Zapał apostolski chrześcijanina

