opusdei.org

Z rodziny
Trojjedynego Boga

»,Quicumque vult salvus esse,
ante omnia opus est, ut teneat
catholicam fidem (Symbol
Quicumque, nr 1).
Podtrzymanie tej wiary
katolickiej nie jest ciezarem dla
zakochanej duszy, jest
wewnetrzna potrzeba, ktorej
udziela nam taska” (Sw.
Josemaria)

18-08-2024

Tajemnica Tréjcy Swietej stanowi
centrum wiary i zycia



chrzescijanskiego. Jest tajemnica
Boga w sobie samym, a wiec Zrodlem
wszystkich innych tajemnic wiary
oraz Swiatlem, ktore je oswieca.
Tajemnica ta jest najbardziej
podstawowym i istotnym
nauczaniem w ,hierarchii prawd
wiary”[1]. Te stowa Katechizmu
Kosciola Katolickiego pomagaja nam
zrozumiec potrzebe skupienia catego
naszego zycia wokot tajemnicy
Trojcy. Aby stalo sie to
rzeczywistoscig, potrzeba abySmy z
pomoca taski Bozej, starali sie
pogtebic jak najbardziej poznanie
naszego Trojjedynego Boga.

W tym celu w kazdg trzecia niedziele
miesigca odmawiamy i rozwazamy
Symbol Quicumque, zwany
Atanazjanskim[2], ktory w sposéb
zwiezly wyraza podstawowe tresci
tej prawdy wiary: ,abysmy czcili
jednego Boga w Trojcy, a Trojce w
jednosci, nie mieszajac Osob ani nie
rozdzielajac istoty”[3]. Wielu



chrzescijan poprzez wieki
wzmacnialo swoja poboznosc¢ przez
odmawianie i rozwazanie tego
Symbolu. Tak wspomina to Swieta
Teresa od Jezusa: ,kiedy pewnego
razu odmawialam Quicumque vult,
zrozumiatam w tak jasny sposob jak
jest jeden Bog i trzy Osoby, ze
przestraszylam sie i pocieszylam
bardzo. Odniostam z tego wiele
korzysci dla wiekszego poznania
wielkosci Boga i Jego cudow, a kiedy
mysSle o Trojcy PrzenajsSwietszej lub
gdy jest o niej mowa, wydaje mi sie,
ze wiem, jak to mozliwe, i ciesze sie z
tego bardzo”[4]. Sw. Josemaria mowil
nam: ,wiem dobrze, corki i synowie
moi, ze stowa tego starodawnego
Symbolu, ktory odmawiamy w kazda
trzecig niedziele miesigca, napeiniaja
wasze serca stodycza plastra miodu:
quicumque vult salvus esse, ante
omnia opus est, ut teneat catholicam
fidem (Symbol Quicumque, nr 1).
Podtrzymanie tej wiary katolickiej
nie jest ciezarem dla zakochanej



duszy, jest wewnetrzng potrzeba,
ktorej udziela nam taska”[5].

Nigdy nie odkryliby$Smy tych prawd
opierajac sie wylgcznie na silach
naszego rozumu. Naturalne Swiatlo
inteligencji nie jest wystarczajace, by
zglebi¢ wewnetrzne zycia Boga w
Sobie. Dokladniej, i przede
wszystkim, nigdy nie udaloby sie
nam poznac trzech Osob Bozych:
»Irojca jest tajemnicg wiary w sensie
$cistym, jedna z ‘ukrytych tajemnic
Boga, ktore nie moga by¢ poznane,
jesli nie sa objawione przez
Boga’(Sobor Watykanski I, Konst.
dogm. Dei filius, DS. 3015).
Oczywiscie, Bog zostawil Slady swego
trynitarnego bytu w swoim dziele
stworzenia i w swoim Objawieniu w
Starym Testamencie. Wewnetrznos¢
Jego Bytu jako Tréjcy Swietej stanowi
tajemnice niedostepna dla samego
rozumu, a nawet dla wiary Izraela
przed Wcieleniem Syna Bozego i
postaniem Ducha Swietego”[6].



Jesli wyznajemy te tajemnice, to
dlatego, ze Bdg zechcial ja objawic,
aby dokonac¢ w nas cudu
nadprzyrodzonego wyniesienia:
zostaliSmy przyjeci na synow Boga,
ktory wprowadzil nas w swe zycie
wewnetrzne. Nie chcial, bySmy byli
zwykltymi obcymi i przychodniami,
lecz domownikami Bogal7],
uczestnikami Jego boskosci przez
laske uswiecajaca.

Jednakze nawet po Objawieniu,
tajemnica Trojcy Osob w Jednosci
Bozej pozostaje nieosiggalna dla
naszego rozumu, jakby spowita
Swietlista ciemnoscia. Ta centralna
tajemnica wiary przekracza coraz
bardziej nasza zdolno$¢ rozumienia.
Postaramy sie pojs¢ jak najbardziej
naprzod w jej rozumieniu, z gleboka
poboznoscia i pokorg, wspomagani
wiarg i rozumem. Zawsze jednak
pozostaniemy matymi wobec
ogromu naszego Boga: ,nie mozemy
zrozumiec tego dobrze, dzieci moje;



jesli rozumielbySmy, posiadalibySmy
rozum Boga. Moge podzieli€ sie z
wami moim doswiadczeniem.
Spedzam mnostwo czasu na czytaniu
traktatow o NajsSwietszej Trojcy:
kiedy ujrze odrobine swiatla, jestem
szczesliwy; a kiedy widze duzo
ciemnosci, rowniez czuje sie
szczesliwy: jakze wielki jestes, Panie,
ze nie moge Cie pojac! Co za
piekno!”[8].

Ojciec, Syn i Duch Swiety

Nie jest mozliwe, abySmy w pelni
zdali sobie sprawe z tego, co glosimy,
mowiac, ze ,Inna jest Osoba Ojca,
inna Syna, inna Ducha Swietego”[9],
podczas gdy ,,nie mieszajac Osob ani
nie rozdzielajac istoty” — wyznajemy,
ze ,0jca i Syna i Ducha Swietego
jedno jest Bstwo”[10]. Symbol
Quicumque odnosi do kazdej Osoby
inne atrybuty boskosci -
niestworzony, niezmierzony,
wiekuisty, wszechmogacy — 1



wyznaje, ze kazda Osoba jest Bogiem
i Panem[11]. Natychmiast jednak
przyznaje, ze nie ma trzech
wiekuistych, ani trzech
niestworzonych, ani trzech
niezmierzonych, poniewaz ,katolicka
religia zabrania nam mowic o trzech
bogach lub trzech panach”[12]. Nie
ma tu wiec mowy o tryteizmie czy
politeiZmie. Nie ma tez mowy o
osobnym kulcie trzech Boskich Osob.
Gdzie jest jedna z nich, tam sg i trzy
pozostale, w niepodzielnej jednosci
Bytu, chociaz w réznorodnosci
wzajemnych relacji.

Jednakze Bog sam, objawiajac nam
swoje wnetrze, zacheca nas do
ocowania z kazda z Oséb Boskich.
My, w odpowiedzi na poruszenie tej
laski, za radg naszego Zalozyciela,
powtarzamy ,bez strachu: wierze w
Boga Ojca, wierze w Boga Syna,
wierze w Boga Ducha Swietego.
Kocham Boga Ojca, kocham Boga
Syna, kocham BOga Ducha Swietego.



Wierze, pokladam nadzieje i mitos¢
w Trojce Swietg”[13]. Nawet jesli nie
rozumiemy calej tajemnicy, nasze
serce potrzebuje na drodze
kontemplacji ,,odrozni¢ i adorowac
kazda z Osob Boskich. W pewnym
sensie jest to odkrycie, jakiego
dokonuje dusza w zyciu
nadprzyrodzonym, tak jak male
dziecko, ktore otwiera oczy na
otaczajacy swiat. I w mitosci staje
przed Ojcem, Synem i Duchem
Swietym”[14].

»Milosna rozmowa: tak opisuje nasz
Zalozyciel jaka powinna byc¢ nasza
rozmowa z Trdjca. W ten sposob
rozmawiamy z Ojcem, ktory jest w
Niebie, powtarzajac stowa, ktorych
Jezus, nasz Pan, nauczy}t Apostolow:
Ojcze nasz, ktdrys jest w Niebie,
Swiec sie imie Twoje...”[15]. Nasza
dusza napeinia sie pokojem: jesteSmy
Swiadomi milosci Boga, ktory jest
Ojcem. Zawsze przebywamy w Jego
obecnosci — Inmensus Pater - , zawsze



mozemy byc¢ ocaleni przez Jego moc —
Omnipotens Pater. Ta Swiadomos$¢
nadaje szczegolny charakter
naszemu obcowaniu z Bogiem,
pelnemu ufnosci i zawierzenia w
Jego rekach. Nie otrzymaliscie
przeciez ducha niewoli, by sie znow
pograzyc¢ w bojazni, ale otrzymaliscie
ducha przybrania za synow, w ktorym
mozemy wotac: ,Abba, Ojcze!”. Sam
Duch wspiera swym swiadectwem
naszego ducha, Ze jestesmy dziecmi
Bozymi. Jezeli zas jestesmy dziecmi, to
i dziedzicami: dziedzicami Boga, a
wspotdziedzicami Chrystusa, skoro
wspolnie z Nim cierpimy po to, by tez
wspolnie miec¢ udziat w chwale[16].

Rozmawiamy tez z Synem
Jednorodzonym, ktdry jest
pierworodny miedzy wielu
bracmi[17]. JesteSmy Jego brac¢mi,
jednak nie jak inni synowie, ale jako
»,Synowie w Synu”[18]. On nie
wstydzi sie nazywac nas bracmi[19],
do tego stopnia, ze przez Niego



staliSmy sie dziedzicami chwaty[20],
poniewaz przyszedt do swojej
wtasnosci, a swoi Go nie przyjeli.
Wszystkim tym jednak, ktorzy Go
przyjeli, dat moc, aby sie stali dziecmi
Bozymi, tym, ktorzy wierzq w imie
Jego — ktorzy ani z krwi, ani z zqdzy
ciata, ani z woli meza, ale z Boga sie
narodzili[21].

Rozmawiamy z Duchem Swietym, o
ktorym Pan Jezus powiedzial: gdy zas
przyjdzie On, Duch Prawady,
doprowadzi was do catej prawdy|[22].
On, ktory jest wiezia jednosci miedzy
Ojcem i Synem, tgczy nas scisle z
Synem, abySmy mogli wola¢ do Boga:
Abba, Pater![23] Albowiem wszyscy
ci, ktorych prowadzi Duch Bozy, sq
synami Bozymi[24]: to Duch Swiety
jest tym, ktory swoimi natchnieniami
nadaje nadprzyrodzony ton naszym
myslom, pragnieniom, i czynom[25].

Jednos¢ w Trojcy



Zwracajac sie jednak w ten sposob do
Boga Ojca, Syna i Ducha Swietego,
nie zapominajmy nigdy o tym, ze
»obcujac z ktorakolwiek z trzech
Osob, obcujemy z Jedynym Bogiem; a
obcujac z wszystkimi trzema, z
Troéjcg, rowniez obcujemy z Bogiem
jedynym i prawdziwym”[26].

»0jciec — mowi dalej Symbol — przez
nikogo nie zostal uczyniony ani
stworzony, ani zrodzony. Syn
pochodzi od samego Ojca, nie jest
uczyniony ani stworzony, lecz
zrodzony. Duch Swiety pochodzi od
Ojca i Syna, nie jest uczyniony, ani
stworzony, ani zrodzony, lecz
pochodzacy”[27]. Te pochodzenia -
Boze pochodzenia - sg podstawa
relacji, ktore wewnatrz NajSwietszej
Trojcy ustanawiaja kazda z Boskich
Osob: ojcostwo, synostwo, tchnienie,
dostownie tchnienie mitosci i zycia.

Zrodzenie Syna i tchnienie Ducha
Swietego — méwigc slowami mato



precyzyjnymi — nie sg wydarzeniami,
ktore mialy miejsce w okreslonym
momencie, ustanawiajac trzy Osoby.
Sa to pochodzenia wieczne. W
jednym, zawsze aktualnym dzisiaj,
Ojciec rodzi Syna, i Duch Swiety
pochodzi od Ojca i od Syna. W ten
SposoOb zycie wewnatrztrynitarne jest
nieustanna ptodnoscia mitosci:
zyciem, ktore nie tylko
kontemplujemy, ale ktérym zyjemy,
poniewaz Trojca Przenajswietsza
zamieszKkuje w naszej duszy dzieki
lasce, ,trwa w nas. Zeby to jakos
wyrazic, znajduje sie w centrum
naszej duszy w stanie taski, nadajqc
nadprzyrodzone znaczenie naszemu
dziataniu, jesli nie sprzeciwiamy sie i
nie wyrzucimy jej stamtqd przez
grzech. Bog jest ukryty w was i we
mnie, w kazdym”[28]

»I nic w tej Tréjcy nie jest
weczesniejsze lub pozniejsze, nic
wieksze lub mniejsze, lecz trzy osoby
w calosci sa sobie wspotwieczne i



zupeinie rowne, tak iz we wszystkim
—jak juz wyzej wypowiedziano -
trzeba czcic¢ 1 jednos¢ w Trojcy, i
Trojce w jednosci”’[29]. Te stowa
Symbolu Atanazjanskiego zapraszaja
nas do ,kontemplowania tej komunii
milos$ci, jaka jest w Bogu, komunii,
poprzez ktdra trzy Osoby Boskie
milujg sie w wewnetrznej tajemnicy
jednego zycia Bozego. Ojciec, Syn i
Duch Swiety, jeden Bég poprzez
jednos¢ Bostwa, bytuja jako Osoby w
niezglebionej Boskiej relacji. Tylko w
ten sposob staje sie zrozumiala
prawda, ze Bog sam w sobie jest
mitoscia (por. 1] 4,16)”[30].

Wraz z powolaniem chrze$cijanskim
otrzymaliSmy niezmierzony dar
uczestnictwa w tej komunii mitosci
Trojcy Przenajswietszej: dar, ktory
jest bodZcem do poszukiwania
jednosci dzieci Bozych, do zycia, jak
pierwsi chrzescijanie, consummati in
unum[31]. W rzeczywistosci, ,kiedy
Pan Jezus modli sie do Ojca, aby



wszyscy byli jedno... jako i my jedno
jestesmy (] 17,21-22), otwierajac
przed rozumem ludzkim niedostepne
perspektywy, daje zna¢ o pewnym
podobienstwie miedzy jednoscig
OsoOb Boskich a jednoscig synow
Bozych zespolonych w prawdzie i
mitosci. To podobienstwo pokazuje,
ze czlowiek bedac jedynym na ziemi
stworzeniem, ktorego Bog chcial dla
niego samego, nie moze odnalezc sie
w pelni inaczej, jak tylko poprzez
dobrowolny dar z siebie
samego”[32].

Nic nie moze uczynié¢ nas tak mitymi
Bogu jak mito$¢ blizniego i oddanie
innym, ktore umozliwiajg jednos¢
synow Bozych. Milo$¢ do Boga jest w
rzeczywistosci, nieodtaczna od
mitosci do innych, poniewaz kto nie
mituje brata swego, ktorego widzi, nie
moze mitowac Boga, ktorego nie
widzi[33]. Mata jest twoja mitosc,
jezeli nie budzi w tobie zapatu do
zbawienia wszystkich dusz. Marna



jest twoja mitosd, jesli nie budzi w
tobie pragnienia, aby swym
szaleristwem zarazic¢ innych
apostotow[34]. Stowa Symbolu
Atanazjanskiego, ktore poruszaja nas
do kontemplowania Jednos$ci w
Trojcy, daja nam Swiatlo do
rozwazania tego, ze tylko mitos¢ i
oddanie innym — owoc zycia
nadprzyrodzonego w naszych
duszach - moga nadac peiny sens
naszemu zyciu, pelnie, ktéra ma swaj
poczatek juz na ziemi: ,oddanie sie w
stuzbe dusz, zapomnienie o sobie
samym, jest tak skuteczne, ze Bog
nagradza je pokora peina
radosci”[35].

Doskonaly Bog, doskonaly
Czlowiek

Nasz Bog Trojjedyny nie jest Bogiem
dalekim. Po wyznaniu wiary w
tajemnice Trojcy Przenajswietszej,
stowa Symbolu Atanazjanskiego
zapraszaja nas do wiary ,we



Wrcielenie Pana naszego Jezusa
Chrystusa”[36]. Ze zdumieniem i
wdziecznoscia wyznajemy, ze Bog
stal sie Czlowiekiem: druga Osoba
Troéjcy Przenajswietszej przyjela
ludzka nature, et Verbum caro factum
est, et habitavit in nobis[37]. Uczynila
zas to propter nostram salutem, aby
nas zbawic czynigc nas uczestnikami
Boskosci, ubdstwiajac nas, jak to
odwaznie powie tylu Ojcow Kosciola:
»,bedac Bogiem, stal sie czlowiekiem,
abysSmy my, ludzie, stali sie
bogami”[38]. ,,Dzieki godnej podziwu
taskawosci, Syn Boga, Jednorodzony
ze swej natury, stal sie Synem
czlowieka, abySmy my, ktorzy
jesteSmy synami ludzkimi z natury,
stali sie synami Boga dzieki
tasce”[39].

Dochodzac do tych stéw Symbolu
Atanazjanskiego, w naszej
kontemplacji }gcza sie Niebo i ziemia,
kiedy wspominamy, ze Bog zestat
swego Syna, zrodzonego z niewiasty



(...), abysmy mogli otrzymac
przybrane synostwo. Na dowdd tego,
Ze jestescie synami, Bog wystat do
serc naszych Ducha Syna swego, ktory
wota: Abba, Ojcze![40].

Nasz Pan Jezus Chrystus -
prawdziwy Bog 1 prawdziwy
Czlowiek - jest jedynym
posrednikiem pomiedzy Bogiem i
nami[41]. On sam mowi o sobie:ja
jestem Drogq i Prawdgq, i Zyciem. Nikt
nie przychodzi do Ojca inaczej, jak
tylko przeze Mnie (...). Kto Mnie
zobaczyt, zobaczyt takze i Ojca:[42]
»Dy zblizy¢ sie do Boga musimy
obrac¢ wilasciwa droge, a jest nia
Najswietsze Czlowieczenstwo
Chrystusa”[43]. ,Jesli wiec szukasz
drogi, - pisze swiety Tomasz —
przyjmij w sobie Chrystusa, bo On
jest Droga: to jest droga, idZcie nig!
(Iz 30,21) A Swiety Augustyn mowi:
‘idz poprzez czlowieka, a dojdziesz
do Boga’. Lepiej jest iS¢ droga, chocby

oo o7



drogi. Bo ten, kto kulejac idzie droga,
chociaz malo sie posunie do przodu,
zbliza sie powoli do celu; ten jednalk,
kto idzie z dala od drogi, im szybciej
biegnie, tym bardziej oddala sie od
celu. Jesli wiec szukasz, ktoredy masz
i8¢, przylgnij do Chrystusa, poniewaz
On jest Prawdg, do ktorej pragniemy
dotrzec (...). JeSli szukasz, gdzie by
pozostac, przyjmij Chrystusa,
poniewaz On jest Zyciem”[44].

Do tej jedynej drogi, do wcielonego
Syna Boga, odnosza sie prawdy
wiary, ktore wyklada Symbol
Atanazjanski w swojej drugiej czesci.
»,Wiara katolicka polega na tym, aby
wierzyc¢ i wyznawac, ze Pan nasz
Jezus Chrystus, Syn Bozy, jest Bogiem
1 Czlowiekiem™[45].

Sw. Josemaria konkretyzuje jak
nalezy przeby¢ te droge, ktora
prowadzi do zjednoczenia Z
Chrystusem: ,doradzam wam —
powtarzam — czyta¢ duzo Ewangelie



Swietg, aby poznac Jezusa — perfectus
Deus, perfectus Homo (Symbol
Quicumque, nr 30), - aby obcowac z
Nim i zakochac sie w Jego
Najswietszym Czlowieczenstwie,
zyjac razem z Nim tak, jak zyla
Maryja i Jozef, jak zyli Apostolowie i
Swiete Niewiasty.

O jedno prosze Jahwe, tego
poszukuje: bym w domu Jahwe
przebywatl po wszystkie dni mego
zycia (Ps 26, 4). O co wiec prosimy
Jezusa? Aby zaprowadzil nas do Ojca.
On powiedzial: nikt nie przychodzi
do Ojca inaczej, jak tylko przeze Mnie
(J 14, 16). Wraz z Ojcem i Synem
bedziemy wzywa¢ Ducha Swietego, i
bedziemy obcowac z Trojca
Przenajswietszg”[46]. To jest owa
poufna rozmowa, o ktérej mowil nasz
Zalozyciel[47].

Chrystus jest ,,jedng osoba nie przez
przemiane Bostwa w nature cielesna,
ale przez przyjecie czlowieczenstwa



w Boga; jeden jest najzupeiniej nie
przez zmieszanie sie natur, ale przez
jednosc osoby”[48]. W Chrystusie
zjednoczone sa dwie natury, boska i
ludzka, ,bez zmieszania, bez zmiany,
bez podziatu, bez oddzielenia”[49].
To zjednoczenie w pewien sposdb
bedzie sie w nas odzwierciedlac,
poprzez nasze utozsamienie z
Chrystusem, w miare jak — dzieki
lasce Ducha Swietego — osiggniemy
to, by ubostwiac wszystkie zadania
jakimi sie zajmujemy, a zycie
Chrystusa bedzie sie przejawia¢ we
wszystkich naszych czynach.
L2<PowinniSmy przebywac — jestem
Swiadom tego, zZe wiele razy wam to
mowilem — w Niebie i na ziemi,
zawsze. Nie pomiedzy Niebem i
ziemig, bo jesteSmy ze Swiata. Na
Swiecie i w Raju zarazem! Bylaby to
jakby formuta do wyrazenia tego, jak
powinnismy ukiladac nasze zycie,
podczas gdy przebywamy in hoc
saeculo. W Niebie i na ziemi,
przebostwieni; wiedzgc jednak, ze



jestesSmy ze Swiata i ze jesteSmy
ziemia, ze posiadamy kruchos¢
wlasciwa glinie: naczynia z gliny,
ktore Pan zechcial wykorzysta¢ w
swojej stuzbie (...). Pan zechcial
zlozy¢ w nas przebogaty skarb. Moze
przesadzam? Powiedzialem malo
(...). W naszych sercach zazwyczaj
jest Niebo”[50].

Trodjca ziemska

Zgodnie z tym, co tyle razy doradzat
nam $w. Josemaria, droga do Trojcy
Niebieskiej wiedzie przez trojce
ziemskq. Symbol mowi, ze Jezus
Chrystus ,jest Bogiem jako zrodzony
z istoty Ojca przed wiekami i jest
czlowiekiem jako zrodzony z istoty
matki w czasie”[51]. Przez Maryje
dokonalo sie Wcielenie, a przez
Wrcielenie, Odkupienie. Ojciec, przez
Ducha Swietego, dal nam swojego
Syna poprzez Maryje. Stad pochodzi
konsekwencja dla walki ascetycznej,
ktorej zdecydowanie nauczal nasz



Zalozyciel: ,,do Chrystusa zawsze
najlatwiej zblizy¢ sie i ,,wrocic¢” przez
Maryje”[52]. Dzieki swemu zazylemu
zwigzkowi z Trdjca — Ona jest petna
taski[53] - Najswietsza Maryja Panna
uzyskuje dla nas zycie
nadprzyrodzone, i uczy nas byc¢
kontemplacyjnymi, zawsze
zapatrzonymi w Boga, w mitosnym
dialogu z trzema Boskimi Osobami,
ktore zamieszkuja w centrum naszej
duszy: jesli Mnie kto mituje, - mowi
Pan - Ojciec moj umituje go i
przyjdziemy do niego, i bedziemy w
nim przebywac[54].

Skoro w naszej walce ascetycznej o
to, by zyc jak dzieci Boze,
powinniSmy obcowac z trzema
boskimi Osobami, zawsze
zjednoczonymi, powinniSmy czynié
to zawsze z Maryja i z Jej pomoca.
Pewne jest, ze Chrystus jest jedynym
Posrednikiem pomiedzy Bogiem i
ludZzmi[55], ,ale jak kaptanstwo
Chrystusa w rozmaity sposob staje



sie udzialem zaréwno Swietych
szafarzy, jak i wiernego ludu (...), tak
tez jedyne posrednictwo Odkupiciela
nie wyklucza, lecz wzbudza u
stworzen rozmaite wspotdzialanie,
pochodzace z uczestnictwa w jednym
zrodle. Ot6z Kosciol nie waha sie
jawnie wyznawac taka
podporzadkowana role Maryi; ciggle
jej doswiadcza i zaleca ja sercu
wiernych, aby oni wsparci tg
macierzynska opieka, jeszcze silniej
przylgneli do Posrednika i
Zbawiciela”[56].

A wraz z Maryja, Przenajswietsza
Trojca wyznaczyla inng osobe
ludzka, aby zlaczyc¢ ja w sposob
szczegoOlny w dzietlo Odkupienia: jest
to Jozef, Oblubieniec Maryi. Maryja,
nasza pewna droga do spotkania z
Jezusem, nie jest sama. ,,Do Jezusa,
przez Maryije, z Jozefem”[57], mowitl
nam sSw. Josemaria, ktory lubit
nazywac ich trojcq ziemskaq,
poniewaz byty to trzy serca, ale jedna



mitosc[58]. Jego poboznosc
przemieniala sie zarazem w
plomienny akt strzelisty: Jezu,
Maryjo, Jozefie, niech zawsze bede z
wami[59]. To jest droga zycia
wewnetrznego, ktorg wskazal nam
nasz Zalozyciel, ktory teraz, z Nieba,
zaprasza nas wcigz do wstgpienia na
nig, szepczac nam do ucha stowa,
ktére napisal w Rézancu Swietym:
»Stan sie matym. Chodz ze mna i-to
jest najistotniejsze w tym, co
chcialem ci powiedzie¢ — bedziemy
razem przezywac zycie Jezusa, Maryi
iJozefa”[60].

Daleko jesteSmy od niepotrzebnych
komplikacji w tym dazeniu do Trojcy
niebieskiej poprzez trojce ziemskq.
Przeciwnie, chodzi tu o jeszcze jeden
przejaw mitosciwej taskawosci Boga,
ktory zniza sie do naszego poziomu,
aby zawie$S¢ nas w gore, nie samych,
ale w towarzystwie, w rodzinie, jak
to jest wlasciwe dla ludzkiej natury.
Jakiz dlug wdziecznosci mamy u



naszego Ojca, za to, ze wskazal nam
tak jasng droge prowadzacg do
Nieba, droge dla dusz
kontemplacyjnych posrod swiata!

Patrzac w Niebo

Chrystus ,,ponidst Meke dla naszego
zbawienia, zstgpit do piekiel,
trzeciego dnia zmartwychwstal,
wstapil na niebiosa, siedzi po
prawicy Boga Ojca
wszechmogacego”[61]. W ten sposob
Symbol streszcza dzielo naszego
odkupienia, dzieki ktoremu staliSmy
sie synami Bozymi, uczestniczac w
ten sposéb w zyciu Trojcy,
wszczepieni w Chrystusa[62]. Otoz,
jezeli umarlismy razem z Chrystusem,
wierzymy, ze z Nim rowniez
zycbedziemy, wiedzqc, Ze Chrystus
powstawszy z martwych juz wiecej
nie umiera, Smier¢ nad Nim nie ma juz
wtadzy[63]. To nowe zycie w
Chrystusie taczy nas scisle z Trojca
Przenajswietszg, a na skutek tego,



mozna powiedziec, ze jestesmy z
rodziny Trojjedynego Boga.
PowinniSmy patrzec na wszystko z
perspektywy Nieba, gdzie przebywa
Jezus Chrystus, po prawicy Boga
Ojca. Jesliscie wiec razem z
Chrystusem powstali z martwych,
szukajcie tego, co w gorze, gdzie
przebywa Chrystus zasiadajqc po
prawicy Boga. Dgzcie do tego, co w
gorze, nie do tego, co na ziemi.
Umarliscie bowiem i wasze zycie jest
ukryte z Chrystusem w Bogu.[64]

Symbol Atanazjanski koniczy sie
syntezg prawd ostatecznych: sadu
ostatecznego, zmartwychwstania
zmarlych i zaplaty za czyny tego
zycia[65], ktore powinny rozpala¢ w
nas nadzieje tego, ze pewnego dnia
bedziemy ogladac Boga twarzq w
twarz[66], sicuti est, takiego, jakim
jest.[67] ,Pomysl z catym spokojem o
tym, co to bedzie, kiedy
nieskonczona Milo$¢ Boza wyleje sie
na nas, biedne stworzenia!”[68]



[1] Katechizm Kos$ciota Katolickiego,
234.

[2] Por. Tamze, 192.
[3] Symbol Quicumque, 3.

[4] Swieta Teresa od Jezusa, Ksiega
zycia, rozdz. 39, nr 25.

[5] Sw. Josemaria, List, 19 III 1967, nr
54,

[6] Katechizm Kos$ciola Katolickiego,
nr 237.

[7] Ef 2, 19.

[8] Sw. Josemaria, Spotkanie, 15 IX
1971.

[9] Symbol Quicumque, nr 5.
[10] Tamze, nr 6.

[11] Por. Tamze, nr 8-18.



[12] Tamze, nr 19.

[13] Sw. Josemaria, Medytacja
"Logika Boga", 6 1 1970.

[14] Przyjaciele Boga, nr 306.

[15] Sw. Josemaria, Dwa miesiace
katechezyll, s. 641.

[16] Rz 8, 15-17.
[17] Rz 8, 29.

[18] Por. Sobor Watykanski II, Konst.
duszpast. Gaudium et spes, nr 22.

[19] Por. Hbr 2, 13.

[20] Por. Rz 8, 17; Tyt 3, 7.
[21]17] 1, 11-13.

[22] Tamze, 16, 13.

[23] Por. Gal 4, 6.

[24] Rz 8, 14.



[25] To Chrystus przechodzi, nr 135.
[26] Tamze, nr 91.
[27] Symbol Quicumque, nr 20.

[28] Sw. Josemaria, Spotkanie, 8 XII
1971.

[29] Symbol Quicumque, nr 24-25.

[30] Jan Pawel II, List Mulieris
dignitatem, nr 7.

[31] Dz 1, 14.

[32] Sobdr Watykanski II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, nr 24.

[33]1 174, 20.
[34] Droga, nr 796.

[35] Sw. Josemaria, List, 24 IIT 1931,
nr 15.

[36] Symbol Quicumque, nr 27.

[3717] 1, 14.



[38] Swiety Atanazy, Modlitwy
przeciw Arianom, 1, 39 (PG 26, 91).

[39] Swiety Agustyn, De civitate Dei,
XXI, 15 (PL 41, 729).

[40] Gal 4, 4-6.

[41] Por. 1 Tym 2, 15.

[42] ] 14, 6-9.

[43] Przyjaciele Boga, nr 299.

[44] Swiety Tomasz z Akwinu, In
Ioann. Ev., XIV, 2.

[45] Symbol Quicumque, nr 28.

[46] Sw. Josemaria, Medytacja:
Rados¢ stuzby Bogu, 25 XII 1973.

[47] Przyjaciele Boga, nr 145.
[48] Symbol Quicumque, nr 33-34.

[49] Sobdr w Chalcedonie, Symbol
Chalcedonski (DS 302).



[50] Sw. Josemaria, Medytacja:
Zespoleni w jednosci, 27 III 1975.

[51] Symbol Quicumque, nr 29.
[52] Droga, nr 495.

[53]1 Ek 1, 28.

[54]] 14, 23.

[55] Por. 1 Tym 2, 5.

[56] Sobdr Watykanski II, Konst.
dogm. Lumen gentium, nr 62.

[57] Sw. Josemaria, Spotkanie, 23 V
1974.

[58] Sw. Josemaria, Crénica, 1971, s.
361.

[59] Sw. Josemaria, Crénica, 1976, s.
34.

[60] Rézaniec Swiety, Wstep.

[61] Symbol Quicumque, nr 36-37.



[62] Por. Rz 6, 5.
[63] Tamze, 8-9.
[64] Kol 3, 1-3.

[65] Por. Symbol Quicumque, nr
37-39.

[66] 1 Kol 13, 12.
[67]1] 3, 2.

[68] Przyjaciele Boga, nr 71.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/z-rodziny-trojjedynego-boga/
(23-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/z-rodziny-trojjedynego-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/z-rodziny-trojjedynego-boga/

	Z rodziny Trójjedynego Boga

