
opusdei.org

Z rodziny
Trójjedynego Boga

„Quicumque vult salvus esse,
ante omnia opus est, ut teneat
catholicam fidem (Symbol
Quicumque, nr 1).
Podtrzymanie tej wiary
katolickiej nie jest ciężarem dla
zakochanej duszy, jest
wewnętrzną potrzebą, której
udziela nam łaska” (św.
Josemaria)

18-08-2024

Tajemnica Trójcy Świętej stanowi
centrum wiary i życia



chrześcijańskiego. Jest tajemnicą
Boga w sobie samym, a więc źródłem
wszystkich innych tajemnic wiary
oraz światłem, które je oświeca.
Tajemnica ta jest najbardziej
podstawowym i istotnym
nauczaniem w „hierarchii prawd
wiary”[1]. Te słowa Katechizmu
Kościoła Katolickiego pomagają nam
zrozumieć potrzebę skupienia całego
naszego życia wokół tajemnicy
Trójcy. Aby stało się to
rzeczywistością, potrzeba abyśmy z
pomocą łaski Bożej, starali się
pogłębić jak najbardziej poznanie
naszego Trójjedynego Boga.

W tym celu w każdą trzecią niedzielę
miesiąca odmawiamy i rozważamy
Symbol Quicumque, zwany
Atanazjańskim[2], który w sposób
zwięzły wyraża podstawowe treści
tej prawdy wiary: „abyśmy czcili
jednego Boga w Trójcy, a Trójcę w
jedności, nie mieszając Osób ani nie
rozdzielając istoty”[3]. Wielu



chrześcijan poprzez wieki
wzmacniało swoją pobożność przez
odmawianie i rozważanie tego
Symbolu. Tak wspomina to Święta
Teresa od Jezusa: „kiedy pewnego
razu odmawiałam Quicumque vult,
zrozumiałam w tak jasny sposób jak
jest jeden Bóg i trzy Osoby, że
przestraszyłam się i pocieszyłam
bardzo. Odniosłam z tego wiele
korzyści dla większego poznania
wielkości Boga i Jego cudów, a kiedy
myślę o Trójcy Przenajświętszej lub
gdy jest o niej mowa, wydaje mi się,
że wiem, jak to możliwe, i cieszę się z
tego bardzo”[4]. Św. Josemaría mówił
nam: „wiem dobrze, córki i synowie
moi, że słowa tego starodawnego
Symbolu, który odmawiamy w każdą
trzecią niedzielę miesiąca, napełniają
wasze serca słodyczą plastra miodu: 
quicumque vult salvus esse, ante
omnia opus est, ut teneat catholicam
fidem (Symbol Quicumque, nr 1).
Podtrzymanie tej wiary katolickiej
nie jest ciężarem dla zakochanej



duszy, jest wewnętrzną potrzebą,
której udziela nam łaska”[5].

Nigdy nie odkrylibyśmy tych prawd
opierając się wyłącznie na siłach
naszego rozumu. Naturalne światło
inteligencji nie jest wystarczające, by
zgłębić wewnętrzne życia Boga w
Sobie. Dokładniej, i przede
wszystkim, nigdy nie udałoby się
nam poznać trzech Osób Bożych:
„Trójca jest tajemnicą wiary w sensie
ścisłym, jedną z ‘ukrytych tajemnic
Boga, które nie mogą być poznane,
jeśli nie są objawione przez
Boga’(Sobór Watykański I, Konst.
dogm. Dei filius, DS. 3015).
Oczywiście, Bóg zostawił ślady swego
trynitarnego bytu w swoim dziele
stworzenia i w swoim Objawieniu w
Starym Testamencie. Wewnętrzność
Jego Bytu jako Trójcy Świętej stanowi
tajemnicę niedostępną dla samego
rozumu, a nawet dla wiary Izraela
przed Wcieleniem Syna Bożego i
posłaniem Ducha Świętego”[6].



Jeśli wyznajemy tę tajemnicę, to
dlatego, że Bóg zechciał ją objawić,
aby dokonać w nas cudu
nadprzyrodzonego wyniesienia:
zostaliśmy przyjęci na synów Boga,
który wprowadził nas w swe życie
wewnętrzne. Nie chciał, byśmy byli
zwykłymi obcymi i przychodniami,
lecz domownikami Boga[7],
uczestnikami Jego boskości przez
łaskę uświęcającą.

Jednakże nawet po Objawieniu,
tajemnica Trójcy Osób w Jedności
Bożej pozostaje nieosiągalna dla
naszego rozumu, jakby spowita
świetlistą ciemnością. Ta centralna
tajemnica wiary przekracza coraz
bardziej naszą zdolność rozumienia.
Postaramy się pójść jak najbardziej
naprzód w jej rozumieniu, z głęboką
pobożnością i pokorą, wspomagani
wiarą i rozumem. Zawsze jednak
pozostaniemy małymi wobec
ogromu naszego Boga: „nie możemy
zrozumieć tego dobrze, dzieci moje;



jeśli rozumielbyśmy, posiadalibyśmy
rozum Boga. Mogę podzielić się z
wami moim doświadczeniem.
Spędzam mnóstwo czasu na czytaniu
traktatów o Najświętszej Trójcy:
kiedy ujrzę odrobinę światła, jestem
szczęśliwy; a kiedy widzę dużo
ciemności, również czuję się
szczęśliwy: jakże wielki jesteś, Panie,
że nie mogę Cię pojąć! Co za
piękno!”[8].

Ojciec, Syn i Duch Święty

Nie jest możliwe, abyśmy w pełni
zdali sobie sprawę z tego, co głosimy,
mówiąc, że „Inna jest Osoba Ojca,
inna Syna, inna Ducha Świętego”[9],
podczas gdy „nie mieszając Osób ani
nie rozdzielając istoty” – wyznajemy,
że „Ojca i Syna i Ducha Świętego
jedno jest Bóstwo”[10]. Symbol 
Quicumque odnosi do każdej Osoby
inne atrybuty boskości –
niestworzony, niezmierzony,
wiekuisty, wszechmogący – i



wyznaje, że każda Osoba jest Bogiem
i Panem[11]. Natychmiast jednak
przyznaje, że nie ma trzech
wiekuistych, ani trzech
niestworzonych, ani trzech
niezmierzonych, ponieważ „katolicka
religia zabrania nam mówić o trzech
bogach lub trzech panach”[12]. Nie
ma tu więc mowy o tryteiźmie czy
politeiźmie. Nie ma też mowy o
osobnym kulcie trzech Boskich Osób.
Gdzie jest jedna z nich, tam są i trzy
pozostałe, w niepodzielnej jedności
Bytu, chociaż w różnorodności
wzajemnych relacji.

Jednakże Bóg sam, objawiając nam
swoje wnętrze, zachęca nas do
ocowania z każdą z Osób Boskich.
My, w odpowiedzi na poruszenie tej
łaski, za radą naszego Założyciela,
powtarzamy „bez strachu: wierzę w
Boga Ojca, wierzę w Boga Syna,
wierzę w Boga Ducha Świętego.
Kocham Boga Ojca, kocham Boga
Syna, kocham BOga Ducha Świętego.



Wierzę, pokładam nadzieję i miłość
w Trójcę Świętą”[13]. Nawet jeśli nie
rozumiemy całej tajemnicy, nasze
serce potrzebuje na drodze
kontemplacji „odróżnić i adorować
każdą z Osób Boskich. W pewnym
sensie jest to odkrycie, jakiego
dokonuje dusza w życiu
nadprzyrodzonym, tak jak małe
dziecko, które otwiera oczy na
otaczający świat. I w miłości staje
przed Ojcem, Synem i Duchem
Świętym”[14].

„Miłosna rozmowa: tak opisuje nasz
Założyciel jaka powinna być nasza
rozmowa z Trójcą. W ten sposób
rozmawiamy z Ojcem, który jest w
Niebie, powtarzając słowa, których
Jezus, nasz Pan, nauczył Apostołów:
Ojcze nasz, któryś jest w Niebie,
święć się imię Twoje…”[15]. Nasza
dusza napełnia się pokojem: jesteśmy
świadomi miłości Boga, który jest
Ojcem. Zawsze przebywamy w Jego
obecności – Inmensus Pater - , zawsze



możemy być ocaleni przez Jego moc –
Omnipotens Pater. Ta świadomość
nadaje szczególny charakter
naszemu obcowaniu z Bogiem,
pełnemu ufności i zawierzenia w
Jego rękach. Nie otrzymaliście
przecież ducha niewoli, by się znów
pogrążyć w bojaźni, ale otrzymaliście
ducha przybrania za synów, w którym
możemy wołać: „Abba, Ojcze!”. Sam
Duch wspiera swym świadectwem
naszego ducha, że jesteśmy dziećmi
Bożymi. Jeżeli zaś jesteśmy dziećmi, to
i dziedzicami: dziedzicami Boga, a
współdziedzicami Chrystusa, skoro
wspólnie z Nim cierpimy po to, by też
wspólnie mieć udział w chwale[16].

Rozmawiamy też z Synem
Jednorodzonym, który jest 
pierworodny między wielu
braćmi[17]. Jesteśmy Jego braćmi,
jednak nie jak inni synowie, ale jako
„synowie w Synu”[18]. On nie
wstydzi się nazywać nas braćmi[19],
do tego stopnia, że przez Niego



staliśmy się dziedzicami chwały[20],
ponieważ przyszedł do swojej
własności, a swoi Go nie przyjęli.
Wszystkim tym jednak, którzy Go
przyjęli, dał moc, aby się stali dziećmi
Bożymi, tym, którzy wierzą w imię
Jego – którzy ani z krwi, ani z żądzy
ciała, ani z woli męża, ale z Boga się
narodzili[21].

Rozmawiamy z Duchem Świętym, o
którym Pan Jezus powiedział: gdy zaś
przyjdzie On, Duch Prawdy,
doprowadzi was do całej prawdy[22].
On, który jest więzią jedności między
Ojcem i Synem, łączy nas ściśle z
Synem, abyśmy mogli wołać do Boga:
Abba, Pater![23] Albowiem wszyscy
ci, których prowadzi Duch Boży, są
synami Bożymi[24]: to Duch Święty 
jest tym, który swoimi natchnieniami
nadaje nadprzyrodzony ton naszym
myślom, pragnieniom, i czynom[25].

Jedność w Trójcy



Zwracając się jednak w ten sposób do
Boga Ojca, Syna i Ducha Świętego,
nie zapominajmy nigdy o tym, że 
„obcując z którąkolwiek z trzech
Osób, obcujemy z Jedynym Bogiem; a
obcując z wszystkimi trzema, z
Trójcą, również obcujemy z Bogiem
jedynym i prawdziwym”[26].

„Ojciec – mówi dalej Symbol – przez
nikogo nie został uczyniony ani
stworzony, ani zrodzony. Syn
pochodzi od samego Ojca, nie jest
uczyniony ani stworzony, lecz
zrodzony. Duch Święty pochodzi od
Ojca i Syna, nie jest uczyniony, ani
stworzony, ani zrodzony, lecz
pochodzący”[27]. Te pochodzenia –
Boże pochodzenia – są podstawą
relacji, które wewnątrz Najświętszej
Trójcy ustanawiają każdą z Boskich
Osób: ojcostwo, synostwo, tchnienie,
dosłownie tchnienie miłości i życia.

Zrodzenie Syna i tchnienie Ducha
Świętego – mówiąc słowami mało



precyzyjnymi – nie są wydarzeniami,
które miały miejsce w określonym
momencie, ustanawiając trzy Osoby.
Są to pochodzenia wieczne. W
jednym, zawsze aktualnym dzisiaj,
Ojciec rodzi Syna, i Duch Święty
pochodzi od Ojca i od Syna. W ten
sposób życie wewnątrztrynitarne jest
nieustanną płodnością miłości:
życiem, które nie tylko
kontemplujemy, ale którym żyjemy,
ponieważ Trójca Przenajświętsza
zamieszkuje w naszej duszy dzięki
łasce, „trwa w nas. Żeby to jakoś
wyrazić, znajduje się w centrum
naszej duszy w stanie łaski, nadając
nadprzyrodzone znaczenie naszemu
działaniu, jeśli nie sprzeciwiamy się i
nie wyrzucimy jej stamtąd przez
grzech. Bóg jest ukryty w was i we
mnie, w każdym”[28]

„I nic w tej Trójcy nie jest
wcześniejsze lub późniejsze, nic
większe lub mniejsze, lecz trzy osoby
w całości są sobie współwieczne i



zupełnie równe, tak iż we wszystkim
– jak już wyżej wypowiedziano –
trzeba czcić i jedność w Trójcy, i
Trójcę w jedności”[29]. Te słowa
Symbolu Atanazjańskiego zapraszają
nas do „kontemplowania tej komunii
miłości, jaka jest w Bogu, komunii,
poprzez którą trzy Osoby Boskie
miłują się w wewnętrznej tajemnicy
jednego życia Bożego. Ojciec, Syn i
Duch Święty, jeden Bóg poprzez
jedność Bóstwa, bytują jako Osoby w
niezgłębionej Boskiej relacji. Tylko w
ten sposób staje się zrozumiała
prawda, że Bóg sam w sobie jest
miłością (por. 1 J 4,16)”[30].

Wraz z powołaniem chrześcijańskim
otrzymaliśmy niezmierzony dar
uczestnictwa w tej komunii miłości
Trójcy Przenajświętszej: dar, który
jest bodźcem do poszukiwania
jedności dzieci Bożych, do życia, jak
pierwsi chrześcijanie, consummati in
unum[31]. W rzeczywistości, „kiedy
Pan Jezus modli się do Ojca, aby



wszyscy byli jedno… jako i my jedno
jesteśmy (J 17,21-22), otwierając
przed rozumem ludzkim niedostępne
perspektywy, daje znać o pewnym
podobieństwie między jednością
Osób Boskich a jednością synów
Bożych zespolonych w prawdzie i
miłości. To podobieństwo pokazuje,
że człowiek będąc jedynym na ziemi
stworzeniem, którego Bóg chciał dla
niego samego, nie może odnaleźć się
w pełni inaczej, jak tylko poprzez
dobrowolny dar z siebie
samego”[32].

Nic nie może uczynić nas tak miłymi
Bogu jak miłość bliźniego i oddanie
innym, które umożliwiają jedność
synów Bożych. Miłość do Boga jest w
rzeczywistości, nieodłączna od
miłości do innych, ponieważ kto nie
miłuje brata swego, którego widzi, nie
może miłować Boga, którego nie
widzi[33]. Mała jest twoja miłość,
jeżeli nie budzi w tobie zapału do
zbawienia wszystkich dusz. Marna



jest twoja miłość, jeśli nie budzi w
tobie pragnienia, aby swym
szaleństwem zarazić innych
apostołów[34]. Słowa Symbolu
Atanazjańskiego, które poruszają nas
do kontemplowania Jedności w
Trójcy, dają nam światło do
rozważania tego, że tylko miłość i
oddanie innym – owoc życia
nadprzyrodzonego w naszych
duszach – mogą nadać pełny sens
naszemu życiu, pełnię, która ma swój
początek już na ziemi: „oddanie się w
służbę dusz, zapomnienie o sobie
samym, jest tak skuteczne, że Bóg
nagradza je pokorą pełną
radości”[35].

Doskonały Bóg, doskonały
Człowiek

Nasz Bóg Trójjedyny nie jest Bogiem
dalekim. Po wyznaniu wiary w
tajemnicę Trójcy Przenajświętszej,
słowa Symbolu Atanazjańskiego
zapraszają nas do wiary „we



Wcielenie Pana naszego Jezusa
Chrystusa”[36]. Ze zdumieniem i
wdzięcznością wyznajemy, że Bóg
stał się Człowiekiem: druga Osoba
Trójcy Przenajświętszej przyjęła
ludzką naturę, et Verbum caro factum
est, et habitavit in nobis[37]. Uczyniła
zaś to propter nostram salutem, aby
nas zbawić czyniąc nas uczestnikami
Boskości, ubóstwiając nas, jak to
odważnie powie tylu Ojców Kościoła:
„będąc Bogiem, stał się człowiekiem,
abyśmy my, ludzie, stali się
bogami”[38]. „Dzięki godnej podziwu
łaskawości, Syn Boga, Jednorodzony
ze swej natury, stał się Synem
człowieka, abyśmy my, którzy
jesteśmy synami ludzkimi z natury,
stali się synami Boga dzięki
łasce”[39].

Dochodząc do tych słów Symbolu
Atanazjańskiego, w naszej
kontemplacji łączą się Niebo i ziemia,
kiedy wspominamy, że Bóg zesłał
swego Syna, zrodzonego z niewiasty



(…), abyśmy mogli otrzymać
przybrane synostwo. Na dowód tego,
że jesteście synami, Bóg wysłał do
serc naszych Ducha Syna swego, który
woła: Abba, Ojcze![40].

Nasz Pan Jezus Chrystus –
prawdziwy Bóg i prawdziwy
Człowiek – jest jedynym
pośrednikiem pomiędzy Bogiem i
nami[41]. On sam mówi o sobie:Ja
jestem Drogą i Prawdą, i Życiem. Nikt
nie przychodzi do Ojca inaczej, jak
tylko przeze Mnie (…). Kto Mnie
zobaczył, zobaczył także i Ojca:[42]
„by zbliżyć się do Boga musimy
obrać właściwą drogę, a jest nią
Najświętsze Człowieczeństwo
Chrystusa”[43]. „Jeśli więc szukasz
drogi, - pisze święty Tomasz –
przyjmij w sobie Chrystusa, bo On
jest Drogą: to jest droga, idźcie nią!
(Iz 30,21) A święty Augustyn mówi:
‘idź poprzez człowieka, a dojdziesz
do Boga’. Lepiej jest iść drogą, choćby
kulejąc, niż iść szybko daleko od



drogi. Bo ten, kto kulejąc idzie drogą,
chociaż mało się posunie do przodu,
zbliża się powoli do celu; ten jednak,
kto idzie z dala od drogi, im szybciej
biegnie, tym bardziej oddala się od
celu. Jeśli więc szukasz, którędy masz
iść, przylgnij do Chrystusa, ponieważ
On jest Prawdą, do której pragniemy
dotrzeć (…). Jeśli szukasz, gdzie by
pozostać, przyjmij Chrystusa,
ponieważ On jest Życiem”[44].

Do tej jedynej drogi, do wcielonego
Syna Boga, odnoszą się prawdy
wiary, które wykłada Symbol
Atanazjański w swojej drugiej części.
„Wiara katolicka polega na tym, aby
wierzyć i wyznawać, że Pan nasz
Jezus Chrystus, Syn Boży, jest Bogiem
i Człowiekiem”[45].

Św. Josemaría konkretyzuje jak
należy przebyć tę drogę, która
prowadzi do zjednoczenia Z
Chrystusem: „doradzam wam –
powtarzam – czytać dużo Ewangelię



Świętą, aby poznać Jezusa – perfectus
Deus, perfectus Homo (Symbol
Quicumque, nr 30), - aby obcować z
Nim i zakochać się w Jego
Najświętszym Człowieczeństwie,
żyjąc razem z Nim tak, jak żyła
Maryja i Józef, jak żyli Apostołowie i
Święte Niewiasty.

O jedno proszę Jahwe, tego
poszukuję: bym w domu Jahwe
przebywał po wszystkie dni mego
życia (Ps 26, 4). O co więc prosimy
Jezusa? Aby zaprowadził nas do Ojca.
On powiedział: nikt nie przychodzi
do Ojca inaczej, jak tylko przeze Mnie
(J 14, 16). Wraz z Ojcem i Synem
będziemy wzywać Ducha Świętego, i
będziemy obcować z Trójcą
Przenajświętszą”[46]. To jest owa 
poufna rozmowa, o której mówił nasz
Założyciel[47].

Chrystus jest „jedną osobą nie przez
przemianę Bóstwa w naturę cielesną,
ale przez przyjęcie człowieczeństwa



w Boga; jeden jest najzupełniej nie
przez zmieszanie się natur, ale przez
jedność osoby”[48]. W Chrystusie
zjednoczone są dwie natury, boska i
ludzka, „bez zmieszania, bez zmiany,
bez podziału, bez oddzielenia”[49].
To zjednoczenie w pewien sposób
będzie się w nas odzwierciedlać,
poprzez nasze utożsamienie z
Chrystusem, w miarę jak – dzięki
łasce Ducha Świętego – osiągniemy
to, by ubóstwiać wszystkie zadania
jakimi się zajmujemy, a życie
Chrystusa będzie się przejawiać we
wszystkich naszych czynach.
„Powinniśmy przebywać – jestem
świadom tego, że wiele razy wam to
mówiłem – w Niebie i na ziemi,
zawsze. Nie pomiędzy Niebem i
ziemią, bo jesteśmy ze świata. Na
świecie i w Raju zarazem! Byłaby to
jakby formuła do wyrażenia tego, jak
powinniśmy układać nasze życie,
podczas gdy przebywamy in hoc
saeculo. W Niebie i na ziemi,
przebóstwieni; wiedząc jednak, że



jesteśmy ze świata i że jesteśmy
ziemią, że posiadamy kruchość
właściwą glinie: naczynia z gliny,
które Pan zechciał wykorzystać w
swojej służbie (…). Pan zechciał
złożyć w nas przebogaty skarb. Może
przesadzam? Powiedziałem mało
(…). W naszych sercach zazwyczaj
jest Niebo”[50].

Trójca ziemska

Zgodnie z tym, co tyle razy doradzał
nam św. Josemaría, droga do Trójcy
Niebieskiej wiedzie przez trójcę
ziemską. Symbol mówi, że Jezus
Chrystus „jest Bogiem jako zrodzony
z istoty Ojca przed wiekami i jest
człowiekiem jako zrodzony z istoty
matki w czasie”[51]. Przez Maryję
dokonało się Wcielenie, a przez
Wcielenie, Odkupienie. Ojciec, przez
Ducha Świętego, dał nam swojego
Syna poprzez Maryję. Stąd pochodzi
konsekwencja dla walki ascetycznej,
której zdecydowanie nauczał nasz



Założyciel: „do Chrystusa zawsze
najłatwiej zbliżyć się i „wrócić” przez
Maryję”[52]. Dzięki swemu zażyłemu
związkowi z Trójcą – Ona jest pełna
łaski[53] - Najświętsza Maryja Panna
uzyskuje dla nas życie
nadprzyrodzone, i uczy nas być
kontemplacyjnymi, zawsze
zapatrzonymi w Boga, w miłosnym
dialogu z trzema Boskimi Osobami,
które zamieszkują w centrum naszej
duszy: jeśli Mnie kto miłuje, - mówi
Pan – Ojciec mój umiłuje go i
przyjdziemy do niego, i będziemy w
nim przebywać[54].

Skoro w naszej walce ascetycznej o
to, by żyć jak dzieci Boże,
powinniśmy obcować z trzema
boskimi Osobami, zawsze
zjednoczonymi, powinniśmy czynić
to zawsze z Maryją i z Jej pomocą.
Pewne jest, że Chrystus jest jedynym
Pośrednikiem pomiędzy Bogiem i
ludźmi[55], „ale jak kapłaństwo
Chrystusa w rozmaity sposób staje



się udziałem zarówno świętych
szafarzy, jak i wiernego ludu (…), tak
też jedyne pośrednictwo Odkupiciela
nie wyklucza, lecz wzbudza u
stworzeń rozmaite współdziałanie,
pochodzące z uczestnictwa w jednym
źródle. Otóż Kościół nie waha się
jawnie wyznawać taką
podporządkowaną rolę Maryi; ciągle
jej doświadcza i zaleca ją sercu
wiernych, aby oni wsparci tą
macierzyńską opieką, jeszcze silniej
przylgnęli do Pośrednika i
Zbawiciela”[56].

A wraz z Maryją, Przenajświętsza
Trójca wyznaczyła inną osobę
ludzką, aby złączyć ją w sposób
szczególny w dzieło Odkupienia: jest
to Józef, Oblubieniec Maryi. Maryja,
nasza pewna droga do spotkania z
Jezusem, nie jest sama. „Do Jezusa,
przez Maryję, z Józefem”[57], mówił
nam św. Josemaría, który lubił
nazywać ich trójcą ziemską,
ponieważ były to trzy serca, ale jedna



miłość[58]. Jego pobożność
przemieniała się zarazem w
płomienny akt strzelisty: Jezu,
Maryjo, Józefie, niech zawsze będę z
wami[59]. To jest droga życia
wewnętrznego, którą wskazał nam
nasz Założyciel, który teraz, z Nieba,
zaprasza nas wciąż do wstąpienia na
nią, szepcząc nam do ucha słowa,
które napisał w Różańcu Świętym:
„stań się małym. Chodź ze mną i – to
jest najistotniejsze w tym, co
chciałem ci powiedzieć – będziemy
razem przeżywać życie Jezusa, Maryi
i Józefa”[60].

Daleko jesteśmy od niepotrzebnych 
komplikacji w tym dążeniu do Trójcy
niebieskiej poprzez trójcę ziemską.
Przeciwnie, chodzi tu o jeszcze jeden
przejaw miłościwej łaskawości Boga,
który zniża się do naszego poziomu,
aby zawieść nas w górę, nie samych,
ale w towarzystwie, w rodzinie, jak
to jest właściwe dla ludzkiej natury.
Jakiż dług wdzięczności mamy u



naszego Ojca, za to, że wskazał nam
tak jasną drogę prowadzącą do
Nieba, drogę dla dusz
kontemplacyjnych pośród świata!

Patrząc w Niebo

Chrystus „poniósł Mękę dla naszego
zbawienia, zstąpił do piekieł,
trzeciego dnia zmartwychwstał,
wstąpił na niebiosa, siedzi po
prawicy Boga Ojca
wszechmogącego”[61]. W ten sposób
Symbol streszcza dzieło naszego
odkupienia, dzięki któremu staliśmy
się synami Bożymi, uczestnicząc w
ten sposób w życiu Trójcy,
wszczepieni w Chrystusa[62]. Otóż, 
jeżeli umarliśmy razem z Chrystusem,
wierzymy, że z Nim również
żyćbędziemy, wiedząc, że Chrystus
powstawszy z martwych już więcej
nie umiera, śmierć nad Nim nie ma już
władzy[63]. To nowe życie w
Chrystusie łączy nas ściśle z Trójcą
Przenajświętszą, a na skutek tego,



można powiedzieć, że jesteśmy z
rodziny Trójjedynego Boga.
Powinniśmy patrzeć na wszystko z
perspektywy Nieba, gdzie przebywa
Jezus Chrystus, po prawicy Boga
Ojca. Jeśliście więc razem z
Chrystusem powstali z martwych,
szukajcie tego, co w górze, gdzie
przebywa Chrystus zasiadając po
prawicy Boga. Dążcie do tego, co w
górze, nie do tego, co na ziemi.
Umarliście bowiem i wasze życie jest
ukryte z Chrystusem w Bogu.[64]

Symbol Atanazjański kończy się
syntezą prawd ostatecznych: sądu
ostatecznego, zmartwychwstania
zmarłych i zapłaty za czyny tego
życia[65], które powinny rozpalać w
nas nadzieję tego, że pewnego dnia
będziemy oglądać Boga twarzą w
twarz[66], sicuti est, takiego, jakim
jest.[67] „Pomyśl z całym spokojem o
tym, co to będzie, kiedy
nieskończona Miłość Boża wyleje się
na nas, biedne stworzenia!”[68]



[1] Katechizm Kościoła Katolickiego,
234.

[2] Por. Tamże, 192.

[3] Symbol Quicumque, 3.

[4] Święta Teresa od Jezusa, Księga
życia, rozdz. 39, nr 25.

[5] Św. Josemaría, List, 19 III 1967, nr
54.

[6] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 237.

[7] Ef 2, 19.

[8] Św. Josemaría, Spotkanie, 15 IX
1971.

[9] Symbol Quicumque, nr 5.

[10] Tamże, nr 6.

[11] Por. Tamże, nr 8-18.



[12] Tamże, nr 19.

[13] Św. Josemaría, Medytacja
"Logika Boga", 6 I 1970.

[14] Przyjaciele Boga, nr 306.

[15] Św. Josemaría, Dwa miesiące
katechezyII, s. 641.

[16] Rz 8, 15-17.

[17] Rz 8, 29.

[18] Por. Sobór Watykański II, Konst.
duszpast. Gaudium et spes, nr 22.

[19] Por. Hbr 2, 13.

[20] Por. Rz 8, 17; Tyt 3, 7.

[21] J 1, 11-13.

[22] Tamże, 16, 13.

[23] Por. Gal 4, 6.

[24] Rz 8, 14.



[25] To Chrystus przechodzi, nr 135.

[26] Tamże, nr 91.

[27] Symbol Quicumque, nr 20.

[28] Św. Josemaría, Spotkanie, 8 XII
1971.

[29] Symbol Quicumque, nr 24-25.

[30] Jan Paweł II, List Mulieris
dignitatem, nr 7.

[31] Dz 1, 14.

[32] Sobór Watykański II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, nr 24.

[33] 1 J 4, 20.

[34] Droga, nr 796.

[35] Św. Josemaría, List, 24 III 1931,
nr 15.

[36] Symbol Quicumque, nr 27.

[37] J 1, 14.



[38] Święty Atanazy, Modlitwy
przeciw Arianom, 1, 39 (PG 26, 91).

[39] Święty Agustyn, De civitate Dei,
XXI, 15 (PL 41, 729).

[40] Gal 4, 4-6.

[41] Por. 1 Tym 2, 15.

[42] J 14, 6-9.

[43] Przyjaciele Boga, nr 299.

[44] Święty Tomasz z Akwinu, In
Ioann. Ev., XIV, 2.

[45] Symbol Quicumque, nr 28.

[46] Św. Josemaría, Medytacja:
Radość służby Bogu, 25 XII 1973.

[47] Przyjaciele Boga, nr 145.

[48] Symbol Quicumque, nr 33-34.

[49] Sobór w Chalcedonie, Symbol
Chalcedoński (DS 302).



[50] Św. Josemaría, Medytacja:
Zespoleni w jedności, 27 III 1975.

[51] Symbol Quicumque, nr 29.

[52] Droga, nr 495.

[53] Łk 1, 28.

[54] J 14, 23.

[55] Por. 1 Tym 2, 5.

[56] Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Lumen gentium, nr 62.

[57] Św. Josemaría, Spotkanie, 23 V
1974.

[58] Św. Josemaría, Crónica, 1971, s.
361.

[59] Św. Josemaría, Crónica, 1976, s.
34.

[60] Różaniec Święty, Wstęp.

[61] Symbol Quicumque, nr 36-37.



[62] Por. Rz 6, 5.

[63] Tamże, 8-9.

[64] Kol 3, 1-3.

[65] Por. Symbol Quicumque, nr
37-39.

[66] 1 Kol 13, 12.

[67] 1 J 3, 2.

[68] Przyjaciele Boga, nr 71.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/z-rodziny-trojjedynego-boga/

(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/z-rodziny-trojjedynego-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/z-rodziny-trojjedynego-boga/

	Z rodziny Trójjedynego Boga

