
opusdei.org

Z Chrystusem
jedność rodzi się od
wewnątrz

Dialog Prałata Opus Dei ze
studentami na temat jedności
jako daru Bożego i istotnego
wymiaru życia
chrześcijańskiego, ze
szczególnym uwzględnieniem
tego, jak jest ona przeżywana i
strzeżona w Kościele i w Opus
Dei poprzez codzienne
doświadczenie wiary.

17-01-2026



«Kościół zjednoczony, znak jedności i
komunii, który staje się zaczynem
pojednanego świata». Tymi słowami
papież Leon XIV wyraził podczas
Mszy Świętej na początku swojej
posługi Piotrowej życzenie, które pod
wieloma względami wyznacza
horyzont jego pontyfikatu.

Osiem miesięcy później widzieliśmy,
jak zamyka Drzwi Święte i kończy
Jubileusz Nadziei. W tym przedziale
czasu jedność objawia się jako to,
czym naprawdę jest: nie
abstrakcyjnym pojęciem, ale
konstytutywną zasadą Kościoła,
społeczeństwa i samego człowieka; a
zatem tym, co otwiera drzwi nadziei.

W tym artykule podsumowano
wykład księdza Fernando Ocáriza,
Prałata Opus Dei, w dialogu ze
studentami teologii i filozofii z
różnych krajów mieszkającymi w
Rzymie. Wychodząc od pytań -
wynikających z ich rzeczywistych



doświadczeń - rozwija się konkretna
refleksja na temat jedności jako daru
otrzymanego, wspólnego zadania i –
używając wyrażenia Świętego
Josemaríi – jako dominującej pasji.

Poniżej znajduje się wprowadzenie do
wykładu, a następnie wymiana pytań i
odpowiedzi.

Jedność Dzieła jest zasadniczo
uczestnictwem w jedności Kościoła.
Święty Josemaría często wspominał,
że Dzieło stanowi niewielką część -
„partecica” - Kościoła. Wynika z tego,
że elementy tworzące jedność Dzieła
są w istocie tymi samymi, które
podtrzymują jedność kościelną.

Jedność jest jedną z podstawowych
zasad Kościoła, obok katolickości,
świętości i apostolskości. Jest to
również jedno z najbardziej
wyraźnie wyrażonych w Ewangelii,



kiedy ten sam Pan, mówiąc o swoich
uczniach, pyta: «aby wszyscy
stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we
Mnie, a Ja w Tobie»[1]. Modlitwa ta
daje nam bardzo istotny klucz do
zrozumienia jedności chrześcijan.

W istocie, ostateczną istotą jedności
Kościoła – a zatem także jedności
uczniów Jezusa Chrystusa – jest
uczestnictwo w samej jedności Boga,
którego, o ile możemy poznać
tajemnicę Trójcy, widzimy w
szczególności w Duchu Świętym,
ponieważ tym, co jednoczy, jest
miłość, a Duch Święty jest miłością.

Dlatego też najbardziej ludzkie
elementy jedności Kościoła – i Dzieła
– osiągają swoją prawdziwą wartość,
gdy są przepełnione miłością. Nie
chodzi o to, aby postrzegać je
wyłącznie jako elementy
organizacyjne, choć nimi również są,
ale aby uznać, że ich najgłębsza



wartość polega na tym, że są
wyrazem miłości, która jednoczy.

Z tej perspektywy jedność Dzieła,
jako części Kościoła, można
rozpatrywać w trzech wymiarach,
zgodnie z rozróżnieniem, którego
użył kiedyś ówczesny profesor
Joseph Ratzinger, mówiąc o Kościele:
tym, czym Kościół jest w sposób
widoczny, tym, czym jest w sposób
konstytutywny i tym, czym jest w
sposób operacyjny.

Po pierwsze, Kościół jest widzialny.
Co to oznacza? Oznacza to, że jest on
ludem, zbiorowością ludzi,
posiadającą jedną szczególną cechę:
jest to lud złożony z wielu ludów.
Pierwszy List Świętego Piotra wyraża
to w bardzo znaczący sposób,
mówiąc o Kościele jako populus
adquisitionis [2], ludzie, który Bóg
nabył.

Od Pięćdziesiątnicy Kościół
powszechny stanowi jedność: jest



widzialną rzeczywistością
widzialnego ludu, który na początku
był niewielki, ale od samego
początku powołany do
powszechności. A to, co nadaje
widzialną jedność temu ludowi,
złożonemu z tak różnorodnych
narodów, to przede wszystkim trzy
elementy: wspólne wyznanie wiary,
życie sakramentalne i istnienie
wspólnej głowy, papieża. Ta sama
wiara wyznawana zewnętrznie, to
samo życie sakramentalne – z
różnymi obrzędami i liturgiami –
oraz ta sama zasada powszechnego
rządzenia są widocznymi
elementami, które umożliwiają
jedność tak różnych narodów i
kultur.

Innym aspektem poruszonym przez
Ratzingera w odniesieniu do Kościoła
jest to, czym Kościół jest w swej
istocie. Tutaj docieramy do sedna
tajemnicy. Kościół jest Ciałem
Chrystusa. Święty Josemaría



przypominał o tym z mocą, mówiąc,
że Kościół jest Chrystusem obecnym
wśród nas[3].

Jest to najgłębsza rzeczywistość
Kościoła, która nadaje sens i
skuteczność wszystkim widzialnym
działaniom. Nie chodzi tylko o to, że
Chrystus jest obecny, dając siłę od
wewnątrz, ale o to, że Kościół jako
całość jest prawdziwym Ciałem.
Mistyczne Ciało nie jest metaforą:
jest rzeczywistością duchową,
prawdziwym zjednoczeniem
wszystkich członków z Jezusem
Chrystusem. Tym właśnie jest Kościół
w swojej istocie.

W tym kontekście Joseph Ratzinger
przedstawił bardzo znaną i zwięzłą
definicję: Kościół jest ludem, który
żyje Ciałem Chrystusa – odnosi się to
do Eucharystii – żyje Ciałem
Chrystusa i staje się samym Ciałem
Chrystusa podczas celebracji
Eucharystii. Żyje Ciałem Chrystusa w



Eucharystii i staje się Ciałem
Chrystusa w Eucharystii.

Przejdźmy do trzeciego wymiaru,
przez który możemy postrzegać
jedność Kościoła. Jeśli pierwszy
wymiar odnosił się do tego, że
Kościół jest w sposób widoczny
wspólnotą ludzi, a drugi do tego, że
w swojej najgłębszej rzeczywistości
jest Ciałem Chrystusa, to trzeci
wymiar wyraża, że Kościół w swoim
działaniu na świecie jest
powszechnym sakramentem
zbawienia[4]. Oznacza to, że
uświęcająca siła Kościoła przejawia
się w głoszeniu Ewangelii i
sakramentach, zwłaszcza poprzez
prowadzenie ludzi do spowiedzi i
Eucharystii, a w konsekwencji do
rozbudzenia w nich apostolskiego
zapału.

Jedność Kościoła – a w nim jedność
Dzieła – jest ostatecznie darem
Bożym. Jest ona głęboko



nadprzyrodzona, choć ma również
swoje ludzkie i organizacyjne
przejawy. Jest to dar, który jest dany
wszystkim; dlatego też wszyscy są
odpowiedzialni za jej pielęgnowanie.

Jeśli jedność jest darem należącym
do całego Kościoła, to co takiego
jest w duchu Opus Dei, że żyje się
nią i pielęgnuje ją jako jedną z jego
dominujących pasji?

Jedność, jaką doświadcza się w
Dziele, jest zasadniczo tą samą
jednością Kościoła, co ma miejsce w
każdej innej rzeczywistości
kościelnej. Jednakże, co logiczne, w
Dziele istnieją aspekty właściwe dla
ducha, które kształtują jego sposób
bycia.

Najważniejsza jest jedność ducha.
Dzieło ma określoną duchowość i w
miarę jak wszyscy uczestniczymy w
tym duchu, powstaje głęboka
jedność. Nie chodzi tu o jednolitość,
ale o wspólny sposób myślenia i



życia zgodnie z tym duchem, z dużą
wolnością we wszystkim, co podlega
dyskusji. Święty Josemaría mówił o
małym wspólnym mianowniku –
duchu Opus Dei – z bardzo dużym
licznikiem. Jedność zapewnia ten
wspólny mianownik.

Ten duch «jest stary jak Ewangelia i
podobnie jak Ewangelia nowy»[5] .
Nie należy zatem sądzić, że w Dziele
jest coś zupełnie odmiennego od
tego, co jest wspólne dla Kościoła.
Chodzi raczej o specyficzne sposoby
przeżywania rzeczywistości, które
należą do samej istoty
chrześcijaństwa.

Jakie są to aspekty? Jeśli zatrzymamy
się nad kilkoma kluczowymi
punktami ducha Dzieła, możemy
zacząć od centrum i korzenia życia
duchowego: Eucharystii. Jest ona
centrum całego Kościoła, ale w Dziele
żyje się z bardzo wyraźną
świadomością jej znaczenia i z żywą



potrzebą codziennej wierności:
uczestniczenia we Mszy Świętej,
bycia duszami Eucharystycznymi, a
nawet – jak mówi Święty Josemaría –
dbania o to, aby «nasze myśli»[6] były
bardzo skoncentrowane na
Eucharystii.

Jeśli Eucharystia jest centrum i
korzeniem, fundamentem ducha
Opus Dei jest poczucie synostwa
Bożego. Jest to bez wątpienia coś
wspólnego dla wszystkich
chrześcijan, ale w Dziele zajmuje ono
szczególnie centralne miejsce jako
fundament życia duchowego:
przeżywanie naszych praktyk
pobożności, pracy i codziennego
życia w świadomości bycia dziećmi
Bożymi.

Obok tego znajduje się oś ducha Opus
Dei: uświęcenie pracy. Wszyscy
jesteśmy powołani do uświęcenia się
i głoszenia wielu ludziom możliwości
uświęcenia swojej pracy. Jednak w



Dziele ten aspekt jest czymś bardzo
charakterystycznym i centralnym:
jest to punkt, wokół którego skupiają
się wysiłki uświęcenia i apostolstwa.

Tak więc, oprócz wszystkich
wspólnych elementów jedności
Kościoła, w Dziele istnieją pewne
cechy charakterystyczne, które
jednoczą nas w takim stopniu, w
jakim żyjemy tym samym duchem:
Eucharystia jako centrum i korzeń,
synostwo Boże jako fundament oraz
uświęcenie pracy jako oś.

Ojcze, jeśli jedność jest darem
Bożym, o który prosimy dla całego
Kościoła i dla Dzieła, czy możemy
prosić o nią również jako o dar
osobisty, dla każdego z nas?

Tak, oczywiście. Jedność jest darem
Bożym dla każdej osoby, właśnie
poprzez wzbudzanie w nas
pragnienia jedności, a następnie,
dzięki Jego łasce, otrzymywanie siły,



abyśmy byli elementami jedności
poprzez miłość i serdeczność.

Jedność jest zatem warunkiem
skuteczności na wszystkich
poziomach. Święty Josemaría wyraził
to szczególnie jasno w jednym ze
swoich listów z 1931 roku: «Bóg liczy
się z naszą słabością, równocześnie
licząc na męstwo wszystkich, jeżeli
łączy nas miłość»[7]. Jedność daje
moc, jeśli łączy nas miłość. A tym, co
naprawdę łączy, jest miłość.

W tym miejscu należy odróżnić
miłość od czystego uczucia.
Prawdziwa miłość przejawia się
przede wszystkim w czynach: w
oddaniu, poświęceniu, trosce o
innych. Często tej miłości towarzyszy
uczucie, ale nie zawsze. Jednak tam,
gdzie jest prawdziwa miłość, tam jest
jedność.

W gruncie rzeczy sfera osobista ma
wiele wspólnego z jednością. Jest ona
również źródłem apostolskiego



zapału, ponieważ prowadzi nas do
przeżywania misji apostolskiej
innych jako własnej. To dodaje
otuchy i daje impuls, nawet gdy
nasza własna działalność jest
bardziej ograniczona lub ma
mniejszy zakres działania. To, co
robią inni, jest również nasze, a
świadomość ta rodzi moc i płodność.

Dzieło zbliża się do swego
pierwszego stulecia, a jego
przesłanie dotarło do ludzi
różnych pokoleń, kultur i miejsc na
świecie. Jak możemy być dzisiaj
narzędziami jedności, podejmując
tę odpowiedzialność w obliczu
zmian kulturowych i okoliczności
naszych czasów?

Z jednej strony możemy często
medytować nad jednością i szczerze
prosić o nią Pana, aby dał nam
konkretne wskazówki, jak ją
realizować tam, gdzie każdy z nas się
znajduje.



Istnieje wiele elementów, które
pomagają w tym, ale jednym z
najważniejszych jest zrozumienie, że
jedność Dzieła jest jednością
właściwą dla rodziny. Nie można
mówić ani rozumieć jedności Dzieła
bez myślenia o jedności rodziny. Jest
to coś bardzo charakterystycznego i
istotnego dla jego ducha.

Jedność, która zawsze przejawia się
jako bezpośrednia więź z naszym
świętym założycielem. Święty
Josemaría – teraz w niebie, pozostaje 
naszym Ojcem poprzez swoje pisma,
swojego ducha, dziedzictwo, które
nam pozostawił, oraz to, co wiemy o
jego życiu. Częścią osobistej
odpowiedzialności za dbanie o
jedność jest również pomaganie, tam
gdzie jesteśmy, w utrzymywaniu
żywego obrazu naszego Ojca:
zwracając się do niego z prośbą o
wstawiennictwo w różnych
potrzebach, zachowując pamięć o
nim i starając się postępować



zgodnie z jego zamysłem. Tak
właśnie powiedział papież Święty
Paweł VI do Błogosławionego Álvaro
del Portillo: «Kiedy masz coś zrobić,
pomyśl, jak zrobiłby to założyciel».
Don Álvaro był za to bardzo
wdzięczny, sprawiło mu to wielką
radość, ponieważ od samego
początku tak właśnie postępował.
Jedność ze Świętym Josemaríą jest
bardzo ważną częścią jedności
Dzieła.

Oprócz tego istnieje również
synowska więź z Ojcem, kimkolwiek
on w danym momencie jest: więź,
która nadaje rzeczywistą jedność
całemu Dziełu, obu jego częściom,
zawsze opierając się na tym, co
najbardziej fundamentalne, czyli
jedności ducha.

Ojcze, czasami nieporozumienia
lub rany z przeszłości mogą stać się
przeszkodą w życiu w jedności. Jak



możemy odbudować zaufanie, gdy
pojawił się ból lub uraza?

W takich przypadkach należy przede
wszystkim pomóc ludziom, aby
pomyśleli o postawie Pana: Bóg
kocha każdą osobę nieskończenie,
znacznie bardziej niż my jesteśmy w
stanie kochać. Powrót do tej
głębokiej prawdy zmienia sposób, w
jaki odnosimy się do innych i
pomaga nam, zwłaszcza gdy
pozostały resztki urazy lub powód
niezadowolenia z przeszłości lub
teraźniejszości, pomyśleć, że Bóg
kocha tę osobę nieskończenie.

Święty Paweł wyraża to dobitnie w
Liście do Efezjan, w dobrze nam
znanym tekście: « A zatem zachęcam
was ja, więzień w Panu, abyście
postępowali w sposób godny
powołania, jakim zostaliście
wezwani, z całą pokorą i cichością, z
cierpliwością, znosząc siebie
nawzajem w miłości. Usiłujcie



zachować jedność Ducha dzięki
więzi, jaką jest pokój.Jedno jest Ciało
i jeden Duch, bo też zostaliście
wezwani do jednej nadziei, jaką daje
wasze powołanie»[8]. W tym miejscu
pojawiają się już bardzo konkretne
aspekty: jedność oparta na więzi
pokoju.

Dawać pokój. Święty Josemaría
często zachęcał nas, abyśmy byli
siewcami pokoju i radości. Już od
najmłodszych lat w swoich
osobistych notatkach pisał z
podziwem: Myślę, że Pan obdarzył
moją duszę jeszcze jedną cechą:
pokojem, posiadaniem pokoju i
dawaniem pokoju.

A czym jest ten pokój? Sam Jezus
Chrystus. Ipse est pax nostra, «On
bowiem jest naszym pokojem»[9].
Dlatego też wszelkie działania na
rzecz jedności są w istocie
działaniami na rzecz zjednoczenia z
Jezusem Chrystusem. Jak mówi



Święty Paweł: «Usiłujcie zachować
jedność Ducha dzięki więzi, jaką jest
pokój. Jedno jest Ciało i jeden
Duch»[10]. To Duch Święty – poprzez
dar miłości – jednoczy nas. Wiara
jednoczy, bez wątpienia, ale bardziej
radykalnie jednoczy miłość, a Duch
Święty jest nieskończoną miłością
Boga.

Żyjemy w kontekście naznaczonym
brakiem jedności i
indywidualizmem, zarówno w
społeczeństwie, polityce,
instytucjach, jak i nawet w
rodzinie. Jak żyć w prawdziwej
jedności, która nie jest tylko czymś
zewnętrznym, ale rodzi się z
wnętrza każdego z nas, gdy
brakuje wzorców?

Święty Josemaría mówił o byciu
narzędziami jedności: ludźmi, którzy
tworzą, bronią i dbają o jedność. Aby
to realizować, głównym punktem



odniesienia jest zawsze Jezus
Chrystus.

W jakim sensie nasza pasja,
pragnienie, dążenie do jedności
mogą dominować w naszym życiu?
Kiedy przenikają nasze myśli i
uczucia, a tym samym spontanicznie
zmieniają nasz sposób życia. Wtedy
to, co należy do innych, staje się
również naszym: ich życie
wewnętrzne, praca, zdrowie,
choroba, zawsze w sposób
odpowiedni do każdej sytuacji.
Chcemy się za nich modlić, ułatwiać
im drogę, cieszyć się ich sukcesami.
Wszystko, co należy do innych, jest
nasze. To jest jedność.

Jedność prowadzi również do
współcierpienia z tym, kto cierpi, i
przejawia się w bardzo konkretny
sposób w stosunku do wad lub
ograniczeń innych osób.

Ponadto, gdy dominuje pragnienie
jedności, w naturalny sposób pojawia



się szczególna troska o promowanie
tego, co łączy, oraz unikanie – a
nawet odrzucanie, w zależności od
przypadku – tego, co może stać się,
choćby w niewielkim stopniu,
przyczyną podziałów.

Ojcze, czasami wspólna praca i
podejmowanie decyzji może
wydawać się wolniejsze niż
działanie indywidualne. W Dziele
kolegialność jest zwyczajowym
sposobem funkcjonowania. Jak
możemy ją rozumieć i przeżywać
jako bogactwo, a nie przeszkodę?

W strukturze Dzieła kolegialność jest
bardzo ważnym aspektem jedności:
należy ją realizować na wszystkich
poziomach, zarówno w zarządzaniu,
jak i w pracy apostolskiej. Jest to
wielka mądrość, ponieważ zapobiega
sytuacji, w której ktoś rządzi sam, nie
licząc się z opinią innych. Święty
Josemaría ustanowił ją – z Bożą



pomocą – od samego początku i
chciał, aby tak było w całym Dziele.

Przypomniał o tym bardzo dobitnie
w jednym ze swoich listów.
«Powtarzałem wam – jest to tekst,
który już znacie – w niezliczonych
okolicznościach i będę to powtarzał
jeszcze wielokrotnie w ciągu mojego
życia, że wymagam w Dziele, na
wszystkich poziomach, kolegialnego
zarządzania, aby nie popaść w
tyranię»[11].

Istnieje ryzyko popadnięcia w
jednostronny styl pracy tylko z
powodu pośpiechu: myślenia, że jest
to pilne i że nie musimy czekać na
innych i liczyć na ich opinię. Święty
Josemaría mawiał, że pilne sprawy
mogą poczekać, a bardzo pilne
sprawy muszą poczekać. Nie po to,
by tracić czas, ale by je studiować
zgodnie z planem. Taki sposób
postępowania jest gwarancją
efektywności i pokoju ducha.



Podejmowanie decyzji może budzić
pewne obawy, zwłaszcza gdy kwestie
są złożone. Zamiast tego, posiadanie
opinii innych pomaga lepiej widzieć.
Dotyczy to również sytuacji, gdy ktoś
ma większe doświadczenie lub wie
więcej na dany temat. Doświadczenie
pokazuje, że osoba, która wie mniej,
może przynieść światło, rozwiązanie
lub niuans, którego inna osoba nie
dostrzegła.

Dlatego, choć kolegialność wymaga
więcej czasu, warto się wysilić. Jest to
cena, którą należy zapłacić,
ponieważ to, co otrzymujesz, ma
bardzo dużą wartość. Nie jest to tylko
system działania, ale przede
wszystkim duch: przekonanie, że
wszyscy potrzebujemy wzajemnego
światła. I trzeba to przeżyć na
wszystkich poziomach.

Często mamy pewne obawy:
czasami możemy nie czuć się
bezpiecznie, mówiąc to, co



myślimy, z obawy przed
nieporozumieniami lub
podziałami. Jak znaleźć
równowagę między wolnością
słowa a troską o jedność, wiedząc,
że nie zawsze będziemy się we
wszystkim zgadzać?

Inny aspekt tej dominującej pasji do
jedności z konieczności prowadzi do
doceniania różnorodności. Może się
to wydawać sprzeczne, ale tak nie
jest. Jedność nie polega na myśleniu
o wszystkich jednakowo, ale na
kochaniu innych takimi, jacy są i
znajdowaniu punktów wspólnych,
jednoczących. W tym sensie
zrozumienie idzie w parze z tym, co
już zostało powiedziane: wszystko
innych jest także naszym. A to
pomaga uniknąć ducha krytycznego.

Aby żyć w ten sposób, należy przede
wszystkim świadomie to
proponować: zrozumieć, że ważną
częścią jedności jest akceptowanie



opinii innych. Ale wiąże się to
również z tym, że nie boisz się
powiedzieć, co myślisz. Zawsze z
rozwagą, oczywiście. Nie chodzi o to,
żeby cokolwiek powiedzieć, w
dowolnym momencie i w jakikolwiek
sposób. Ale w odpowiednich
miejscach – na przykład podczas
spotkania lub rozmowy – dobrze jest
wyrazić własną opinię, nawet jeśli
uważasz, że będzie w mniejszości.
Nie chodzi o narzucanie własnych
idei, ale o proste mówienie tego, co
myśli się w sumieniu. To wcale nie
łamie jedności, lecz buduje ku niej
mosty.

Pamiętam, że wiele lat temu, gdy
zostałem mianowany konsultorem
Kongregacji Nauki Wiary,
odwiedziłem filozofa Cornelio Fabro,
którego spotykałem dość często i
który również przez wiele lat był
konsultorem. Powiedział mi jasno: Z
mojego doświadczenia daję ci tylko
jedną radę: na spotkaniach zawsze



mów, co myślisz, nawet jeśli widzisz,
że wszyscy inni myślą inaczej. Zawsze
tak rób. Cóż, daję ci tę samą radę.

Ponadto troska o jedność wiąże się w
bardzo bezpośredni i widoczny
sposób z troską o chrześcijańskie
braterstwo. Oznacza to nieustanny
wysiłek na rzecz jednoczenia,
unikania tworzenia grup w ramach
Dzieła, traktowania wszystkich
równo i pielęgnowania szczerego
zainteresowania życiem innych.
Święty Josemaría bardzo doceniał
takie podejście ludzi, którzy potrafią
łączyć się.

Nie powinniśmy dziwić się różnicom
charakterów, upodobań ani
trudnościom w nawiązywaniu relacji
międzyludzkich, które wynikają z
tych różnic. Święty Josemaría napisał
w jednym ze swoich listów: «Musicie
też stale praktykować braterstwo,
które jest ponad wszelką naturalną
sympatią lub antypatią, kochając się



wzajemnie jak prawdziwi bracia i
siostry, z traktowaniem i
zrozumieniem właściwym dla tych,
którzy tworzą dobrze zżytą
rodzinę»[12]. Są to słowa piękne, ale
jednocześnie wymagające, a to od
nas zależy, czy będziemy je
realizować i przekazywać dalej.

Na zakończenie chciałbym
przypomnieć tekst, który dobrze
znamy, ale który zawsze daje wiele
do medytacji. Pochodzi z listu
Świętego Josemarii, napisanego w
1957 roku: «Na tabernakulum
kaplicy Rady Generalnej umieściłem
te słowa: Consummati in unum.
Wszyscy jesteśmy jednością z
Jezusem Chrystusem. Umieśćmy w
kuźni Bożej, zawsze zachowajmy tę
cudowną jedność myśli, woli i serca.
I niech nasza Matka, przez którą
docierają do nas wszystkie łaski,
ludzie, wspaniały i owocny kanał,
obdarzy nas jednością, jasnością,
miłością i siłą».



To nie jest tylko pobożne
zakończenie dyskursu. Owszem, jest
to pobożny wniosek, ale głęboko
logiczny. To naturalnie prowadzi nas
do modlitwy o jedność. Tak
naprawdę modlimy się o to każdego
dnia. I powinniśmy to czynić z
wdzięczną i optymistyczną duszą,
ponieważ modlimy się o coś, co już
istnieje: abyśmy to utrzymywali,
abyśmy wiedzieli, jak się tym
opiekować i dziękować Bogu za
jedność Dzieła, która jest bardzo
wielkim darem.

Być może jesteśmy tak
przyzwyczajeni do jedności, że
ryzykujemy, że nie docenimy jej
wystarczająco. Dlatego warto prosić
o łaskę, aby bardziej ją cenić, być za
nią bardziej wdzięczny, i lepiej o nią
dbać: nie jako o abstrakcyjną ideę,
ale w gestach, decyzjach i
prawdziwych postawach, gdzie
jedność staje się prawdziwą pasją.



[1] J 17, 21.

[2] 1 P 2, 9.

[3] To Chrystus przechodzi, 106

[4] Na temat tego potrójnego wymiaru
Kościoła por. Lumen Gentium.

[5] List 6, nr 31.

[6] Kuźnia, 268 i 835; To Chrystus
przechodzi, o Eucharystii

[7] List 2, nr 56.

[8] Ef 4, 1-4.

[9] Ef 2, 14.

[10] Ef 4, 3-4.

[11] List z 24 grudnia 1951 r., nr 5.

[12] List 30, nr 28.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/z-chrystusem-jednosc-rodzi-

sie-od-wewnatrz/ (24-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/z-chrystusem-jednosc-rodzi-sie-od-wewnatrz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/z-chrystusem-jednosc-rodzi-sie-od-wewnatrz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/z-chrystusem-jednosc-rodzi-sie-od-wewnatrz/

	Z Chrystusem jedność rodzi się od wewnątrz

