opusdei.org

Z Chrystusem
jednosc rodzi sie od
wewnatrz

Dialog Pralata Opus Dei ze
studentami na temat jednosci
jako daru Bozego i istotnego
wymiaru zycia
chrzescijanskiego, ze
szczegolnym uwzglednieniem
tego, jak jest ona przezywana i
strzezona w Kosciele i w Opus
Dei poprzez codzienne
doswiadczenie wiary.

17-01-2026



«Kosciot zjednoczony, znak jednosci i
komunii, ktory staje sie zaczynem
pojednanego swiata». Tymi stowami
papiez Leon XIV wyrazil podczas
Mszy Swietej na poczagtku swojej
postugi Piotrowej zyczenie, ktore pod
wieloma wzgledami wyznacza
horyzont jego pontyfikatu.

Osiem miesiecy pozniej widzieliSmy,
jak zamyka Drzwi Swiete i konczy
Jubileusz Nadziei. W tym przedziale
czasu jednos¢ objawia sie jako to,
czym naprawde jest: nie
abstrakcyjnym pojeciem, ale
konstytutywna zasada Kosciola,
spoleczenstwa i samego czlowieka; a
zatem tym, co otwiera drzwi nadziei.

W tym artykule podsumowano
wyklad ksiedza Fernando Ocariza,
Pralata Opus Dei, w dialogu ze
studentami teologii i filozofii z
roznych krajow mieszkajacymi w
Rzymie. Wychodzgac od pytan -
wynikajacych z ich rzeczywistych



doswiadczen - rozwija sie konkretna
refleksja na temat jednosci jako daru
otrzymanego, wspolnego zadania i —
uzywajac wyrazenia Swietego
Josemarii - jako dominujacej pasji.

Ponizej znajduje sie wprowadzenie do
wyktadu, a nastepnie wymiana pytan i
odpowiedzi.

Jednos¢ Dziela jest zasadniczo
uczestnictwem w jednosci Kosciola.
Swiety Josemaria czesto wspominal,
ze Dzielo stanowi niewielka czesc -
spartecica” - Kosciota. Wynika z tego,
ze elementy tworzace jednos$c¢ Dziela
sg w istocie tymi samymi, ktore
podtrzymuja jednosc koscielng.

Jednosc¢ jest jedna z podstawowych
zasad Kosciola, obok katolickosci,
Swietos$ci 1 apostolskosci. Jest to
rowniez jedno z najbardziej
wyraznie wyrazonych w Ewangelii,



kiedy ten sam Pan, mdéwigc o swoich
uczniach, pyta: «aby wszyscy
stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we
Mnie, a Ja w Tobie»". Modlitwa ta
daje nam bardzo istotny klucz do
zrozumienia jednosci chrzescijan.

W istocie, ostateczna istota jednosci
Kosciola — a zatem takze jednoSci
uczniow Jezusa Chrystusa —jest
uczestnictwo w samej jednosci Boga,
ktorego, o ile mozemy poznac
tajemnice Tréjcy, widzimy w
szczegolnosci w Duchu Swietym,
poniewaz tym, co jednoczy, jest
milo$é, a Duch Swiety jest miloscia.

Dlatego tez najbardziej ludzkie
elementy jednosci Kosciota — i Dziela
— 0siagaja swoja prawdziwa wartos¢,
gdy sg przepeinione mitoscig. Nie
chodzi o to, aby postrzegac je
wylacznie jako elementy
organizacyjne, cho¢ nimi réwniez sg,
ale aby uznad, ze ich najglebsza



wartosc polega na tym, ze sa
wyrazem milto$ci, ktora jednoczy.

Z tej perspektywy jednos¢ Dziela,
jako czesci Kosciola, mozna
rozpatrywac¢ w trzech wymiarach,
zgodnie z rozroznieniem, ktorego
uzyl kiedy$ 6wczesny profesor
Joseph Ratzinger, mowiac o Kosciele:
tym, czym Kos$ciol jest w sposob
widoczny, tym, czym jest w sposob
konstytutywny i tym, czym jest w
SposoOb operacyjny.

Po pierwsze, Ko$ciol jest widzialny.
Co to oznacza? Oznacza to, ze jest on
ludem, zbiorowoscig ludzi,
posiadajaca jedna szczegdlna ceche:
jest to lud ztozony z wielu ludow.
Pierwszy List Swietego Piotra wyraza
to w bardzo znaczacy sposob,
mowigc o Kosciele jako populus
adquisitionis “, ludzie, ktory Bog
nabytl.

Od Piecdziesigtnicy Kosciol
powszechny stanowi jednos¢: jest



widzialng rzeczywistoscia
widzialnego ludu, ktory na poczatku
byl niewielki, ale od samego
poczatku powotany do
powszechnosci. A to, co nadaje
widzialng jednos$¢ temu ludowi,
zlozonemu z tak ré6znorodnych
naroddw, to przede wszystkim trzy
elementy: wspolne wyznanie wiary,
zycie sakramentalne i istnienie
wspolnej glowy, papieza. Ta sama
wiara wyznawana zewnetrznie, to
samo zycie sakramentalne — z
roznymi obrzedami i liturgiami —
oraz ta sama zasada powszechnego
rzadzenia sg widocznymi
elementami, ktore umozliwiaja
jednos¢ tak roznych narodow i
kultur.

Innym aspektem poruszonym przez
Ratzingera w odniesieniu do KoS$ciola
jest to, czym Koscidl jest w swej
istocie. Tutaj docieramy do sedna
tajemnicy. Kosciol jest Ciatem
Chrystusa. Swiety Josemaria



przypominal o tym z mocg, mowiac,
ze Kosciot jest Chrystusem obecnym
wérod nas®,

Jest to najglebsza rzeczywistos¢
Ko$ciola, ktora nadaje sens i
skutecznos$¢ wszystkim widzialnym
dziataniom. Nie chodzi tylko o to, ze
Chrystus jest obecny, dajac site od
wewnatrz, ale o to, ze Kosciot jako
calosc¢ jest prawdziwym Cialem.
Mistyczne Cialo nie jest metafora:
jest rzeczywistoscia duchowg,
prawdziwym zjednoczeniem
wszystkich czlonkow z Jezusem
Chrystusem. Tym wiasnie jest Kosciot
W Swojej istocie.

W tym kontekscie Joseph Ratzinger
przedstawil bardzo znana i zwiezig
definicje: Kosciol jest ludem, ktory
zyje Cialem Chrystusa — odnosi sie to
do Eucharystii — zyje Cialem
Chrystusa i staje sie samym Cialem
Chrystusa podczas celebracji
Eucharystii. Zyje Cialem Chrystusa w



Eucharystii i staje sie Cialem
Chrystusa w Eucharystii.

Przejdzmy do trzeciego wymiaru,
przez ktory mozemy postrzegac
jednosc Kosciola. JeSli pierwszy
wymiar odnosit sie do tego, ze
Kosciotl jest w sposob widoczny
wspolnota ludzi, a drugi do tego, ze
W swojej najglebszej rzeczywistosci
jest Ciatem Chrystusa, to trzeci
wymiar wyraza, ze Kosciol w swoim
dzialaniu na Swiecie jest
powszechnym sakramentem
zbawienia'”. Oznacza to, ze
uswiecajgca sila Kosciola przejawia
sie w gloszeniu Ewangelii i
sakramentach, zwlaszcza poprzez
prowadzenie ludzi do spowiedzi i
Eucharystii, a w konsekwencji do
rozbudzenia w nich apostolskiego
zapatu.

Jednosc Kosciota — a w nim jednos¢
Dziela - jest ostatecznie darem
Bozym. Jest ona gleboko



nadprzyrodzona, cho¢ ma réwniez
swoje ludzkie i organizacyjne
przejawy. Jest to dar, ktory jest dany
wszystkim; dlatego tez wszyscy sg
odpowiedzialni za jej pielegnowanie.

Jesli jednosé jest darem nalezacym
do calego Kosciola, to co takiego
jest w duchu Opus Dei, Ze zyje sie
nia 1 pielegnuje ja jako jedna z jego
dominujacych pasji?

Jednosc¢, jaka doswiadcza sie w
Dziele, jest zasadniczo tg sama
jednoscig Kosciota, co ma miejsce w
kazdej innej rzeczywistosci
koScielnej. Jednakze, co logiczne, w
Dziele istniejg aspekty wlasciwe dla
ducha, ktore ksztaltujg jego sposdb
bycia.

Najwazniejsza jest jednosc ducha.
Dzietlo ma okres§long duchowos$c¢iw
miare jak wszyscy uczestniczymy w
tym duchu, powstaje gleboka
jednosc. Nie chodzi tu o jednolitos¢,
ale o wspolny sposob myslenia i



zycia zgodnie z tym duchem, z duza
wolnoscig we wszystkim, co podlega
dyskusji. Swiety Josemaria méwil o
malym wspdlnym mianowniku -
duchu Opus Dei -z bardzo duzym
licznikiem. Jedno$¢ zapewnia ten
wspolny mianownik.

Ten duch «jest stary jak Ewangelia i
podobnie jak Ewangelia nowy»™ .
Nie nalezy zatem sadzic¢, ze w Dziele
jest co$ zupelnie odmiennego od
tego, co jest wspolne dla Kosciotla.
Chodzi raczej o specyficzne sposoby
przezywania rzeczywistosci, ktore
naleza do samej istoty
chrzescijanstwa.

Jakie sg to aspekty? JeSli zatrzymamy
sie nad kilkoma kluczowymi
punktami ducha Dziela, mozemy
zaczac od centrum i korzenia zycia
duchowego: Eucharystii. Jest ona
centrum catego KoSciola, ale w Dziele
zyje sie z bardzo wyrazng
Swiadomoscia jej znaczenia i z zywa



potrzeba codziennej wiernosci:
uczestniczenia we Mszy Swietej,
bycia duszami Eucharystycznymi, a
nawet — jak méwi Swiety Josemaria —
dbania o to, aby «nasze mysli»'® byly
bardzo skoncentrowane na
Eucharystii.

Jesli Eucharystia jest centrum i
korzeniem, fundamentem ducha
Opus Del jest poczucie synostwa
Bozego. Jest to bez watpienia co$
wspolnego dla wszystkich
chrzes$cijan, ale w Dziele zajmuje ono
szczegolnie centralne miejsce jako
fundament zycia duchowego:
przezywanie naszych praktyk
poboznosci, pracy i codziennego
zycia w $wiadomosci bycia dzie¢mi
Bozymi.

Obok tego znajduje sie 0§ ducha Opus
Dei: uSwiecenie pracy. Wszyscy
jesteSmy powotlani do uswiecenia sie
i gloszenia wielu ludziom mozliwosci
uswiecenia swojej pracy. Jednak w



Dziele ten aspekt jest czyms$ bardzo
charakterystycznym i centralnym:
jest to punkt, wokot ktorego skupiaja
sie wysitki uswiecenia i apostolstwa.

Tak wiec, oprocz wszystkich
wspolnych elementéw jednosci
Kosciola, w Dziele istniejg pewne
cechy charakterystyczne, ktore
jednocza nas w takim stopniu, w
jakim zyjemy tym samym duchem:
Eucharystia jako centrum i korzen,
synostwo Boze jako fundament oraz
uswiecenie pracy jako os.

Ojcze, jesli jednosc jest darem
Bozym, o ktory prosimy dla calego
Kosciola i dla Dziela, czy mozemy
prosic o nia rowniez jako o dar
osobisty, dla kazdego z nas?

Tak, oczywiscie. Jednosc jest darem
Bozym dla kazdej osoby, wiasnie
poprzez wzbudzanie w nas
pragnienia jednosci, a nastepnie,
dzieki Jego lasce, otrzymywanie sity,



abysmy byli elementami jednosci
poprzez mitos¢ i serdecznosc.

Jednosc¢ jest zatem warunkiem
skutecznosci na wszystkich
poziomach. Swiety Josemaria wyrazil
to szczegOlnie jasno w jednym ze
swoich listow z 1931 roku: «Bog liczy
sie z nasza staboscig, rGwnoczesnie
liczac na mestwo wszystkich, jezeli
laczy nas milo$é»"”. Jednos¢ daje
moc, jesli taczy nas mito$¢. A tym, co
naprawde 1gczy, jest mitosc.

W tym miejscu nalezy odroznié
mitos¢ od czystego uczucia.
Prawdziwa milo$¢ przejawia sie
przede wszystkim w czynach: w
oddaniu, poSwieceniu, trosce o
innych. Czesto tej mitosci towarzyszy
uczucie, ale nie zawsze. Jednak tam,
gdzie jest prawdziwa milos¢, tam jest
jednosc.

W gruncie rzeczy sfera osobista ma
wiele wspdlnego z jednoscia. Jest ona
rowniez zrodlem apostolskiego



zapatu, poniewaz prowadzi nas do
przezywania misji apostolskiej
innych jako wlasnej. To dodaje
otuchy i daje impuls, nawet gdy
nasza wlasna dzialalnosc jest
bardziej ograniczona lub ma
mniejszy zakres dzialania. To, co
robig innij, jest rGwniez nasze, a
Swiadomos¢ ta rodzi moc i ptodnosc.

Dzielo zbliza sie do swego
pierwszego stulecia, a jego
przeslanie dotarlo do ludzi
roznych pokolen, kultur i miejsc na
Swiecie. Jak mozemy by¢ dzisiaj
narzedziami jednosci, podejmujac
te odpowiedzialnos¢ w obliczu
zmian kulturowych i okolicznosci
naszych czasow?

Z jednej strony mozemy czesto
medytowac nad jednoscia i szczerze
prosic¢ o nig Pana, aby dal nam
konkretne wskazowki, jak ja
realizowac tam, gdzie kazdy z nas sie
znajduje.



Istnieje wiele elementow, ktore
pomagaja w tym, ale jednym z
najwazniejszych jest zrozumienie, ze
jednos¢ Dziela jest jednoscia
wilasciwa dla rodziny. Nie mozna
mowic ani rozumiec¢ jednosci Dziela
bez mys$lenia o jednoSci rodziny. Jest
to co$ bardzo charakterystycznego i
istotnego dla jego ducha.

Jednosc, ktora zawsze przejawia sie
jako bezposrednia wiez z naszym
$wietym zalozycielem. Swiety
Josemaria - teraz w niebie, pozostaje
naszym Ojcem poprzez swoje pisma,
swojego ducha, dziedzictwo, ktore
nam pozostawil, oraz to, co wiemy o
jego zyciu. Czescig osobistej
odpowiedzialnosci za dbanie o
jednosc jest rowniez pomaganie, tam
gdzie jesteSmy, w utrzymywaniu
Zywego obrazu naszego Ojca:
zwracajac sie do niego z prosba o
wstawiennictwo w roznych
potrzebach, zachowujgc pamiec o
nim i starajac sie postepowac



zgodnie z jego zamystem. Tak
wlaénie powiedzial papiez Swiety
Pawel VI do Blogoslawionego Alvaro
del Portillo: «Kiedy masz co$ zrobic,
pomysl, jak zrobitby to zalozyciel».
Don Alvaro by} za to bardzo
wdzieczny, sprawito mu to wielka
radosc, poniewaz od samego
poczatku tak wiasnie postepowal.
Jednos¢ ze Swietym Josemaria jest
bardzo wazna czes$cia jednosci
Dziela.

Oprocz tego istnieje rowniez
synowska wiez z Ojcem, kimkolwiek
on w danym momencie jest: wiez,
ktora nadaje rzeczywistg jednos¢
calemu Dzielu, obu jego czes$ciom,
zawsze opierajac sie na tym, co
najbardziej fundamentalne, czyli
jednosci ducha.

Ojcze, czasami nieporozumienia
lub rany z przeszlosci moga stac sie
przeszkoda w zyciu w jednosci. Jak



mozemy odbudowac zaufanie, gdy
pojawil sie bol lub uraza?

W takich przypadkach nalezy przede
wszystkim pomaoc ludziom, aby
pomysleli o postawie Pana: Bog
kocha kazda osobe nieskonczenie,
znacznie bardziej niz my jesteSmy w
stanie kochac. Powrot do tej
glebokiej prawdy zmienia sposéb, w
jaki odnosimy sie do innych i
pomaga nam, zwlaszcza gdy
pozostaly resztki urazy lub powod
niezadowolenia z przesztosci lub
terazniejszosci, pomysle¢, ze Bog
kocha te osobe nieskonczenie.

Swiety Pawel wyraza to dobitnie w
Liscie do Efezjan, w dobrze nam
znanym tekscie: « A zatem zachecam
was ja, wiezien w Panu, abyScie
postepowali w sposob godny
powolania, jakim zostaliScie
wezwani, z calg pokora i cichoscig, z
cierpliwoscig, znoszac siebie
nawzajem w mitosci. Usilujcie



zachowac jednos¢ Ducha dzieki
wiezi, jaka jest pokoj.Jedno jest Cialo
ijeden Duch, bo tez zostaliscie
wezwani do jednej nadziei, jaka daje
wasze powolanie»®™. W tym miejscu
pojawiaja sie juz bardzo konkretne
aspekty: jednosc¢ oparta na wiezi
pokoju.

Dawac pokdj. Swiety Josemaria
czesto zachecal nas, abySmy byli
siewcami pokoju i radosci. Juz od
najmiodszych lat w swoich
osobistych notatkach pisat z
podziwem: Mysle, Zze Pan obdarzyt
mojq dusze jeszcze jednq cechq:
pokojem, posiadaniem pokoju i
dawaniem pokoju.

A czym jest ten pokoj? Sam Jezus
Chrystus. Ipse est pax nostra, «<On
bowiem jest naszym pokojem»"'.
Dlatego tez wszelkie dzialania na
rzecz jednosci sa w istocie
dzialaniami na rzecz zjednoczenia z

Jezusem Chrystusem. Jak mowi



Swiety Pawel: «Usitujcie zachowac
jednos¢ Ducha dzieki wiezi, jaka jest
pokdj. Jedno jest Cialo i jeden
Duch»™. To Duch Swiety — poprzez
dar miloSci - jednoczy nas. Wiara
jednoczy, bez watpienia, ale bardziej
radykalnie jednoczy mitos¢, a Duch
Swiety jest nieskoniczong miloscig
Boga.

Zyjemy w konteks$cie naznaczonym
brakiem jednosci i
indywidualizmem, zaré6wno w
spoleczenstwie, polityce,
instytucjach, jak i nawet w
rodzinie. Jak zy¢ w prawdziwej
jednosci, ktora nie jest tylko czyms
zewnetrznym, ale rodzi sie z
wnetrza kazdego z nas, gdy
brakuje wzorcow?

Swiety Josemaria méwil o byciu
narzedziami jednosci: ludzmi, ktorzy
tworzg, bronia i dbaja o jednos¢. Aby
to realizowac, gldownym punktem



odniesienia jest zawsze Jezus
Chrystus.

W jakim sensie nasza pasja,
pragnienie, dazenie do jednosci
moga dominowac¢ w naszym zyciu?
Kiedy przenikaja nasze mysli i
uczucia, a tym samym spontanicznie
zmieniaja nasz sposob zycia. Wtedy
to, co nalezy do innych, staje sie
rowniez naszym: ich zycie
wewnetrzne, praca, zdrowie,
choroba, zawsze w sposob
odpowiedni do kazdej sytuacji.
Chcemy sie za nich modli¢, utatwiaé
im droge, cieszy¢ sie ich sukcesami.
Wszystko, co nalezy do innych, jest
nasze. To jest jednosc¢.

Jednosc prowadzi rowniez do
wspolcierpienia z tym, kto cierpi, i
przejawia sie w bardzo konkretny
sposob w stosunku do wad lub
ograniczen innych osob.

Ponadto, gdy dominuje pragnienie
jednosci, w naturalny sposob pojawia



sie szczegolna troska o promowanie
tego, co laczy, oraz unikanie - a
nawet odrzucanie, w zaleznosci od
przypadku - tego, co moze stac sie,
choc¢by w niewielkim stopniu,
przyczyna podziatow.

Ojcze, czasami wspolna praca i
podejmowanie decyzji moze
wydawac sie wolniejsze niz
dzialanie indywidualne. W Dziele
kolegialnos¢ jest zwyczajowym
sposobem funkcjonowania. Jak
mozemy ja rozumiec i przezywac
jako bogactwo, a nie przeszkode?

W strukturze Dziela kolegialnosc jest
bardzo waznym aspektem jednosci:
nalezy ja realizowac na wszystkich
poziomach, zaré6wno w zarzadzaniu,
jak 1 w pracy apostolskiej. Jest to
wielka madros¢, poniewaz zapobiega
sytuacji, w ktorej kto$ rzadzi sam, nie
liczgc sie z opinig innych. Swiety
Josemaria ustanowil jg — z Boza



pomoca — od samego poczatku i
chcial, aby tak bylo w calym Dziele.

Przypomniatl o tym bardzo dobitnie
w jednym ze swoich listow.
«Powtarzalem wam - jest to tekst,
ktory juz znacie — w niezliczonych
okolicznos$ciach i bede to powtarzatl
jeszcze wielokrotnie w ciggu mojego
zycia, ze wymagam w Dziele, na
wszystkich poziomach, kolegialnego
zarzadzania, aby nie popas¢ w
tyranie»"",

Istnieje ryzyko popadniecia w
jednostronny styl pracy tylko z
powodu pospiechu: myslenia, ze jest
to pilne i ze nie musimy czekac na
innych i liczy¢ na ich opinie. Swiety
Josemaria mawial, ze pilne sprawy
moga poczekac, a bardzo pilne
sprawy musza poczekac. Nie po to,
by traci¢ czas, ale by je studiowac
zgodnie z planem. Taki sposéb
postepowania jest gwarancja
efektywnosci i pokoju ducha.



Podejmowanie decyzji moze budzi¢
pewne obawy, zwlaszcza gdy kwestie
sa zlozone. Zamiast tego, posiadanie
opinii innych pomaga lepiej widziec.
Dotyczy to rowniez sytuacji, gdy ktos
ma wieksze doswiadczenie lub wie
wiecej na dany temat. DoSwiadczenie
pokazuje, Ze osoba, ktora wie mniej,
moze przynie$c Swiatlo, rozwigzanie
lub niuans, ktérego inna osoba nie
dostrzegla.

Dlatego, choc¢ kolegialno$¢ wymaga
wiecej czasu, warto sie wysilicC. Jest to
cena, ktora nalezy zaplacic,
poniewaz to, co otrzymujesz, ma
bardzo duza wartos¢. Nie jest to tylko
system dzialania, ale przede
wszystkim duch: przekonanie, ze
WSZyscy potrzebujemy wzajemnego
Swiatla. I trzeba to przezyc¢ na
wszystkich poziomach.

Czesto mamy pewne obawy:
czasami mozemy nie czuc sie
bezpiecznie, mowiac to, co



myslimy, z obawy przed
nieporozumieniami lub
podzialami. Jak znalez¢
rownowage miedzy wolnoscia
slowa a troska o jednos¢, wiedzac,
ze nie zawsze bedziemy sie we
wszystkim zgadzac?

Inny aspekt tej dominujacej pasji do
jednosci z koniecznos$ci prowadzi do
doceniania roznorodnosci. Moze sie
to wydawac sprzeczne, ale tak nie
jest. Jedno$c¢ nie polega na mysleniu
o wszystkich jednakowo, ale na
kochaniu innych takimi, jacy sg i
znajdowaniu punktow wspolnych,
jednoczacych. W tym sensie
zrozumienie idzie w parze z tym, co
juz zostato powiedziane: wszystko
innych jest takze naszym. A to
pomaga uniknac ducha krytycznego.

Aby zy¢ w ten sposob, nalezy przede
wszystkim Swiadomie to
proponowac: zrozumie¢, ze wazna
czesciag jednosci jest akceptowanie



opinii innych. Ale wigze sie to
rowniez z tym, ze nie boisz sie
powiedzied, co myslisz. Zawsze z
rozwaga, oczywiscie. Nie chodzi o to,
zeby cokolwiek powiedzieé, w
dowolnym momencie i w jakikolwiek
sposob. Ale w odpowiednich
miejscach — na przyklad podczas
spotkania lub rozmowy — dobrze jest
wyrazi¢ wlasng opinie, nawet jesli
uwazasz, ze bedzie w mniejszosci.
Nie chodzi o narzucanie wiasnych
idei, ale o proste mowienie tego, co
mysli sie w sumieniu. To wcale nie
lamie jednosci, lecz buduje ku niej
mosty.

Pamietam, ze wiele lat temu, gdy
zostalem mianowany konsultorem
Kongregacji Nauki Wiary,
odwiedzilem filozofa Cornelio Fabro,
ktorego spotykatem dosc czesto i
ktory rowniez przez wiele lat byt
konsultorem. Powiedzial mi jasno: Z
mojego doswiadczenia daje ci tylko
jedngq rade: na spotkaniach zawsze



mow, co myslisz, nawet jesli widzisz,
Ze wszyscy inni myslq inaczej. Zawsze
tak rob. Coz, daje ci te sama rade.

Ponadto troska o jedno$¢ wigze sie w
bardzo bezposredni i widoczny
sposob z troska o chrzescijanskie
braterstwo. Oznacza to nieustanny
wysitek na rzecz jednoczenia,
unikania tworzenia grup w ramach
Dziela, traktowania wszystkich
rowno i pielegnowania szczerego
zainteresowania zyciem innych.
Swiety Josemaria bardzo docenial
takie podejscie ludzi, ktorzy potrafia
Iaczyc sie.

Nie powinni$Smy dziwic sie réznicom
charakterow, upodoban ani
trudnosciom w nawigzywaniu relacji
miedzyludzkich, ktore wynikaja z
tych réznic. Swiety Josemaria napisal
w jednym ze swoich listow: «Musicie
tez stale praktykowac braterstwo,
ktore jest ponad wszelka naturalna
sympatig lub antypatia, kochajac sie



wzajemnie jak prawdziwi bracia i
siostry, z traktowaniem i
zrozumieniem wiasciwym dla tych,
ktorzy tworza dobrze zzyta
rodzine»". Sg to slowa piekne, ale
jednoczes$nie wymagajace, a to od
nas zalezy, czy bedziemy je
realizowac i przekazywac dalej.

Na zakonczenie chcialbym
przypomniec tekst, ktory dobrze
znamy, ale ktory zawsze daje wiele
do medytacji. Pochodzi z listu
Swietego Josemarii, napisanego w
1957 roku: «Na tabernakulum
kaplicy Rady Generalnej umiescilem
te stowa: Consummati in unum.
Wszyscy jesteSmy jednoscia z
Jezusem Chrystusem. UmieS¢my w
kuzni Bozej, zawsze zachowajmy te
cudownag jednos¢ mysli, woli i serca.
I niech nasza Matka, przez ktora
docierajga do nas wszystkie }aski,
ludzie, wspanialy i owocny kanati,
obdarzy nas jednoscig, jasnoscig,
miloscig i silg».



To nie jest tylko pobozne
zakonczenie dyskursu. Owszem, jest
to pobozny wniosek, ale gleboko
logiczny. To naturalnie prowadzi nas
do modlitwy o jednos¢. Tak
naprawde modlimy sie o to kazdego
dnia. I powinniSmy to czynic z
wdzieczng i optymistyczng dusza,
poniewaz modlimy sie o cos, co juz
istnieje: abySmy to utrzymywali,
abysmy wiedzieli, jak sie tym
opiekowac i dziekowa¢ Bogu za
jednosc Dziela, ktora jest bardzo
wielkim darem.

By¢ moze jesteSmy tak
przyzwyczajeni do jednosci, ze
ryzykujemy, ze nie docenimy jej
wystarczajaco. Dlatego warto prosic
o laske, aby bardziej ja cenic, by¢ za
nig bardziej wdzieczny, i lepiej o nia
dbac: nie jako o abstrakcyjna idee,
ale w gestach, decyzjach i
prawdziwych postawach, gdzie
jednosc¢ staje sie prawdziwa pasj3.



1717, 21.
“1P2,9.
B To Chrystus przechodzi, 106

) Na temat tego potréjnego wymiaru
Kosciota por. Lumen Gentium.

BI1ist 6, nr 31.

® Kuznia, 268 i 835; To Chrystus
przechodzi, o Eucharystii

" List 2, nr 56.

I Ef 4, 1-4.

BIEf2, 14.

NI Ef 4, 3-4.

" List z 24 grudnia 1951 r., nr 5.

(1211 ist 30, nr 28.




pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/z-chrystusem-jednosc-rodzi-

sie-od-wewnatrz/ (24-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/z-chrystusem-jednosc-rodzi-sie-od-wewnatrz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/z-chrystusem-jednosc-rodzi-sie-od-wewnatrz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/z-chrystusem-jednosc-rodzi-sie-od-wewnatrz/

	Z Chrystusem jedność rodzi się od wewnątrz

