
opusdei.org

Wyszedłem na
dłużej. Wróciłem...

Choć był wychowywany w
rodzinie katolickiej, na dłuższy
czas odszedł od Kościoła. Jest
przekonany, że powrót
zawdzięcza Janowi Pawłowi II.
35-letni marketingowiec Marek
opowiada o swojej drodze do
wiary i Kościoła.

05-05-2011

Urodziłem się w 1976 r. w wierzącej
rodzinie. Moja matka była biegłym
psychologiem klinicznym, ojciec
inżynierem. Z Janem Pawłem II



miałem kontakt odkąd pamiętam,
także dzięki rozmowom w domu –
moja matka kończyła KUL i była
studentką ks. prof. Karola Wojtyły.

Mój pierwszy kontakt z Wojtyłą był w
1979 r. Podczas jego pierwszej
pielgrzymki, którą bardzo dobrze
pamiętam, choć byłem bardzo mały –
tata wziął mnie na barana i staliśmy
na ul. Królewskiej przy Zachęcie i
czekaliśmy aż pojawi się ta bardzo
ważna postać. Nie wiedziałem
wówczas, kim on jest, ale
wiedziałem: ktoś bardzo ważny.

Pamiętam też kolejne pielgrzymki,
stan wojenny, rozbicie
„Solidarności”, rozbicie ruchu
wolnościowego, o którym dużo się w
domu mówiło. Słuchaliśmy radia, a
ponieważ tata był inżynierem –
elektronikiem w Unitrze, udawało się
słuchać Wolnej Europy i Głosu
Ameryki bez specjalnych zakłóceń.
Gdy papież po stanie wojennym



przyjechał do Polski, były
oczekiwania, że wesprze ruch
„Solidarności” i pojawiło się
rozczarowanie, że może zrobił to nie
dość zdecydowanie.

Z Panem Bogiem i religią rozstałem
się na dłużej w liceum, przez słabo
uformowanych katechetów.
Pamiętam, że na lekcji religii
zadałem pytanie na temat jednego z
dogmatów maryjnych i w
odpowiedzi usłyszałem: Albo
wierzysz, albo wyjdź. No to
wyszedłem. Na dłużej.

To trwało parę lat. Pod koniec
studiów – studiowałem socjologię na
UW – na III roku zacząłem
przeżywać kryzys. Zastanawiałem
się nad ścieżką mojego życia,
poznawałem sprzeczne ze sobą nurty
filozoficzne. Uczestniczyłem w
zajęciach dr Małgorzaty Jacyno na
temat postmodernizmu, które były
fascynujące, choć nie mogłem



zaakceptować relatywizmu, tego, że
„wszystko jest względne i
praktycznie nie ma żadnych
pewników”.

Ale byłem też studentem prof.
Michała Pohoskiego, który był
powstańcem warszawskim i
powtarzał, że jako naukowcy
powinniśmy szukać Prawdy, Dobra i
Piękna i być wierni. Na ostatnich
zajęciach seminaryjnych, na których
u niego byłem, a które były
poświęcone filozofii Karla Poppera i
jego krytyce marksizmu, profesor
opowiedział nam o swoich
przeżyciach wojennych i
powstańczych i o tym, jak marksizm
zniszczył socjologię i filozofię
powojenną w Polsce. Te zajęcia
przesądziły o wszystkim – profesor
przekonał mnie, że należy szukać
tych wartości, które są wieczne,
ponadczasowe, a człowiek nie jest
zdeterminowany koniecznością
dziejową.



Pisałem pracę dyplomową u prof.
Ewy Nowickiej o relacjach
narkomanów i bezdomnych w
ośrodku na Marywilskiej,
prowadzonym przez ś.p. Marka
Kotańskiego. Był rok 2002 i
pojechałem do Krakowa posłuchać
papieża. To była jego ostatnia
pielgrzymka do Polski. Wtedy
powiedział znamienne słowa, które
umieściłem w pracy dyplomowej – że
trzeba spojrzenia miłości żeby w
drugim człowieku, porzuconym
dziecku, zobaczyć istotę,
potrzebującą naszego wsparcia.
Potem w wypadku zginął Marek
Kotański. Bardzo to przeżyłem i po
wielu latach, podczas tej pielgrzymki,
poszedłem do spowiedzi.

Obroniłem pracę dyplomową,
zacząłem pracę zawodową jako
badacz rynku, ożeniłem się z
ukochaną kobietą. Po roku urodziło
nam się dziecko. W gonitwie o
zarobki zacząłem się znowu



zatracać, to niebezpieczna pułapka –
wygrywa się projekt, realizuje,
nieraz otrzymuje nagrodę, czyli
zadowolenie klienta. Zastrzyk
satysfakcji przeliczony też na stan
konta. Codzienność.

Przyszedł rok 2005. Początek
kwietnia, papież umierał. Moja żona
była na nocnym dyżurze, dziecko
spało, czekałem na wiadomości z
Rzymu, telewizor był włączony.
Popijałem dżin z tonikiem, płakałem
i modliłem się. Papież umarł. I
pojawiło się jakieś światło –
patrzyłem na pustą szklankę po
dżinie i uświadomiłem sobie, że
mimo że wszystko dobrze się układa,
moje życie staje się puste, bo do
niczego nie prowadzi.

Kilka dni później z moim
przyjacielem, ojcem chrzestnym
mojego syna, mówiliśmy, że trzeba
coś ze sobą zrobić. Siedzieliśmy na
ławce przed kościołem na Białołęce i



stwierdziliśmy, że jeżeli się za siebie
nie zabierzemy, trzeba będzie już
tylko kupić skrzynkę piwa i wszystko
sobie odpuścić.

Zaczęło się moje świadome
nawrócenie i poszukiwanie.
Zacząłem regularnie chodzić do
spowiedzi w kościele Świętego
Krzyża. Z kolegami z pracy
próbowaliśmy założyć
duszpasterstwo dla marketingu, było
kilka pomysłów, zwłaszcza że śmierć
papieża była momentem, który
potrząsnął wieloma ludźmi, którzy
nie czuli się związani z Kościołem
lub byli katolikami okazjonalnymi,
choinka, jajeczko, wyedukowani na
„Gazecie Wyborczej” – wiara „tak”,
Kościół „nie”. Bywają w kościele, ale
nie czują wielkiej głębi.

To wówczas zacząłem harmonizować
swoje życie. Nie dam się zwariować
w pracy, mam swoje priorytety. Wraz
z kilkoma kolegami uważaliśmy, że



my marketingowcy potrzebujemy
odnowy duchowej. W czerwcu w
praskiej katedrze trafiłem na Mszę z
okazji beatyfikacji Josemarii Escrivy,
założyciela Opus Dei. Na stoisku
przed kościołem kupiłem jego
książkę – „Droga. Bruzda. Kuźnia”.
Wszedłem do samochodu i wracając
z katedry stanąłem na światłach,
zacząłem czytać i urzekło mnie to, co
ten człowiek napisał. Prosto,
bezpośrednio, życiowo. Nazwał coś,
co wcześniej we mnie kołatało.

Po kilku miesiącach trafiłem na
dzień skupienia prowadzony przez
Opus Dei. To jeden z istotniejszych
elementów tego papieskiego
nawrócenia, trwającego w czasie.
Wszedłem na drogę nawrócenia,
która trwa do dziś.

Już wiem, że wspólnota Kościoła nie
jest idealna, a katolicyzm nie jest
„trendy”. Teraz modne i popularne
jest krytykowanie i potępianie w



czambuł moralności katolickiej i
wiary, tzw. katolickiego stylu bycia.
Na pewno do złego obrazu
przyczyniamy się my sami, marni
katolicy, ale osoby niezwiązane z
Kościołem próbują go leczyć stosując
zasadę wylewania dziecka z kąpielą.
A tak naprawdę Kościół jest bardzo
piękny. Wychowuje wielu dobrych,
wspaniałych ludzi, wiele dobrych
rodzin, które mogą być przykładem
jak można fantastycznie żyć, jak
spełniać się jako rodzic, obywatel,
człowiek. Gdzie zarówno obszar
rodziny, ale i kraju, bliskiego
sąsiedztwa, można w pozytywny
sposób przeżywać, pracować mimo
wielu trudności. Bardzo często są to
osoby, które nie są zbyt głośne. Tak
jak moja żona, która mozolnie
buduje lokalną bibliotekę. Zaś jeden
pedofil zboczeniec jest dla mediów
postacią o wiele ciekawszą niż sto
osób, które robią coś spokojnie i
służą społeczeństwu, krajowi,
rodzinie.



Obserwując naszą codzienność
kościelną widzę też, że osoby, które
nie są z Kościołem związane,
doceniają jednak jego działania. A
trzeba im przedstawiać także
argumenty racjonalne, pokazywać
na przykład jak wielka jest
szkodliwość rozwodów. Obecnie
pracuję społecznie nad kampanią,
pokazująca szkodliwość rozwodów.
Mamy w ręku badania, które
pokazują czarno na białym, że dzieci
rodziców, którzy się nie rozwiedli,
nawet jeśli nie były to małżeństwa
zbyt udane, a nawet kiepskie i tak
żyją dłużej, rzadziej sięgają po
narkotyki, osiągają wyższą pozycję
społeczną, niż dzieci, których rodzice
się rozwiedli. Często wyśmiewana
moralność katolicka wyśmiewana
jest z niezrozumienia. Gdy
przedstawi się racjonalne argumenty,
ludzie gotowi są ją przyjąć. A jak ją
przyjmą, są szczęśliwsi. Kampanię tę
wspierają w dużej mierze również
ludzie na pozór odlegli od Kościoła



Jako katolik czuję się naturalnie w
moim środowisku. My katolicy nie
mamy piętna na czole, które pozwala
innym nas zidentyfikować. Nie
żyjemy w zakonie czy w piwnicy.
Katolicyzm jest wiarą bardzo
radosną, optymistyczną, ponieważ
Chrystus zwyciężył grzech i śmierć i
zawsze jest szansa na nawrócenie,
mówi nam, że śmierć jest do
pokonania. Jako katolik nie czuję się
gorszy, źle czuję się tylko wówczas,
gdy łamię zasady, według których
staram się żyć. Źle się czuję, gdy daję
zły przykład, gdy gorszę innych.
Staram się być dobry dla rodziny, w
życiu zawodowym, jako obywatel.
Robię różne rzeczy. Staram się
wspierać działania pro-rodzinne,
pro-państwowe, budować dobrą
atmosferę w pracy, w zespole i mam
nadzieję, że dzięki Bożej pomocy się
uda. – Namiętnie kochać świat –
zachęcał Escriva i tak staram się żyć.



Warto przełamać swój lęk przed
Kościołem. Wiara, przystanięcie na
chwilę, szczere porozmawianie ze
Stwórcą - wiele wnosi. Gdy się tego
nie robi i stoi z boku, wiara być może
wydaje się chwilą słabości, ale warto
spróbować, zaczynając od małych
kroków, krótkiej modlitwy, wezwania
Stwórcy, aby poczuć, że nasze życie
staje się bardziej wartościowe. W
Kościele są złe rzeczy i patologie. Ale
to tak jak z chorą matką – jeśli jest
chora, należy się zastanowić, jak jej
pomóc i jeszcze bardziej ją kochać, a
nie – jak ją pogrzebać. Kościół to coś
więcej niż instytucja, bo tu
znajdujemy kontakt z naszym
Stwórcą. Wiara pokazuje nam, że
warto walczyć o swoją rodzinę, o
małżonka, przyjaciół, być czujnym i
w nawale obowiązków i nowomowy,
która nas otacza, wiedzieć, co jest
najważniejsze.

ekai.pl



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/wyszedem-na-duzej-wrociem/

(15-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wyszedem-na-duzej-wrociem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wyszedem-na-duzej-wrociem/

	Wyszedłem na dłużej. Wróciłem...

