
opusdei.org

Wypowiadać własne
przekonania

Esej ks. prof. Ángela Rodrígueza
Luño.

06-07-2021

Na spotkaniu dla pracowników
środków społecznego przekazu, które
Konferencja Episkopatu Włoch
zorganizowała w listopadzie 2002
roku, Jan Paweł II wspomniał fakt, że
„szybki rozwój techniki stwarza —
zwłaszcza w dziedzinie społecznego
przekazu — nowe możliwości
szerzenia wiedzy, budowania
wspólnoty narodów, kształtowania



stylów życia i sposobów myślenia.
Przekaz społeczny tworzy kulturę, a
kultura szerzy się dzięki
przekazowi”. Ta więź między
przekazem a kulturą jest jednym z
głównych powodów, dla których
świat przekazu informacji wzbudza
wielkie zainteresowanie pośród tych
z nas, którzy interesujemy się etyką.

*****

«Szybki rozwój techniki stwarza —
zwłaszcza w dziedzinie społecznego
przekazu — nowe możliwości
szerzenia wiedzy, budowania
wspólnoty narodów, kształtowania
stylów życia i sposobów
myślenia»[1]. Odpowiednie ludzkie
dojrzewanie moralne nie jest
niezależne od przekazu i od kultury,
która wyraża się w celach i stylach
życia społecznie akceptowalnych, w
prawach, w oddawaniu czci
wydarzeniom i postaciom z
przeszłości, które najlepiej



odpowiadają moralnej tożsamości
społeczeństwa.

Kultura posiada pewne własne
prawa, w związku z czym idee — i
uczucia przez nie wzbudzane —
mają dość niezależne od siebie
trwałość i rozwój. To tak jak gdyby
idee, przechodząc na płaszczyznę
kultury i przekazu, zostały
oddzielone od rozumu, który je
wytworzył i zaczynały żyć własnym
życiem, rozwijając się z siłą, która
zależy tylko od nich samych. Siła ta
zależy od ich obiektywnej trwałości i
od ich wewnętrznej dynamiki, być
może odmiennych od intencji, jakie
miały osoby, które wprowadziły te
idee w obieg.

Dlatego ci, którzy pragną przyczynić
się do kształtowania życia
społecznego w duchu Ewangelii,
powinni zwracać uwagę na
wewnętrzny związek między
przekazem a kulturą. Jeżeli dąży się



do pozytywnego uczestnictwa w
tworzeniu i przekazywaniu
sposobów życia i wizji człowieka,
trzeba bardziej zwracać uwagę na
trwałość i przewidywalny rozwój
idei niż na domniemaną intencję
ludzi. Postawa polemiczna,
„błyskotliwa” lub raniąca odpowiedź
mogą sprawić, że przeciwnik
zamilknie, ale jeżeli ktoś nie
zrozumiał, o co chodzi
przeciwnikowi ani nie docenił
trwałości jego idei i ewentualnych
dróg ich rozwoju, prawdopodobnie
nie przyczynił się do rozwoju
kulturalnego ani nie zaoferował
odpowiedniej kulturowej
alternatywy. W ten sposób idee,
które odrzucono, redukując do
milczenia tego, kto je promował,
będą miały dalsze długie życie. Tylko
jeżeli udaje się przygotować
propozycję, która zachowa i
przekroczy to, co dobrego i
prawdziwego było w ideach, których
zwalczanie uważa się za słuszne,



można wywrzeć rzeczywisty wpływ
kulturowy.

Prawda i wolność

Przy niejednej okazji Jan Paweł II
podkreślał, że konflikt między
prawdą a wolnością jest obecny w
dużej części problemów, które dręczą
kulturę naszych czasów[2]. Do tej
samej sprawy odniósł się Benedykt
XVI, używając koncepcji
relatywizmu[3]. Wobec
relatywistycznych pozycji istnieje
pokusa odpowiedzi poprzez
ukazanie ich wewnętrznej
sprzeczności. Ten, kto uważa, że
każda prawda jest względna, w
rzeczywistości wypowiada
bezwzględne stwierdzenie i dlatego
przeczy samemu sobie. Chodzi o
krytykę słuszną, ale kulturowo mało
skuteczną, ponieważ nie stara się
ona o zrozumienie mocnych
punktów podtrzymujących podejście
relatywistyczne ani nie wydaje się



pojmować kwestii, którą próbuje ono
rozwiązać.

Z perspektywy etyczno-społecznej
pozycje relatywistyczne mają swój
punkt wyjścia w tym, że w obecnym
społeczeństwie istnieje wielość
planów życia i koncepcji dobra, co
wydaje się wytwarzać alternatywę:
albo rezygnuje się z idei osądzania
różnych planów życia, albo trzeba
zrezygnować z ideału czy też modus
vivendi charakteryzowanego przez
tolerancję. Innymi słowy
tolerancyjny sposób życia
wymagałby przyjęcia, że każda
koncepcja życia jest warta tyle samo
albo przynajmniej ma takie samo
prawo do istnienia jak każda z
pozostałych. Ten, kto tego nie
przyjmie, popada w fundamentalizm
etyczny i społeczny.

Takie rozumowanie jest dosyć
oszukańcze, ale jawi się jako mające
pozory prawdy z powodu



niezaprzeczalnego faktu,
stanowiącego jego mocny punkt. W
historii, a nawet obecnie, nie
brakowało osób uciskających
przemocą wolność ludzi i narodów w
imię prawdy. Dlatego, aby przesłanie
ewangeliczne było rozumiane w
prawidłowy sposób, trzeba unikać
wszelkich słów, rozumowania albo
postawy, która mogłaby kazać
myśleć, że spójny chrześcijanin
poświęca wolność w imię prawdy.
Wywoływanie takiego wrażenia,
choćby niechcący, przyczyniłoby się
do umacniania zasadniczego
założenia relatywizmu — idei, że
umiłowanie prawdy i umiłowanie
wolności są nie do pogodzenia,
przynajmniej w praktyce.

Przekazywanie chrześcijańskich
przekonań i treści etycznych
wymaga wykazania przy pomocy
czynów, a nie tylko słów, że między
prawdą a wolnością istnieje
prawdziwa harmonia. Wymaga to z



jednej strony głębokiego
przekonania o wartości i znaczeniu
osobistej wolności. Jednakże z
drugiej strony zmusza do ostrożnego
rozróżnienia etycznego terenu
politycznego i prawnego. Na
pierwszym terenie wszelkie
wezwanie autorytetu zwraca się ku
wolności. Na drugim odwołanie się
do przymusu może być uprawnione.

Etyka i polityka

W kwestiach etycznych sumienie
otwiera się na prawdę, która ma
oczywistą moc normatywną nad
własnymi decyzjami. Chodzi o relację
osobistego sumienia z posiadaną
koncepcją ludzkiego dobra, niekiedy
powiązanego z zasadami religijnymi.
Ze swej strony sfera prawna i
polityczna odnosi się do relacji
między ludźmi albo między ludźmi i
instytucjami, które — w takim
stopniu, w jakim regulują to prawa
— są podporządkowane władzy



przymusu, której państwo i jego
przedstawiciele mogą w sposób
uprawniony używać.

Te dwie sfery — etyczna i polityczna
— są ze sobą mocno związane i
często rozwijają się równolegle. Na
przykład, umyślne zabójstwo jest
równocześnie ciężką winą moralną i
przestępstwem, które państwo ma
obowiązek ścigać i karać. Jednakże
nawet w tym przypadku obie sfery
przedstawiają znaczące różnice.
Wystarczy tylko pomyśleć, na
przykład, o przebaczeniu. Jedną
rzeczą jest przebaczenie winy
moralnej, zaś czymś zupełnie
odmiennym — przebaczenie
przestępstwa. Należy pragnąć, żeby
krewni ofiary zabójstwa przebaczyli
po chrześcijańsku winnemu, ale
byłoby nie do przyjęcia, żeby
państwo systematycznie prowadziło
politykę bezkarności wobec
umyślnego zabójstwa. Twierdzenie
czegoś przeciwnego byłoby



ideologicznym nadużyciem albo
poważną krzywdą dla dobra
wspólnego.

Ten rodzaj różnic czyni koniecznym
rozróżnienie planu etycznego od
politycznego w odniesieniu do
moralnych zasad Ewangelii. Aby
uniknąć niewłaściwych interpretacji,
trzeba oferować etyczną podstawę
przesłaniom typu moralnego,
wyjaśniając, że taka prawda nie
zamierza zostać narzucona poprzez
wykorzystanie władzy politycznej
związanej z przymusem. Jest to
zgodne z faktem, że w innym rodzaju
prawd etycznych istnieje wymiar
etyczno-polityczny lub etyczno-
prawny. W tych przypadkach
powinno się oferować poza tym
szczególne uzasadnienie polityczne
lub prawne, to znaczy, powinno się
wykazać nie tylko, że dane
postępowanie jest moralnie błędne,
ale również, że istnieją szczególne
powody, dla których państwo musi



go zabronić i je karać. Powody takie
nie mogą być tożsame z powodami
etycznymi, ponieważ nie jest misją
państwa ściganie winy moralnej,
tylko wspieranie i ochrona dobra
wspólnego poprzez zapobieganie i
karanie takich zachowań, które mu
szkodzą (które szkodzą
bezpieczeństwu publicznemu,
wolności i prawom innych,
instytucjom o dużym społecznym
znaczeniu jak rodzina, i tak dalej).

Etyka i państwo

Z pewnością państwo uchwala
niekiedy niesprawiedliwe prawa. W
takich przypadkach obywatel o
prawym sumieniu powinien móc je
krytykować w sposób wolny. II Sobór
Watykański stwierdził wyraźnie
prawo i obowiązek Kościoła do
wydawania «oceny moralnej nawet
w kwestiach dotyczących spraw
politycznych, kiedy domagają się



tego podstawowe prawa osoby lub
zbawienie dusz»[4].

W tych przypadkach jest istotne, aby
umieć udzielić błędnemu
zarządzeniu prawnemu kulturowo
skutecznej odpowiedzi. Nie jest to
łatwe zadanie, ponieważ trzeba
wyjść poza polemiczne
przeciwieństwa, umiejąc przyjąć
prawdziwą część postawy
przeciwnej. Kiedy w sumieniu
powinno się skrytykować działanie
państwa, należy wykazać delikatną
wrażliwość w stosunku do wartości
instytucji demokratycznych,
wrażliwość, która nie powinna zostać
zatarta przez fakt (z pewnością
bardzo bolesny), że w jakimś
określonym działaniu konkretna
instytucja zachowała się
niesprawiedliwie.

Wytrwałość w zasadach etycznych
powinna być — i wydawać się —
zgodna ze świadomością, że



realizacja dóbr osobistych i
społecznych w pewnym określonym
kontekście historycznym,
geograficznym i kulturowym
charakteryzuje się częściowo
nieprzezwyciężalną względnością. W
kwestiach praktycznych często nie
istnieje jedno możliwe rozwiązanie.
Nawet decyzje Kościoła dotyczące
spraw niekoniecznych powinny być
zależne od sytuacji, właśnie dlatego,
że odnoszą się do rzeczywistości,
która w dużym stopniu zależy od
okoliczności zmieniających się z
upływem czasu. Dlatego trzeba
nauczyć się uznawać, że w tego
rodzaju decyzjach tylko zasady,
których nie da się odrzucić, wyrażają
trwały aspekt[5]. Nikt nie może
pretendować do tego, by w kwestiach
doczesnych narzucać dogmaty, które
nie istnieją[6]. Nie chodzi przy tym o
to, żeby powiedzieć, że wszystko na
tym świecie jest względne albo
akcydentalne czy też podlegające
opinii. Chodzi raczej o wyraźne



dostrzeganie, że w sprawach ludzkich
również inni mogą mieć rację:
postrzegają ten sam problem, co ty,
ale z innego punktu widzenia, w
innym świetle, z innym odcieniem, na
innym tle. Jedynie w sprawach wiary i
moralności istnieją bezdyskusyjne
reguły: naszej Matki Kościoła[7].

Autonomia rzeczywistości
doczesnej

Niemniej jednak, może się zdarzyć,
że doktryna chrześcijańska na temat
określonej materii etyczno-
społecznej jest zbieżna z tą, którą
podtrzymują wszyscy albo znacząca
część obywateli, którzy w
uprawniony sposób aktywnie
działają w określonej partii
politycznej. W tych przypadkach
mogłoby dochodzić — niechcący —
do delikatnej sytuacji, ponieważ
mogłoby się wydawać, że
chrześcijanie, a nawet Kościół,
proponując swoje nauki, popierają



określoną stronę polityczną a nie
jedynie przedstawiają przesłanie
Ewangelii.

Takie pomieszanie mogłoby
spowodować oskarżenia o wtrącanie
się albo brak szacunku wobec
państwa. Oskarżenia takie być może
byłyby zwykłym pretekstem
politycznym, a nawet wyrazem złej
woli, ale trzeba mieć to na uwadze,
kiedy pragnie się formować kulturę
duchem Ewangelii, z pogodą
tłumacząc to, co mogłoby nadawać
tym wyrzutom pozory prawdy.
Odpowiednie są dwa typy
argumentacji.

Pierwszy mówi, że wszyscy
obywatele, również ci, którzy należą
do organu ustawodawczego albo
partii politycznej, mają prawo i
obowiązek podtrzymywania
rozwiązań, które w sumieniu
uważają za użyteczne dla dobra
własnego kraju, przytaczając — jeśli



jest to możliwe — powody
uzasadniające ich przekonanie.
Każdy ma wolność korzystania ze
specjalistycznych książek, które
uważa za godne zaufania, albo
rozmowy z kim chce. Jeżeli jakiś
obywatel może czerpać inspirację z
określonej teorii politycznej lub
ekonomicznej, może również czerpać
inspirację ze społecznej nauki
Kościoła. Rozwiązania polityczne są
mierzone ich wewnętrzną wartością
i uzasadniającymi je przyczynami.
Kwestionowanie źródeł używanych
przez każdego obywatela do
formowania jego przekonań
oznaczałoby brak szacunku dla
autonomii sumienia innych. Łatwo
zobaczyć, że radykalizacja takiej
postawy prowadziłaby do
absurdalnego podejścia, na przykład,
twierdzenia, że państwo, żeby
podkreślić swoją bezwyznaniowość,
powinno sprzyjać temu, co potępia
Kościół, jak, na przykład,
niewolnictwo.



Drugim właściwym sposobem
argumentacji jest konieczność
posiadania wyraźnego wyobrażenia
na temat istniejącego rozróżnienia
między misją państwa i Kościoła. Na
ten temat bardzo użyteczne
wskazówki zaproponował Benedykt
XVI. Rozróżnienie między tym, co
cesarskie, a tym, co Boskie, z
wynikającą stąd autonomią
rzeczywistości doczesnej, należy do
istotnej struktury chrześcijaństwa[8].
Do państwa należy zastanowienie się
nad sposobem realizacji
sprawiedliwości konkretnie tu i
teraz. W tej dziedzinie społeczna
nauka Kościoła jest proponowana
jako pomoc, gdyż «nie ma ona
zamiaru przekazywać Kościołowi
władzy państwa. Nie chce również
narzucać tym, którzy nie podzielają
wiary, perspektyw i sposobów
zachowania, które do niej
przynależą»[9].



Takie nauczanie stosuje
argumentację opartą o rozum i
prawo naturalne i uznaje, że budowa
sprawiedliwego ładu życia
społecznego jest zadaniem
politycznym i że «nie może być ono
bezpośrednią misją Kościoła.
Ponieważ jednak jest to
równocześnie pierwszorzędne
zadanie ludzkie, Kościół ma
obowiązek współdziałać, przez
oczyszczanie rozumu i formację
etyczną, aby wymagania
sprawiedliwości stały się zrozumiałe
i politycznie wykonalne. Kościół nie
może i nie powinien podejmować
walki politycznej, aby realizować jak
najbardziej sprawiedliwe
społeczeństwo. Nie może i nie
powinien stawiać się na miejscu
państwa. Nie może też jednak i nie
powinien pozostawać na marginesie
w walce o sprawiedliwość. Musi
włączyć się w nią przez
argumentację rozumową i obudzić
siły duchowe, bez których



sprawiedliwość, domagająca się
zawsze wyrzeczeń, nie może
utrwalić się i rozwijać»[10].

Realizacja sprawiedliwości jest
punktem, w którym zbliżają się do
siebie wiara i polityka. Dlatego
wymaga się troskliwej uwagi, żeby
nikt, kto ma dobrą wolę, nie mógł
pomyśleć, że wiara chrześcijańska
utożsamia się z jednym z
politycznych stronnictw istniejących
w społeczeństwie. Z pewnością wiara
chrześcijańska ma coś do
powiedzenia różnym politycznym
kulturom ludzi i narodów. Wiara
zakłada jednak wolność i jest
oferowana w wolności i dlatego
wolność należy miłować słowami i
czynami.

Tłum. Bronisław Jakubowski



[1] Jan Paweł II, Przemówienie do
uczestników konferencji na temat
mediów i kultury, zorganizowanej
przez Episkopat Włoch, 9 listopada
2002 r., 2.

[2] Por. na przykład: Encyklika 
Redemptor hominis, 4 marca 1979 r.,
12; Encyklika Centesimus annus, 1
maja 1991 r., 4, 17 i 46; Encyklika 
Veritatis splendor, 6 sierpnia 1993 r.,
34, 84, 87 i 88; Encyklika Fides et
ratio, 14 września 1998 r., 90.

[3] Por. na przykład: Prelekcja dla
uczestników Kongresu Diecezji
Rzymskiej na temat „Rodzina i
wspólnota chrześcijańska: formacja
osoby i przekaz wiary”, 6 czerwca
2005 r.; Przemówienie do Korpusu
Dyplomatycznego akredytowanego
przy Stolicy Świętej, 8 stycznia 2007
r.; Przemówienie do członków
delegacji paryskiej Akademii Nauk
Moralnych i Politycznych, 10 lutego
2007 r.; Przemówienie inauguracyjne



do V Konferencji Ogólnej Episkopatu
Ameryki Łacińskiej i Karaibów, 13
maja 2007 r.

[4] II Sobór Watykański, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 76.

[5] Por. Benedykt XVI, Przemówienie
do kardynałów, acybiskupów,
biskupów i wyższego duchowieństwa
Kurii Rzymskiej, 22 grudnia 2005 r.

[6] Rozmowy z prałatem Escrivá, 77.

[7] Bruzda, 275.

[8] Por. Benedykt XVI, Encyklika 
Deus caritas est, 25 grudnia 2005 r.,
28.

[9] Tamże.

[10] Tamże.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wypowiadac-wlasne-
przekonania/ (20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wypowiadac-wlasne-przekonania/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wypowiadac-wlasne-przekonania/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wypowiadac-wlasne-przekonania/

	Wypowiadać własne przekonania

