opusdei.org

Wyklad z okazji
doktoratu Honoris
causa [pelny tekst]

Ponizej prezentujemy wyklad
Honoris Causa ks. prof.
Fernando Ocdriz Braiia.

22-06-2022

Najdostojniejszy Wielki Kanclerzu,
dostojny Rektorze, Prorektorzy,
Sekretarzu Generalny, pozostale
wladze, profesorowie, studenci,
panie i panowie.

Pragne w pierwszej kolejnosci
wyrazi¢ moja wdziecznosc za ten



doktorat honoris causa, ktory w
nowy sposob 1aczy mnie z Polska a
teraz takze z Papieskim Wydzialem
Teologicznym we Wroctawiu. Bardzo
mi przykro, ze niestety nie bede mogt
do Was mowi¢ w waszym pieknym
jezyku. Podczas tego wystgpienia
chcialbym zatrzymac sie, chocby
zwiezle, w zwigzku z
okolicznosciami, na pewnych
kwestiach teologicznych, ktore
zajmowaly moje zajecia
akademickie, przede wszystkim w
latach poprzedzajacych moment,
kiedy zostalem wezwany, aby podjac
dziatania wlasciwe trosce
duszpasterskiej w Pralaturze Opus
Dei. Bez watpienia sg to kwestie,
ktore nadal sa bardzo aktualne.

W pierwszej kolejnosci zajme sie
pewnymi aspektami dotyczacymi
misterium Jezusa Chrystusa i
metafizycznego wymiaru teologii.



W odniesieniu do tego punktu,
uwazam za istotne ciggle powracanie
na nowo do perspektywy
chrystocentrycznej, z jaka Sobor
Watykanski II patrzyl na teologie
(por. Optatam totius, nr 16). Od tego
czasu ogolnie rzecz biorac ta
perspektywa zostala dobrze przyjeta,
chociaz pojawialy sie nowe
problemy, jak ukazala to interwencja
Kongregacji Nauki Wiary juz 21 juz
lat temu, poprzez Deklaracje
Dominus Iesus. Naturalnie,
centralnos¢ Chrystusa w zyciu
chrzescijanskim i nauce jaka jest
Teologia nie jest kwestig
wspolczesna, poniewaz znajduje sie
w samym centrum Objawienia i, w
sposob mniej lub bardziej wyrazny,
w teologii wszystkich czaséw. Na
przyklad jest dobrze znane obrazowe
stwierdzenie Swietego Tomasza z
Akwinu: "Sicut qui haberet librum
ubi esset tota scientia, non quaereret
nisi ut sciret illum librum, sic et nos
non oportet amplius quaerere nisi



Christum" (Sw.Tomasz z Akwinu, In
Ep. ad Col,, c.2, lec. 1). (Podobnie,
gdyby kto$ miatby ksiege w ktdrej
znajdowalaby sie cala nauka, nie
dazytby do niczego innego jak do
poznania tej wlasnie ksiegi, tak i my
nie powinnisSmy dazyc¢ do niczego
wiecej niz do Chrystusa).

W tym kontekscie, od razu
przychodzi na mysl fragment
Ewangelii wg. Sw. Jana, w ktorym
apostot Filip poprosit Pana Jezusa:
«Panie, pokaz nam Ojca, a to nam
wystarczy» (] 14, 8), 1 Pan Jezus mu
odpowiada: «Kto Mnie zobaczy},
zobaczyt takze i Ojca» (ibid., 9). Bog
stal sie widzialny w Chrystusie.

Jak pisal sw. Jan Pawel IT w encyklice
Veritatis splendor, “Swiatlo$¢ Bozego
oblicza jasnieje pelnig swego piekna
w obliczu Jezusa Chrystusa, w tym
»obrazie Boga niewidzialnego” (por.
Kol 1, 15) i ,odblasku Jego

chwaly” (por. Hbr 1, 3), ,pelnym laski



i prawdy” (por. J 1, 14): On jest
»,droga i prawda i zyciem?” (J 14, 6).
Dlatego ostatecznej odpowiedzi na
kazde pytanie czlowieka, zwlaszcza
na jego pytania religijne 1 moralne,
udziela jedynie Jezus Chrystus.
Wiecej: sam Jezus Chrystus jest
odpowiedzig, jak przypomina Sobor
Watykanski II” (Veritatis splendor, nr
2).

W teologicznym zglebianiu osoby
Jezusa Chrystusa na przestrzeni
dziejow wkilad filozofii miat
kluczowe znaczenie. I to nie tylko w
intellectus fidei (zrozumieniu wiary)
jako nauka teologiczna, ale takze w
samym professio fidei (wyznaniu
wiary), poprzez stopniowe
doprecyzowanie w uzyciu pojec i
terminéw pochodzacych z filozofii,
poczawszy od Magisterium
pierwszych Soboréw powszechnych.
Filozofia, i mowiac bardziej
szczegolowo, metafizyka, rozumiana
w sensie realistycznym, jako filozofia



bytu, jest konieczna, przede
wszystkim, dla teoretycznej refleksji
nad Objawieniem.

Sama natura Objawienia pozwala
zauwazyc, ze dla intellectus fidei, jest
konieczna taka filozofia bytu, ktora
znajdowalaby sie w cigglosci ze
zwyczajnym ludzkim poznaniem
naturalnym, ktore jest warunkiem
koniecznym dla przyjecia Stowa
Bozego (dla auditus fidei, przyjecia
wiary poprzez stuchanie), i ktore,
jeszcze zanim zostanie poddane
naukowej analizie, obejmuje poziom
metafizyczny, wiasnie dlatego, ze jest
Oono w swojej podstawie
nakierowane na byt. Dlatego
»,leologia pozbawiona wymiaru
metafizycznego nie potrafitaby wyjs¢
poza analize doswiadczenia
religijnego, a intellectus fidei nie
mogltby z jej pomocg poprawnie
wyrazi¢ uniwersalnej i
transcendentnej wartosci prawdy



objawionej” (Sw. Jan Pawel II, Fides
et ratio, nr 83).

Oparcie sie na wymiarze
metafizycznym teologii nie ma
pociagac za soba odrzucenia
wymiaru doSwiadczenia, jaki
posiada wiara i zycie chrzescijanskie,
ani abstrahowania od zwigzku
miedzy wiarg a kulturami, poniewaz
zarowno doswiadczenie jak i kultury
maja wymiar metafizyczny. To
wymaganie, jak przypomnial Sobor
Watykanski II, jest dobrze
zaspokojone przez metafizyke sw.
Tomasza z Akwinu. Z drugiej strony,
co oczywiste, skorzystanie z
kluczowych punktow tej metafizyki
nie oznacza przyjecia calej ani
wylgcznie mysli Swietego Tomasza.
Mozna w tym kontekscie
przypomniec prace podjete przez
Karola Wojtyle, nakierowane na
przyjecie do perspektywy metafizyki
tomistycznej wartosciowego wkiadu



fenomenologii (na przyklad w jego
dziele Osoba i czyn).

Na temat teologicznego rozwazania
nad tajemnica zjednoczenia w
Chrystusie bostwa i czlowieczenstwa,
ta sama historia szeroko ukazuje
teoretyczng trudnos¢ wytlumaczenia
—koniecznie w sposob analogiczny i
ograniczony- unii hipostatycznej, nie
wpadajac ani w monofizytyzm w
jakiejkolwiek z jego form, ani w
nestorianizm.

Definicja osoby byla —jak wiadomo-
kwestig rozwazang przez dlugie
wieki i na przestrzeni dziejow
otrzymatla wiele réznych rozwigzan.
Swiety Tomasz w zasadzie przychyla
sie do definicji wyrazonej przez
Boecjusza: rationalis naturae
individua substantia, ktora podkresla
fakt, ze osobowos$c¢ pocigga za soba
konkretno$c i indywidualnos¢, wraz
z czyms, co jest od niej nieod}aczne,
jej charakter intelektualny. Osoba



jest wiec konkretng jednostka,
aktywnym podmiotem, panem
odpowiedzialnym za wilasne czyny.
Czlowieczenstwo Chrystusa
wydawatloby sie odpowiadac tej
definicji. Stad nasuwa sie pytanie:
czego brakuje czlowieczenstwu
Jezusa, ze nie ustanawia osoby
ludzkiej, skoro jest doskonatym
czlowieczenstwem? Wiara uczy nas,
Ze tak jest, poniewaz
czlowieczenstwo Jezusa jest przyjete
przez osobe Stowa Bozego, druga
osobe Tréjcy Swietej.

Metafizyczne pojecie aktu istnienia —
ktorego nie mozna pomylic¢ z faktem
istnienia lub z egzystencjg- stuzy
glebszemu zrozumieniu
teologicznemu tej kwestii oraz
pozwala da¢ bardzo krétka, pozornie
prosta odpowiedz, ale ktora,
zblizajac sie do metafizycznego
rdzenia Wcielenia ukazuje takze
bardzo silnie jego charakter
tajemnicy. OdpowiedZ mozna



wyrazi¢ w nastepujacy sposob:
natura ludzka Jezusa Chrystusa nie
ustanawia osoby ludzkiej, poniewaz
nie istnieje na mocy wlasnego i
odpowiadajacemu jej aktu istnienia,
ale na mocy aktu istnienia Stowa
Bozego.

Zjednoczenie pomiedzy
czlowieczenstwem a bostwem w
Chrystusie domaga sie, aby w pewien
sposob istniato co$ wspdlnego
pomiedzy Osoba boska i naturg
ludzka; gdyby tak nie bylo, zamiast
wcielenia nalezaloby mowic¢ po
prostu o zamieszkiwaniu Boga w
cztowieku. Tym czyms$ wspolnym jest
akt istnienia Stowa Bozego, ktory
jednak nie staje sie czescig natury
ludzkiej, poniewaz nie nalezy do niej
w wymiarze formalnym: jest moca
(aktem), ktora czyni ja istniejaca. By¢
moze w zrozumieniu tego pomaga
fakt, ze natura ludzka Jezusa, nie
bedac osoba ludzka, nie jest
bezosobowa, ale ze jego osobowos¢



jest boska. Z tej perspektywy
mozemy w sposob uzasadniony
stwierdzié, ze czlowieczenstwo
Jezusa Chrystusa jest sposobem bycia
Boga: sposdb bycia nie boski, ktory
Syn Bozy przyjal do siebie. Ten
ludzki sposdb bycia Boga jest peinia
objawienia samego Boga w taki
sposob, ze ,kazdy czyn Chrystusa ma
warto$c¢ transcendentna: ukazuje
nam sposob bycia Boga” (sw.
Josemaria Escriva, To Chrystus
przechodzi, nr 109). (Ewangelia nie
tylko pozwala nam poznadg, jakie jest
Jego doskonale czlowieczenstwo, ale
takze wlasnie poprzez to
czlowieczenstwo naucza nas, jaki jest
Bdg). Sam Pan Jezus stwierdza: «Kto
Mnie zobaczyl, zobaczyl takze i
Ojca» (J 14, 9). Mozemy myslec¢, ze
kiedy Swiety Jan napisal — oczywiscie
przy udziale biblijnego natchnienia
-, ze «Bog jest mitoScia» (J 14, 8),
wyrazal poznanie nabyte poprzez
kontemplacje czlowieczenstwa
Chrystusa. Podobnie jak, ten sam



Swiety Jan, wyrazajac doSwiadczenie
apostolow obcowania z Jezusem
napisal: «MysSmy poznali i uwierzyli
mitosci, jaka Bog ma ku nam» (1] 4,
16).

Nastepnie odniose sie do pewnych
aspektow wymiaru wiary 1
wymiaru eklezjalnego teologii

Teologia rozwija sie podazajac za
rytmem wyznaczonym przez
strukture wiary w jej istotowym
zwigzku ze Stowem Bozym; Stowo,
ktorym jest sam Jezus Chrystus,
»,droga, prawda i zycie” (] 14, 6). Stad
wywodzi sie wiele nastepstw dla
dzialalnosci teologicznej; szczegdlnie
jej wymiar wiary i jej wymiar
kontemplacyjny.

Zadanie wiary w teologii nie odnosi
sie jedynie do poziomu
epistemologicznego (poznawczego),
(to jasne, ze bez wiary teologia
utracilaby swoj wlasny status), ale
takze do poziomu antropologiczno—



egzystencjalnego, poniewaz teologia
nie jest rozwazaniem na temat
przestania chrzescijanskiego
prowadzonym z zewnatrz tego
przeslania. Nie jest refleksja na
temat tego, ”co myslg chrzescijanie”,
nie zajmujac sie kwestia, czy ta mysl
odpowiada lub nie prawdzie
zawartej w rzeczach. Teologia, jak
uwaza Koscidl i wraz z nim wszyscy
wielcy przedstawiciele tradycji
teologicznej, jest dziataniem
wierzacego rozumu, i wlasnie jako
wierzacego. Te mys$l mialem okazje
uslysze¢ od Swietego Josemarii,
zalozyciela Opus Dei, ktory
stwierdzal, ze ,dobrze studiuje sie
teologie, kiedy przedmiot nauki staje
sie przedmiotem modlitwy” (21
lutego 1971 r.). Podobnie, wiele lat
plzniej, owczesny kardynatl
Ratzinger przypominal, ze ,teolog
powinien by¢ naukowcem, ale takze,
i wlasnie jako teolog, cztowiekiem
modlitwy” (12 pazdziernika 1993 r.).



Nie chodzi o zwykla pobozng mysl,
poniewaz pocigga ona za soba nie
tylko to, Ze teologia otrzymuje od
wiary prawde na temat ktorej
podejmuje refleksje, ale takze, ze
powinna by¢ wewnetrznie ozywiona
poprzez wiare, takze jako postawe
podmiotu, ktory podejmuje refleksje
teologiczng. Teolog, jako osoba
wierzaca, ktora rozwaza na temat
tego co wierzy, powinien czuc sie
ol$niony blaskiem rzeczywistosci, na
temat ktorej podejmuje refleks;je,
oraz zapytany i poruszony przez nig;
to znaczy, przez wielkos¢ tajemnicy
Boga i jego milosci, objawionej w
Chrystusie. Skoro wiara dziala
poprzez mitos¢ (por. Gal, 5, 6),
poznanie teologiczne, w niczym nie
tracgc swojego statusu naukowego,
przeksztalca sie w kontemplacje, w
ten simplex intuitus veritatis ex
caritate procedens (prosty oglad
prawdy, pochodzacy z milosci) (Por.
S. Th. II-I1, q.180, a.3, ad 1 oraz In III
Sent., d.35, q.1, a.2, sol.1). Teologia,



tak jak wiara, jest istotowo
eklezjalna, przynalezna KoSciotowi.
Dlatego teolog powinien posiadac
postawe statego stuchania KoSciola,
uznajac sie za cztonka
chrzescijanskiej wspdlnoty, w ktdrej
wierze uczestniczy. W swojej pracy,
teolog postepuje racjonalnie,
wchodzac w dialog z najrozniejszymi
dziedzinami wiedzy i, dlatego, z
wymagang przez rozum precyzja, z
wolnoscig i kreatywnoscia.
Jednoczesnie z przekonaniem, ze
prawda na temat ktorej podejmuje
badania nie nalezy do niego; nawet
wiecej, znajduje sie w komunii, w
1acznosci z ta prawda jedynie
poprzez Koscidl i w Kosciele. Biorac
pod uwage, Ze bycie w lgcznosci z
Kosciolem pocigga za sobg komunie z
tymi, ktorzy maja w nim funkcje
nauczycielska. Oczywiscie, praca
teologiczna nie ogranicza sie do
komentowania tekstow Magisterium,
poniewaz powinna jednoczesnie
stale utrzymywac uwage na PiSmie



Swietym, Tradycji i konkretnym
zyciu KoSciola.

Ten wymiar eklezjalny teologii
pociaga za soba jej uczestnictwo w
misji KosSciotla, szczegodlnie poniewaz
teologia wspolpracuje z traditio
Evangelii, z rozprzestrzenianiem i z
rozumieniem Stowa Bozego. W
zwigzku z tym Papiez Franciszek
zaproponowat odnowe studiow
koScielnych, jakiej wymaga misyjna
przemiana KosSciota (por. Veritatis
gaudium, nr 3).

To zaklada, co jest logiczne, ze
teologia bedzie zawsze na nowo
czerpac z tego co stanowi jej
centrum: z Boga i jego zbawczego
planu w Chrystusie. Ale wymaga to
takze, aby teologia, wychodzac od
tego rdzenia, rozwinela swoja
madrosciowa potencjalnosc¢; to
znaczy swoja zdolnos¢ ukazania
sensu rzeczywistosci i, dlatego, do
sadzenia wychodzac od ostatecznych



przyczyn i w ten sposob rozswietlic
calos¢ ludzkiej egzystencji,
indywidualnej i zbiorowej. Ta praca,
ktora teologia moze podjac z gleboka
Swiadomoscia prawdy z ktorej
czerpie zycie, i, jednoczesnie, z
postawa otwarcia i stuzby, w pelni
szanujac charakterystyke roznych
obszarow rzeczywistosci i
poszczegolnych dziedzin wiedzy.

Na koniec, poSwiece moja uwage
koniecznemu odniesieniu sie do
kultury postchrzescijanskiej

Wobec aktualnych kultur post-
chrzescijanskich, szczegdlnego
znaczenia nabral wymiar
apologetyczny Teologii. W zwigzku z
tym, wydaje mi sie wazne, aby w
sferze Wydziatow Teologicznych,
istniata odpowiednia uwaga
skierowana na kulturalne zjawiska
postchrzescijanskie, z ktorymi
wielokrotnie mierzy sie misja
przekazywania Ewangelii. Wsrod



tych zjawisk mozna wymienic,
miedzy innymi, wspolczesne
pochodne marksizmu, ideologia
gender i scjentyzm, zwany Nowym
ateizmem.

W odniesieniu do marksizmu,
przypomne teraz jedynie bardzo
krotko nastepujaca kwestie. Upadek
rezymow komunistycznych w
Europie Srodkowej i Wschodniej pod
koniec lat osiemdziesigtych wydawat
sie zadecydowac o koncu marksizmu
jako ideologii. Pozorny triumf
kapitalizmu i gospodarki rynkowej
spowodowal naiwne mys$lenie wielu,
ze Smierc¢ marksizmu prowadzila do
konca takiej historii jaka rozwijata
sie az do tego momentu,
rozpoczynajac nowy etap ludzkosci.
Jednakze narastanie ubdstwa i
nieréwnosci gospodarczych,
charakteryzujace poczatek obecnego
wieku w wielu krajach, zjawisko
terroryzmu i kryzys ekonomiczny i
finansowy z 2008 roku ochlodzily ten



entuzjazm i spowodowaly, ze wielu
intelektualistow —socjologow,
ekonomistow, filozofow, itd.—
powracito do szukania inspiracji w
ideach marksistowskich, starajac sie
znalez¢ rozwigzanie.

Te propozycje reinterpretacji
marksizmu sa u swego korzenia
uwarunkowane tymi samymi
zalozeniami metafizycznymi i
antropologicznymi, ktore skazaly na
porazke bedaca u ich podstaw mysl
Marksa: z jednej strony, materializm
historyczny i dialektyczny jako
ostateczne wyjasnienie natury
czlowieka i Swiata, i z drugiej,
zaprzeczenie istnienia Boga i
jakiejkolwiek rzeczywistosci
transcendentnej, koniecznego
wniosku ptyngcego z materializmu.
Warto nie zapominac tych
podstawowych aspektow
materializmu, takze po to, aby
odpowiednio podjac delikatne
zadanie duszpasterskiego rozeznania



na temat réznych propozycji, jakie sa
przedstawiane ludowi
chrzescijanskiemu, aby rozwigzac
problem ubostwa i usunac
niesprawiedliwe nieréwnosci
spoleczne.

Jesli chodzi o ideologie gender,
powiedzialbym —takze bardzo
krotko- ze jest ona pochodnag, by¢
moze ostatnia, koncepcji filozoficznej
wyrazonej szczegolnie przez Hegla,
wedlug ktorej prawda nie jest
zalozeniem ale wynikiem dzialania.
W tym kontekscie plec¢ biologiczna
nie bylaby zalozeniem dla pici
kulturowej (gender), to znaczy dla
funkcji i charakteru zycia osoby w
sobie samej i w spoleczenstwie; plec
kulturowa bylaby czysta konstrukcja
spoteczna. Dlatego, zamiast o dwoch
piciach biologicznych czy
kulturowych, jest mowa o
nieokreslonej ich wielosci i
utrzymuje sie, ze spoteczenstwo nie
tylko powinno tolerowac, ale przyjac



i pozytywnie promowac jakikolwiek
rodzaj preferencji seksualnej swoich
obywateli.

W rzeczywistosci, kiedy probuje sie
budowac plec kulturowa nie
opierajac sie na roznicy pici
biologicznej, nie tylko upada
porzadek w dziedzinie piciowosci,
ale sama osobowos¢ staje sie
niestabilna. U podstaw niektorych
sposrod tych teorii mozna odkry¢
zaskakujgca mieszanke: z jednej
strony pojawia sie tam
materialistyczna koncepcja zycia
ludzkiego, ktora prowadzi do takiego
korzystania z seksualnosci, w ktorym
banalizuje sie wiez miedzyosobowa,
a z drugiej strony, jest tam obecny
pewien radykalny racjonalizm, ktory
prowadzi do traktowania ciala
jedynie jako narzedzia
autonomicznego podmiotu. W
rzeczywistosci ptec¢ biologiczna i
kulturowa sa koniecznie ze soba
zwigzane, poniewaz ludzka



seksualnos$c nie jest jedynie czyms
cielesnym: jest takze psychologiczna,
oddziatuje na sfere duchowa i jest
miejscem jakiego Bog zapragnat dla
zradzania nowych istot ludzkich,
powolanych, tak samo jak ich
rodzice, do wiecznego zycia w Bozym
szczesciu.

Chciatbym odniesc sie teraz,
zatrzymujac sie troche diuzej, na
innym aspekcie tego, o czym
wspomnialem wczesniej, i co we
wspoiczesnej kulturze
postchrzescijanskiej jest bardzo
rozpowszechnione. Jest to tzw. Nowy
ateizm, wsrod ktorego
reprezentantéw znajduja sie bardzo
poczytni na calym Swiecie autorzy.
W niektorych przypadkach sa to
naukowcy o zastuzonym prestizu na
swoim polu badawczym i autorzy
bestselleréw w wielu jezykach.
Najbardziej znanym i
prawdopodobnie najbardziej
aktywnym przedstawicielem Nowego



ateizmu, jest biolog Richard
Dawkins. Urodzony w 1941 r., byt
wykladowca na Oksfordzie i
zwolennikiem darwinowskiego
ewolucjonizmu. W swoich
przesadach przeciwko religii stawat
sie coraz bardziej skrajny na
przestrzeni lat. Nalezy takze
wspomniec o Stephenie Hawkingu,
zmartym w 2018 r., uwazanym za
jednego z najwybitniejszych
naukowcow. Jego dziela staly sie
waznym wkladem w fizyke
teoretyczng, a jego ksiazki o
charakterze popularnonaukowym
uzyskaly naklady niespotykane w
przypadku tworczosci tego typu.
Chociaz nie zalicza sie go do
najbardziej jawnych przedstawicieli
Nowego ateizmu, to jego teorie na
temat poczatkow wszechswiata
znaczaco przyczynily sie do
rozpowszechnienia ateizmu w opinii
publicznej. Nowy ateizm wyrasta w
kontekscie zlozonej sytuacji
kulturowej i spotecznej, w ktorej



metoda wlasciwa naukom fizyczno-
matematycznym jest czesto
ukazywana jako jedyna metoda
naukowa w sensie $cistym. Jest to
zjawisko przede wszystkim
anglosaskie, ktore rozszerzylo swoj
wplyw na inne czesci Swiata. W
pewien sposob nauka jest
ukazywana jako wyznacznik
dzialania takze na polu praktyki a
nawet moralnosci.

Ta postawa, jaka mozemy nazwac
racjonalizmem scjentystycznym, albo
scjentyzmem, nabierala wagi na
przestrzeni wiekow, szczegdlnie od
narodzin nowozytnej nauki.
Jednakze, to XX wiek, jest okresem, w
ktorym nauka wydaje sie dochodzic¢
do granic zaréwno tego co
niestychanie wielkie (wszechswiat)
jak i tego co nieskonczenie mate
(Swiat subatomowy), a takze rodza
sie pierwsze ruchy, ktére pragna
ograniczy¢ olbrzymia panorame
rzeczywistosci do poznania



naukowego. W przestrzeni
publicznej —nie w postawie
scjentystycznej jako takiej— jest
szeroko obecny inny bardzo znany
element: relatywizm. Podczas gdy
racjonalizm scjentystyczny broni
calkowitej ufnosci w poznanie
naukowe i w postep, relatywizm je
odrzuca. Niedlugo przed wyborem
kardynata Ratzingera na Ojca
Swietego, odnidst sie on do tego
zjawiska mowigc o dyktaturze
relatywizmu, przedstawiajac je jako
jedna z wielkich chorob, na ktore
cierpi wspoiczesne spoteczenstwo
(18-IV-2005). Relatywizm posiada
dluga historie, ktora zaczyna sie od
greckiego sceptycyzmu, i ktora
rozwijata sie w okresie nowozytnym,
dzieki tendencjom obecnym w
filozoficznych pradach
nowozytnosci, ktore ustanawiaja
czlowieka jako miare wszystkich
rzeczy. Racjonalizm scjentystyczny i
relatywizm same w sobie sa
przeciwstawne. Jednakze wydaje sie,



ze obecna kultura osiggnela pewien
kompromis pomiedzy obiema
pozycjami. Sprzyja temu, z jednej
strony, fakt, Zze nauka jest
poddawana korektom, co jest
wynikiem postepu poznania o
charakterze doswiadczalnym, a takze
zdolnos¢ tworzenia nowych teorii,
ktore z wieksza precyzja
odzwierciedlajg to, co jest
odkrywane w zjawiskach
naturalnych. W ten sposob temat
prawdy coraz bardziej oddala sie od
obrazu nauki, i pojawia sie sktonnosc
do przyjecia wartosci poznania
naukowego jedynie ze wzgledu na
jego skutecznosc¢ techniczno-
empiryczng, podczas gdy dazy sie do
utrzymywania, ze nie istnieje
prawda w tych obszarach
rzeczywistosci, ktére nie sg dostepne
dla poznania naukowo-
doswiadczalnego. Dlatego postawa
scjentystyczna i relatywistyczna
moga wspolistniec.



Postulaty Nowego ateizmu nie sg
rozpowszechniane jedynie przez
pisma i deklaracje autoréow tego
nurtu, ale mozna je czesto znalez¢ w
mediach, w literaturze
popularnonaukowej, a nawet
rozrywkowej, i w edukacji na
wszystkich poziomach.

Jak oprzec sie tym silnym
kampaniom medialnej presji, ktorej
podlega dzisiejsze spoleczenstwo?
Nie wystarczy przeciwstawic sie
poprzez deklaracje i dyskusje
odpowiadajace konkretnym
wypowiedziom czy zdarzeniom,
chociaz to takze jest konieczne.
Potrzeba dzialania na poziomie
bardziej podstawowym,
wzmacniajac formacje intelektualng
ksiezy i wiernych.

Przede wszystkim, jest to jasne,
potrzeba wzmocni¢, zaro6wno w
formacji kaptanow jak i swieckich,
nauczanie filozoficzne i teologiczne



na temat istnienia Boga i na temat
stworzenia. W zwigzku z tym,
szczegolnie wazne wydaje mi sie
rozwijanie ponownego odkrycia
mysli metafizycznej, do ktorej
odniostem sie wczesniej, potrzebnej
do refleksji i poglebienia rozwazan
na temat Objawienia. Z drugiej
strony, byloby uzyteczne rozwijanie
wiekszego poznania aktualnego
stanu nauki, szczegodlnie tych teorii,
ktore znajduja sie na granicy naszego
obecnego poznania natury. Wydaje
sie bardzo wartosciowe, aby
szczegdlnie kaplani, posiadali takze
wystarczajacq wiedze na temat
najszerzej dyskutowanych kwestii w
glownych obszarach nauki;
oczywiscie, bez koniecznosci
wyspecjalizowanej wiedzy. Jak
napisat sw. Jan Pawel I, ,obecna
sytuacja, uksztaltowana (...) przez
nieznane dotad problemy i pytania,
zwigzane z odkryciami naukowymi i
technicznymi, zdecydowanie domaga
sie wysokiego poziomu formacji



intelektualnej, to jest takiego, ktory
uzdolni kaptanow do gloszenia,
wlasnie w tego rodzaju sytuacji,
niezmiennej Ewangelii Chrystusowej
i do ukazywania jej jako wiarygodnej
wobec stusznych wymagan ludzkiego
rozumu” (Pastores dabo vobis, nr
51). Papiez Franciszek, opierajac sie
na pewnej mysli Benedykta XVI,
stwierdza, ze jest takze konieczne
zdanie sobie sprawy, ze ,wiara
poszerza horyzonty rozumu, by
lepiej oSwieci¢ Swiat odstaniajacy sie
przed badaniami

naukowymi” (Lumen fidei, nr 34). W
ten sposob mozliwe jest ukazanie
znaczenia i wartosci jaka sama
nauka posiada w odniesieniu do
calosci zycia ludzkiego. Nauka, i
wraz z nig technika, i cala ludzka
praca czlowieka, jako kierowana
przez rozum, jest czescig drogi
poprzez ktora czlowiek nadaje sens
rzeczywistosci, i w niej odnajduje
sens samego siebie i calego
stworzenia. Poznanie natury nie



oddala nas od rozumienia relacji
pomiedzy stworzeniem a Stworca
jaka daje nam wiara. Wrecz
przeciwnie, porusza nas do uznania
obecnosci Boga w stworzonych
dzielach i w naszej zdolnosci
szukania go w nich z poczuciem
wdziecznosci, naboznego szacunku i
mitosci. Bardzo dziekuje!

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/wyklad-z-okazji-doktoratu-
honoris-causa-pelny-tekst/ (15-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/wyklad-z-okazji-doktoratu-honoris-causa-pelny-tekst/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wyklad-z-okazji-doktoratu-honoris-causa-pelny-tekst/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wyklad-z-okazji-doktoratu-honoris-causa-pelny-tekst/

	Wykład z okazji doktoratu Honoris causa [pełny tekst]

