
opusdei.org

Wychowywać w
wolności

Zaufanie, które ktoś nam
okazuje, mobilizuje nas do
działania; natomiast poczucie,
że nam nie ufają paraliżuje nas.
Dlatego bardzo korzystne jest
pomaganie dzieciom w
kierowaniu ich wolnością,
poprzez okazywane im
zaufanie.

20-03-2015

Wychowywać w wolności



Okazane nam zaufanie mobilizuje
nas do działania, natomiast
przekonanie o jego braku paraliżuje
nas. Dlatego bardzo ważne jest, by
pomagać dzieciom w kierowaniu ich
wolnością przez okazywanie im
zaufania.

Bóg zapragnął stworzyć istoty wolne,
ze wszystkimi tego konsekwencjami.
Jak dobry ojciec, dał nam rygę –
prawo moralne –żebyśmy mogli
używać wolności w sposób właściwy,
czyli tak, żeby służyło to naszemu
własnemu dobru. Jednocześnie 
zechciał ponieść ryzyko naszej
wolności[1].

Można powiedzieć, że
Wszechmogący zgodził się uzależnić
swoje własne zamiary od akceptacji
ze strony człowieka; że Bóg przystaje
na naszą wolność, na naszą
niedoskonałość i nędzę [2], ponieważ
woli naszą miłość ofiarowaną w
wolności od niewolnictwa



marionetki; woli pozorną porażkę
swoich planów od stawiania
warunków naszej odpowiedzi.

Św. Josemaría cytuje w Drodze
pewne „powiedzenie" przypisywane
św. Teresie: "Tereso, ja chciałem...
Ale ludzie nie chcieli" [3]. Ofiara
Chrystusa na Krzyżu jest najbardziej
wymownym dowodem na to, do
jakiego stopnia Bóg jest gotowy
szanować ludzką wolność. Jeśli więc
On posuwa się aż tak daleko, kim
jestem ja, żeby nie postąpić tak
samo? – pomyśli zapewne
chrześcijański ojciec.

Kochać dzieci to chcieć ich wolności.
Ale to również oznacza ponosić
ryzyko wolności swoich dzieci,
narażać się na nią. Jedynie w ten
sposób wzrastanie dzieci jest
rzeczywiście ich wzrastaniem –
dynamicznym, immanentnym
działaniem, a nie automatyzmem czy



odruchem warunkowym pod
wpływem przymusu czy manipulacji.

Tak jak roślina nie rośnie dlatego, że
rozciąga ją ogrodnik, ale dlatego, że
przyswaja sobie substancje
odżywcze, tak istota ludzka
postępuje w człowieczeństwie w
miarę przyswajania w wolności
modelu, który na początku
otrzymała. Z tego powodu rodzice,
którzy naprawdę kochają, którzy
szczerze szukają dobra swych dzieci,
po udzieleniu rad i stosownych
uwag, winni wycofać się delikatnie,
aby nic nie uszkodziło wielkiego
dobra, jakim jest wolność, która
czyni człowieka zdolnym do miłości i
do służby Bogu. Winni pamiętać, że
sam Pan Bóg chciał, aby go
miłowano i służono Mu w duchu
wolności, szanując zawsze nasze
osobiste decyzje [4].

WOLNOŚĆ CHCIANA I WYMAGANA



Z tego względu pragnienie wolności
dla swoich dzieci jest bardzo dalekie
od beztroskiej obojętności wobec
tego, w jaki sposób jest ona
wykorzystywana. Rodzicielstwo
poprzez wychowanie przedłuża to,
co wzięło swój początek w
prokreacji. Dlatego kochać wolność
swoich dzieci oznacza również umieć
jej wymagać.

Tak jak Bóg postępuje z człowiekiem, 
suaviter et fortiter , łagodnie i mocno,
tak samo rodzice powinni umieć
zachęcić swoje dzieci do
wykorzystywania swoich zdolności
w taki sposób, aby wzrastały w
dobru jako osoby. Być może dobrą
okazją jest moment, kiedy dziecko
prosi o pozwolenie na realizację
konkretnych planów; wtedy chyba
najlepiej byłoby odpowiedzieć, że to
ono ma zdecydować, po rozważeniu
wszystkich okoliczności, ale że musi
sobie zadać pytanie, czy rzeczywiście
wypada mu postąpić zgodnie z tym, o



co prosi. Jednocześnie należałoby
pomóc dziecku rozróżnić potrzebę
od kaprysu, aby rozumiało, że to
niesprawiedliwe szastać tym, na co
wielu ludzi nie może sobie pozwolić
itp.

W języku hiszpańskim istnieje gra
słów, dzięki której można
powiedzieć, że wymagać (hiszp. 
requerir) znaczy podwójnie chcieć
(querer i requerer). Nie da się
wymagać wolności od człowieka,
jeśli nie będzie się chciało ponieść jej
konsekwencji i uszanować jej.
Dlatego autentyczny szacunek dla
wolności powinien pobudzać do
wysiłku intelektualnego i stawiania
wymagań moralnych, które pomogą
pokonać i przekroczyć samego siebie.
Właśnie w ten sposób dokonuje się
jakikolwiek wzrost w człowieku. Np.
rodzice powinni domagać się od
swoich dzieci, stosownie do ich
wieku, aby szanowały pewne
granice. Czasami może okazać się



konieczne ukaranie dziecka, zawsze
z rozsądkiem i umiarem oraz z
podaniem stosownych powodów, i
oczywiście bez używania przemocy.

Cierpliwe darzenie zaufaniem i
pobudzanie daje najlepsze rezultaty. 
Nawet w krańcowym wypadku,
kiedy dziecko podejmuje decyzję,
którą rodzice ze słusznych
powodów uważają za błędną i
nawet przewidują, że będzie
źródłem niepowodzeń,
rozwiązanie konfliktu nie leży w
przymusie —tylko w
wyrozumiałości, a nieraz w
umiejętności bycia przy dziecku,
aby pomóc mu w pokonaniu
trudności i w razie potrzeby
wyciągnięciu całego możliwego
dobra z zaistniałego zła [5].

W każdym razie, praca formacyjna
polega na dokładaniu starań, aby
dana osoba, koniec końców, kochała,
a także na zapewnianiu jej narzędzi



intelektualnych i moralnych, aby
była zdolna postępować dobrze z
własnego przekonania.

UMIEĆ KORYGOWAĆ

Szacunek dla osoby i jej wolności nie
oznacza akceptacji wszystkiego, co ta
osoba myśli albo robi. Rodzice
powinni rozmawiać z dziećmi o tym,
co dobre i co lepsze. W niektórych
przypadkach, nieuniknione będzie
zdobycie się na odwagę, aby
poprawić dziecko z konieczną
stanowczością. Ci, którzy nie tylko
szanują swoje dzieci, lecz także je
kochają, nie tolerują każdego bez
wyjątku zachowania.

Miłość jest tym, co najmniej
tolerancyjne, przyzwalające i uległe
w relacjach ludzkich: bo chociaż
można kochać kogoś z jego wadami,
nie można, ze względu na jego wady.
Miłość pragnie dobra drugiej osoby,
aby dawała z siebie to, co najlepsze,
aby osiągnęła szczęście. I dlatego ten,



kto kocha, stara się, aby ta druga
osoba walczyła ze swoimi wadami i
marzy o tym, aby pomóc jej je
skorygować.

Właściwe zachowanie zwykle jest
wynikiem wielu poprawek, a te będą
bardziej efektywne, jeśli będziemy je
zgłaszać w sposób pozytywny,
uwypuklając przede wszystkim to, co
można poprawić w przyszłości. W
człowieku jest zawsze więcej
elementów pozytywnych –
przynajmniej potencjalnie – niż
braków. Te dobre strony sprawiają,
że człowiek jest kochany. Ale nie
kochamy dobrych cech, tylko osoby,
które je posiadają, i które posiadają
również inne cechy, być może nie tak
pozytywne.

W świetle wcześniejszych
spostrzeżeń można zauważyć, że
każda forma wychowania odwołuje
się do wolności osób. Właśnie tym
różni się wychowanie od tresury czy



instruowania. „Wychowywać w
wolności" to masło maślane :
wystarczy powiedzieć
„wychowywać".

WYCHOWAWCZA WARTOŚĆ
ZAUFANIA

Jednakże wyrażenie „wychowywać
w wolności" pozwala uwydatnić
potrzebę formowania w atmosferze
zaufania. Jak już wcześniej
podkreślono, oczekiwania innych
ludzi odnośnie do naszego
zachowania działają jak pobudki
moralne naszych poczynań.
Okazywane nam zaufanie mobilizuje
nas do działania; natomiast poczucie,
że nam nie ufają, paraliżuje nas.
Widać to dobrze u ludzi młodych
albo dorastających, którzy jeszcze
kształtują swój charakter i dużą
wagę przywiązują do tego, co sądzą o
nich inni ludzie.

Ufać to znaczy wierzyć, darzyć kogoś
zaufaniem, uważać go za zdolnego



do prawdy: do manifestowania jej
lub zachowywania, zależnie od
przypadku, lecz także do życia nią.
Zaufanie, które okazujemy drugiej
osobie, zwykle wywołuje podwójny
skutek: pierwszy – natychmiastowy –
to uczucie wdzięczności (osoba wie,
że została obdarowana), drugi zaś to
wzrost poczucia odpowiedzialności.

Ktoś, kto prosi mnie o coś ważnego,
oczekuje, że dam mu to, bo ufa mi, że
mogę mu to dać: ma więc o mnie
wysokie mniemanie. Jeśli ta osoba
ma do mnie zaufanie, czuję się
zmotywowany do tego, żeby spełnić
jej oczekiwania, żeby odpowiedzieć
moim działaniem. Obdarzenie kogoś
zaufaniem to bardzo mocny sposób
powierzenia mu czegoś.

W dużej mierze to, co mogą zrobić
wychowawcy, zależy od tego, do
jakiego stopnia potrafili wzbudzić w
podopiecznych tę postawę. W
szczególności rodzice powinni



zdobywać zaufanie swoich dzieci,
obdarzając je nim jako pierwsi.
Kiedy dzieci są jeszcze małe, trzeba
pobudzać je do korzystania z
wolności, np. rodzice powinni prosić
o różne rzeczy i wyjaśniać, co jest
dobre, a co złe. Ale to nie miałoby
sensu, gdyby zabrakło zaufania –
tego wzajemnego uczucia, które
pomaga człowiekowi odsłonić swoją
intymność i bez którego trudno
wyznaczać cele czy zadania, które
przyczyniałyby się do wzrostu osoby.

Zaufaniem się kogoś obdarza,
zdobywa się je i wytwarza – nie
można go narzucić ani wymagać.
Stajemy się godnymi zaufania,
będąc uczciwymi, dając z
wyprzedzeniem to, o co prosimy
innych. W ten sposób zyskujemy
autorytet moralny, niezbędny ku
temu, do tego, aby wymagać od
innych. Dostrzegamy też, że
wychowanie w wolności umożliwia
uczenie (naukę) wolności.



NAUKA WOLNOŚCI

Wychowanie można również
rozumieć jako takie kształtowanie
wolności, aby umieć dostrzec
wezwanie do tego, co wartościowe,
co wzbogaca i zachęca do wzrastania
i aby umieć sprostać jej wymaganiom
praktycznym. A to można osiągnąć
podpowiadając, w jaki sposób
korzystać z wolności i proponując
zadania, które mają sens.

Każdy etap życia ma swoje dobre
strony. Jednym z najbardziej
szlachetnych przejawów młodości
jest łatwość, z jaką daje posłuch
stawianym z życzliwością
wymaganiom i z jaką pozytywnie na
nie odpowiada. W stosunkowo
krótkim czasie można zauważyć
znaczące zmiany u ludzi młodych,
którym powierzono zadania, za które
mogli stać się odpowiedzialni i które
uważali za ważne, np. pomoc drugiej



osobie czy współpraca z rodzicami w
pełnieniu funkcji wychowawczej.

Z drugiej strony, ta szlachetna cecha
w formie wypaczonej i często
agresywnej obraca się przeciwko
tym, którzy ograniczają się do
zaspokajania zachcianek ludzi
młodych. Na pierwszy rzut oka taka
postawa jest wygodniejsza, ale na
dłuższą metę będzie nas ona
kosztować dużo więcej i, przede
wszystkim, nie pomoże naszym
dzieciom w dojrzewaniu, ponieważ
nie przygotowuje ich do życia.

Człowiek, który od dziecka
przyzwyczaja się do myślenia, że
wszystko rozwiązuje się
automatycznie, bez żadnego wysiłku
czy wyrzeczenia, prawdopodobnie
nie dojrzeje w odpowiednim czasie.
A kiedy zostanie przez życie
zraniony, co jest nieuniknione, być
może nie będzie umiał sobie
poradzić. Człowiek powinien



formować swój charakter, nauczyć
się czekać na efekty długotrwałego
wysiłku i pokonać pokusę
natychmiastowości.

Z pewnością hedonistyczny i
konsumpcyjny klimat, w którym żyje
obecnie wiele rodzin z tak zwanego
„pierwszego świata" (jak również z
wielu innych środowisk krajów
mniej rozwiniętych), nie sprzyja
dostrzeganiu wartości cnoty czy wagi
odraczania przyjemności w celu
otrzymania większego dobra.

Ale w obliczu tych niesprzyjających
okoliczności zdrowy rozsądek
podkreśla znaczenie wysiłku: np. w
obecnych czasach szczególnie
popularne staje się odniesienie do
kultury sportowej, w której
podkreśla się, że ten, kto pragnie
zdobyć medal, musi być gotowy na
znoszenie długotrwałych i
wyczerpujących treningów.



Ogólnie rzecz biorąc, osoba, która
jest zdolna dobrowolnie dążyć do
tego, co naprawdę wartościowe, musi
być przygotowana na stawienie czoła
zadaniom wielkiej wagi ( aggredi) i
na trwanie z uporem w tym dążeniu,
kiedy przychodzi zniechęcenie i
pojawiają się trudności (sustinere).
Te dwa wymiary męstwa są źródłem
energii moralnej, która pozwala nie
zadowalać się tym, co już udało się
osiągnąć, ale pcha, by dalej wzrastać,
stawać się coraz lepszym. Dziś
szczególnie ważne jest pokazanie w
sposób przekonywujący, że ten, kto
posiada tę energię moralną jest 
bardziej wolny niż ten, kto jej nie
posiada.

Wszyscy jesteśmy wezwani do tego,
aby osiągnąć tę wolność moralną,
którą można zdobyć jedynie poprzez
moralnie dobre, a nie byle jakie,
używanie wolnej woli. To duże
wyzwanie dla wychowawców, a w
szczególności dla rodziców, pokazać



w sposób przekonywujący, że
prawdziwie ludzkie używanie
wolności polega nie tyle na robieniu
tego, co nam się żywnie podoba, ile
na czynieniu dobra, ponieważ tak
nam się podoba, i jak zwykł mówić
św. Josemaría, jest to powód jak
najbardziej nadprzyrodzony [6].

To jest droga, która pozwoli nam się
uwolnić od duszącej atmosfery
podejrzeń i nacisków opinii
publicznej, które deprecjonują
szukanie prawdy i dobra oraz
przylgnięcie do nich całym sercem.
Nie ma większej ślepoty niż dać się
ponieść namiętnościom,
„upodobaniom" (lub ich brakowi).
Ten, kto zabiega jedynie o to, na co
ma ochotę, jest mniej wolny od tego,
kto szuka wytrwale, nie tylko w
teorii, ale i w czynach dobra, które
może okazać się bardzo trudne. Nie
ma większego nieszczęścia niż kiedy,
zabiegając o dobro, odkrywamy, że
brakuje nam sił na jego realizację.



Wolność bowiem, osiąga swoją
pełnię dopiero wtedy, kiedy jest
wykorzystywana w służbie
wyzwalającej prawdy, kiedy spala
się w poszukiwaniu nieskończonej
Miłości Boga, który nas
wyswobadza z wszelkich więzów
niewoli [7].

J.M. Barrio

Wychowywać w wolności
(PDF)

________________________________________________

[1] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, nr 113.

[2] Tamże.

[3] Por. Św. Josemaría Escrivá, Droga,
nr 761.

[4] Św. Josemaría Escrivá, Rozmowy z
prałatem Escrivá, nr 104.

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Wychowywa%C4%87%20w%20wolno%C5%9Bci20150518-154023.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Wychowywa%C4%87%20w%20wolno%C5%9Bci20150518-154023.pdf


[5] Tamże.

[6] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, nr 17.

[7] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, nr 27.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wychowywac-w-wolnosci/
(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wychowywac-w-wolnosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wychowywac-w-wolnosci/

	Wychowywać w wolności
	Wychowywać w wolności (PDF)


