
opusdei.org

Wychowanie
młodzieży do
sprawiedliwości i
pokoju

Orędzie Ojca Świętego
Benedykta XVI na 45. Światowy
Dzień Pokoju 1 stycznia 2012 r.

17-12-2011

1. POCZĄTEK NOWEGO ROKU,
którym Bóg obdarza ludzkość, jest
dla mnie zachętą do złożenia
wszystkim, z wielką ufnością i
miłością, specjalnych życzeń, aby
okres, który mamy przed sobą,



obfitował w rzeczywistą
sprawiedliwość i pokój.

Z jakim nastawieniem należy
podchodzić do nowego roku? W
Psalmie 130 znajdujemy bardzo
piękny obraz. Psalmista mówi, że
człowiek wierzący oczekuje na Pana
«bardziej niż strażnicy świtu» (w. 6),
oczekuje z niezłomną nadzieją, bo
wie, że przyniesie On światło,
miłosierdzie, zbawienie.
Oczekiwanie to rodzi się z
doświadczenia ludu wybranego,
który uznaje, że został wychowany
przez Boga do patrzenia na świat w
jego prawdzie i do tego, by nie ulegać
przygnębieniu w obliczu udręk.
Zachęcam was, byście mieli w 2012 r.
takie właśnie ufne nastawienie. To
prawda, że w roku, który dobiega
końca, narosła frustracja z powodu
kryzysu, gnębiącego społeczeństwo,
świat pracy i gospodarkę; korzenie
tego kryzysu są przede wszystkim
kulturowe i antropologiczne. Odnosi



się wrażenie, że całun ciemności
spowił nasze czasy i nie pozwala
zobaczyć blasku światła dziennego.

W tej ciemności serce człowieka
wciąż oczekuje jednakże na
jutrzenkę, o której mówi Psalmista.
Oczekiwanie to jest szczególnie żywe
i widoczne u ludzi młodych, i dlatego
myślę o nich, ze względu na wkład,
który mogą i muszą wnieść w życie
społeczeństwa. Chcę zatem
przedstawić Orędzie na XLV
Światowy Dzień Pokoju w
perspektywie wychowawczej:
«Trzeba wychowywać młodzież do
sprawiedliwości i pokoju», jestem
bowiem przekonany, że jej zapał i
skłonność do idealizmu mogą dać
światu nową nadzieję.

Moje Orędzie skierowane jest także
do rodziców, rodzin i wszystkich
osób zajmujących się wychowaniem,
formacją, a także do
odpowiedzialnych za różne



dziedziny życia religijnego,
społecznego, politycznego,
gospodarczego, kulturalnego oraz za
przekaz. Poświęcanie uwagi światu
młodzieży, umiejętność słuchania jej
i doceniania jest nie tylko szansą, ale
podstawowym obowiązkiem całego
społeczeństwa, w perspektywie
budowy przyszłości opartej na
sprawiedliwości i pokoju.

Należy wpajać młodym ludziom
przekonanie o pozytywnej wartości
życia, wzbudzić w nich pragnienie,
by je poświęcać w służbie Dobra. Jest
to zadanie, które spoczywa
bezpośrednio na nas wszystkich.

Niepokoje, o których mówiły ostatnio
demonstracje wielu młodych w
różnych regionach świata, wyrażają
pragnienie, by móc patrzeć w
przyszłość z uzasadnioną nadzieją.
W chwili obecnej budzi w nich
niepokój wiele życiowych kwestii:
pragnienie uzyskania wykształcenia,



które w głębszy sposób przygotuje
ich do zmierzenia się z
rzeczywistością, trudności związane
z założeniem rodziny i znalezieniem
stałego miejsca pracy, możliwość
wywierania realnego wpływu na
świat polityki, kultury i gospodarki,
by zbudować społeczeństwo o
bardziej ludzkim i solidarnym
obliczu.

Ważne jest, by to wrzenie i związane
z nim idealistyczne zapędy zostały
potraktowane z należną uwagą przez
wszystkie części składowe
społeczeństwa. Kościół patrzy na
młodych z nadzieją, pokłada w nich
ufność i zachęca ich, by dążyli do
prawdy, by bronili wspólnego dobra,
by ich perspektywy były otwarte na
świat, a oczy zdolne do widzenia
«rzeczy nowych» (Iz 42, 9; 48, 6)!

Odpowiedzialni za wychowanie

2. Wychowanie jest najbardziej
fascynującą i najtrudniejszą



przygodą życia. Wychowywać – z
łacińskiego educere – znaczy
wyprowadzać z samego siebie, by
wprowadzać w rzeczywistość,
prowadzić ku pełni, która sprzyja
rozwojowi osoby. Proces ten
zachodzi dzięki spotkaniu dwóch
wolności, wolności dorosłego i osoby
młodej. Wymaga on
odpowiedzialności ze strony ucznia,
który musi być otwarty i dać się
prowadzić do poznania
rzeczywistości, oraz ze strony
wychowawcy, który musi być gotowy
złożyć dar z siebie. Dlatego bardziej
niż kiedykolwiek potrzebni są
autentyczni świadkowie, a nie zwykli
dystrybutorzy reguł i informacji;
świadkowie, którzy potrafią widzieć
dalej niż inni, ponieważ ich życie
obejmuje sfery bardziej rozległe.
Świadek to ten, który jako pierwszy
żyje tym, co głosi.

W jakich miejscach urzeczywistnia
się prawdziwe wychowanie do



pokoju i sprawiedliwości? Przede
wszystkim w rodzinie, ponieważ
rodzice są pierwszymi
wychowawcami. Rodzina jest
podstawową komórką
społeczeństwa. «To właśnie w
rodzinie dzieci uczą się wartości
ludzkich i chrześcijańskich, które
umożliwiają konstruktywne i
pokojowe współżycie. W rodzinie
uczą się solidarności
międzypokoleniowej, poszanowania
zasad, przebaczania drugiemu i
otwarcia na drugiego». Jest ona
pierwszą szkołą, w której otrzymuje
się wychowanie do sprawiedliwości i
pokoju.

Żyjemy w świecie, w którym rodzina,
a nawet samo życie są wciąż
zagrożone i nierzadko niszczone.
Warunki pracy, często trudne do
pogodzenia z obowiązkami
rodzinnymi, niepokój o przyszłość,
życie w gorączkowym rytmie,
migracje w poszukiwaniu



odpowiednich środków utrzymania,
jeśli nie wręcz zwykłej możliwości
przeżycia, wszystko to powoduje, że
trudno jest zapewnić dzieciom jedno
z najcenniejszych dóbr: obecność
rodziców; obecność, która
pozwalałaby na coraz głębszą
wspólnotę na drodze życia, by
możliwe było przekazywanie
zdobytych z upływem lat
doświadczenia i pewników, które
tylko wtedy można wpoić, gdy
spędza się razem czas. Rodzicom
pragnę powiedzieć, by się nie
zniechęcali. Przykładem własnego
życia niech zachęcają dzieci, by
pokładały nadzieję przede wszystkim
w Bogu, bo tylko On jest źródłem
autentycznej sprawiedliwości i
pokoju.

Pragnę zwrócić się także do
odpowiedzialnych za instytucje,
których celem jest wychowanie:
niech czuwają z wielkim poczuciem
odpowiedzialności nad tym, aby



godność osoby była szanowana i
dowartościowana we wszystkich
okolicznościach. Niech dbają o to, by
każda młoda osoba mogła odkryć
swoje powołanie, pomagając w
owocnym spożytkowaniu darów,
które Pan jej przeznaczył. Niech
zagwarantują rodzinom, że ich dzieci
będą mogły otrzymać wykształcenie,
które nie będzie stało w sprzeczności
z ich sumieniem i zasadami
religijnymi.

Oby każde środowisko
wychowawcze było miejscem
otwierającym na transcendencję i na
ludzi; miejscem dialogu, integracji,
słuchania drugiego, w którym młody
człowiek poczuje, że jego możliwości
i wewnętrzne bogactwo są
dowartościowane, a także nauczy się
doceniać braci. Oby uczyły one
kosztowania radości, która płynie z
codziennego życia miłością i
współczuciem wobec bliźniego oraz
uczestniczenia w budowie bardziej



humanitarnego i braterskiego
społeczeństwa.

Zwracam się do liderów
politycznych, prosząc o to, by w
konkretny sposób pomagali
rodzinom i instytucjom
wychowawczym w korzystaniu z ich
prawa i wykonywaniu takiego
obowiązku, jakim jest wychowanie.
Nie powinno nigdy zabraknąć
odpowiedniego wsparcia dla
macierzyństwa i ojcostwa. Niech
dbają o to, by nikomu nie zamykano
dostępu do kształcenia i by rodziny
miały wolność wyboru struktur
wychowawczych, które ze względu
na dobro dzieci uważają za bardziej
odpowiednie. Niech angażują się na
rzecz łączenia rodzin, które są
podzielone ze względu na
konieczność zdobywania środków
utrzymania. Niech prezentują
młodym przejrzysty obraz polityki,
jako prawdziwej służby dla dobra
wszystkich.



Nie mogę wreszcie nie zwrócić się z
apelem do świata mediów, aby
wnosiły one swój wkład w
wychowanie. W dzisiejszym
społeczeństwie środki społecznego
przekazu odgrywają rolę szczególną:
nie tylko informują, ale też formują
ducha swoich odbiorców, mogą
zatem mieć znaczny udział w
wychowaniu młodzieży. Ważne jest,
by pamiętać, że związek między
wychowaniem i przekazem jest
bardzo ścisły: proces wychowania
umożliwia bowiem właśnie przekaz,
który pozytywnie bądź negatywnie
wpływa na formację osoby.

Również młodzi powinni mieć
odwagę, by przede wszystkim żyć
tym, czego wymagają od osób ze
swojego otoczenia. Spoczywa na nich
wielka odpowiedzialność: niech
znajdują siłę, by w dobry i świadomy
sposób korzystać z wolności. Oni
również są odpowiedzialni za swoje



wychowanie i formację do
sprawiedliwości i pokoju!

Trzeba wychowywać do prawdy i do
wolności

3. Św. Augustyn zapytywał: «Quid
enim fortius desiderat anima quam
veritatem?». Czegóż dusza pragnie na
sposób bardziej żarliwy niż prawdy?
Ludzkie oblicze społeczeństwa w
dużym stopniu zależy od wkładu
wychowania w to, by to nieodparcie
nasuwające się pytanie pozostawało
żywe. Wychowanie obejmuje
bowiem całościową formację osoby,
w tym również wymiar moralny i
duchowy człowieka, ze względu na
jego ostateczny cel i dobro
społeczeństwa, którego jest
członkiem. Toteż, aby wychowywać
do prawdy, trzeba przede wszystkim
wiedzieć, kim jest osoba ludzka, znać
jej naturę. Psalmista patrząc na
otaczającą rzeczywistość, zastanawia
się: «Gdy patrzę na Twe niebo, dzieło



Twych palców, księżyc i gwiazdy,
któreś Ty utwierdził: czym jest
człowiek, że o nim pamiętasz, i czym
syn człowieczy, że się nim
zajmujesz?» (Ps 8, 4-5). To jest
podstawowe pytanie, które trzeba
sobie zadać: kim jest człowiek?
Człowiek jest istotą, mającą w swym
sercu pragnienie nieskończoności,
pragnienie prawdy – nie częściowej,
ale zdolnej wyjaśnić sens życia –
bowiem został stworzony na obraz i
podobieństwo Boga. A zatem uznanie
z wdzięcznością, że życie jest
nieocenionym darem, prowadzi do
odkrycia własnej głębokiej godności i
nienaruszalności każdej osoby.
Dlatego wychowanie w pierwszej
fazie polega na uczeniu się
dostrzegania w człowieku obrazu
Stwórcy i, w konsekwencji,
głębokiego szacunku dla każdej
istoty ludzkiej i pomagania innym w
prowadzeniu życia na miarę tej
najwyższej godności. Nie należy
nigdy zapominać, że «autentyczny



rozwój człowieka obejmuje całą
osobę we wszystkich jej wymiarach»,
w tym również transcendentnym, i
że nie można poświęcać osoby, aby
osiągnąć jakieś szczególne dobro, czy
to ekonomiczne, czy społeczne,
indywidualne czy zbiorowe.

Jedynie w relacji z Bogiem człowiek
pojmuje także znaczenie swojej
wolności. A zadaniem wychowania
jest formowanie do autentycznej
wolności, która nie jest brakiem
więzów czy domeną wolnej woli, nie
jest też absolutyzowaniem «ja».
Człowiek, który siebie uważa za
absolut, który sądzi, że nie zależy od
niczego i od nikogo, że może robić
wszystko, co mu się podoba,
ostatecznie przeczy prawdzie swojej
istoty i traci swoją wolność. A
przecież człowiek jest istotą
relacyjną, żyjącą w relacjach z
innymi, a przede wszystkim z
Bogiem. Autentycznej wolności nie



można nigdy osiągnąć, oddalając się
od Niego.

Wolność jest wartością cenną, ale
delikatną; może być źle rozumiana i
źle używana. «Szczególnie groźną
przeszkodą w pracy wychowawczej
jest dzisiaj wszechobecny w naszym
społeczeństwie i w kulturze
relatywizm, który niczego nie uznaje
za ostateczne i dla którego jedynym
kryterium jest własne 'ja' człowieka,
z jego zachciankami, a mimo pozoru
wolności staje się dla każdego
więzieniem, ponieważ oddziela ludzi
od siebie i sprawia, że każdy zamyka
się we własnym 'ja'. W takiej
relatywistycznej perspektywie nie
jest zatem możliwe prawdziwe
wychowanie: bez światła prawdy
każdy człowiek prędzej czy później
zwątpi w wartość własnego życia i
relacji, które się na nie składają, w
sens wysiłków, które podejmuje
wspólnie z innymi, aby coś
zbudować».



Aby korzystać ze swojej wolności,
człowiek musi zatem wyjść poza
perspektywę relatywistyczną i
poznać prawdę o samym sobie oraz
prawdę na temat dobra i zła. W
swoim sumieniu człowiek odkrywa
prawo, którego nie stanowi sobie
sam, ale któremu musi być
posłuszny, a którego głos nawołuje go
do miłowania i do czynienia dobra
oraz unikania zła, do brania
odpowiedzialności za czynione
dobro i popełniane zło. Dlatego
korzystanie z wolności jest ściśle
związane z naturalnym prawem
moralnym, które ma charakter
uniwersalny, wyraża godność
każdego człowieka, stanowi
fundament jego podstawowych praw
i obowiązków, a zatem, w
ostatecznym rozrachunku,
sprawiedliwego i pokojowego
współżycia między osobami.

Właściwe korzystanie z wolności ma
zatem centralne znaczenie w



promowaniu sprawiedliwości i
pokoju, które wymagają szanowania
samych siebie i drugiego człowieka,
nawet jeśli jego sposób postępowania
i życia jest odległy od naszego. Z
takiej postawy rodzą się czynniki,
bez których pokój i sprawiedliwość
pozostają słowami pozbawionymi
treści: wzajemne zaufanie, zdolność
prowadzenia konstruktywnego
dialogu, możliwość przebaczenia,
które jakże często chciałoby się
uzyskać, ale którego nam z trudem
przychodzi udzielić, wzajemna
miłość, współczucie dla słabszych, a
także gotowość do poświęcenia.

Trzeba wychowywać do
sprawiedliwości

4. W naszym świecie, w którym
wartość osoby, jej godności i jej praw
– pomimo głoszonych intencji – jest
poważnie zagrożona przez
rozpowszechnioną tendencję do
stosowania wyłącznie kryteriów



użyteczności, zysku i posiadania, jest
rzeczą ważną, żeby nie oddzielać
pojęcia sprawiedliwości od jego
transcendentnych korzeni.
Sprawiedliwość bowiem nie jest
zwykłą konwencją ludzką, gdyż o
tym, co sprawiedliwe, nie decyduje
pierwotnie prawo pozytywne, lecz
głęboka tożsamość istoty ludzkiej. To
właśnie integralna wizja człowieka
chroni przed umowną koncepcją
sprawiedliwości i pozwala ją także
postrzegać w optyce solidarności i
miłości.

Nie możemy ignorować faktu, że
niektóre prądy kultury, wspierane
przez racjonalistyczne i
indywidualistyczne zasady ekonomii,
oderwały koncepcję sprawiedliwości
od jej transcendentnych korzeni,
oddzielając ją od miłości i
solidarności: «’Miasta człowieka’ nie
umacniają tylko związki między
prawami i obowiązkami, ale jeszcze
bardziej i przede wszystkim relacje



oparte na bezinteresowności,
miłosierdziu i komunii. Miłość
objawia zawsze, także w relacjach
ludzkich, miłość Bożą, nadając
wartość teologalną i zbawczą
wszelkim wysiłkom na rzecz
sprawiedliwości w świecie».

«Błogosławieni, którzy łakną i
pragną sprawiedliwości, albowiem
oni będą nasyceni» (Mt 5, 6). Będą
nasyceni, ponieważ łakną i pragną
mieć uczciwe relacje z Bogiem, z
samymi sobą, ze swoimi braćmi i
siostrami, z całym światem
stworzonym.

Trzeba wychowywać do pokoju

5. «Pokój nie polega jedynie na braku
wojny i nie ogranicza się do
zapewnienia równowagi sił. Nie da
się osiągnąć pokoju na ziemi bez
obrony dóbr osoby ludzkiej,
swobodnej wymiany myśli między
ludźmi, poszanowania godności osób
i narodów, wytrwałego dążenia do



braterstwa». Pokój jest owocem
sprawiedliwości i skutkiem miłości.
Pokój jest przede wszystkim darem
Boga. My chrześcijanie wierzymy, że
Chrystus jest naszym prawdziwym
pokojem: w Nim, przez krzyż, Bóg
pojednał ze sobą świat i zburzył
bariery, które nas dzieliły (por. Ef 2,
14-18); w Nim istnieje jedna rodzina
pojednana w miłości.

Pokój jednak nie jest tylko darem,
który należy przyjąć, lecz jest także
dziełem, które trzeba tworzyć.
Abyśmy byli naprawdę
wprowadzającymi pokój, musimy
nauczyć się współczucia,
solidarności, współpracy, braterstwa,
musimy być aktywni we wspólnocie i
z czujnością uwrażliwiać sumienia
na sprawy narodowe i
międzynarodowe oraz na to, jak
ważne jest poszukiwanie
odpowiednich sposobów rozdziału
bogactw, wspierania wzrostu,
współpracy w rozwoju i



rozwiązywania konfliktów.
«Błogosławieni, którzy wprowadzają
pokój, albowiem oni będą nazwani
synami Bożymi» – mówi Jezus w
Kazaniu na Górze (Mt 5, 9).

Pokój dla wszystkich rodzi się ze
sprawiedliwości każdego, i nikt nie
może uchylać się od tego
zasadniczego obowiązku umacniania
sprawiedliwości, zgodnie ze swoimi
kwalifikacjami i odpowiednio do
zakresu odpowiedzialności.
Wzywam w szczególności młodych
ludzi, w których zawsze żywe jest
dążenie do ideałów, by cierpliwie i
wytrwale poszukiwali
sprawiedliwości i pokoju,
kultywowali miłość do tego, co jest
sprawiedliwe i prawdziwe, również
wtedy, kiedy może to oznaczać, że
trzeba ponosić ofiary i iść pod prąd.

Trzeba podnieść oczy ku Bogu

6. W obliczu trudnego wyzwania,
jakim jest chodzenie drogami



sprawiedliwości i pokoju, możemy
odczuwać pokusę, by zapytać jak
Psalmista: «Wznoszę swe oczy ku
górom: skądże nadejdzie mi
pomoc?» (Ps 121 [120], 1).

Wszystkim, a zwłaszcza młodym,
chcę powiedzieć z mocą: «To nie
ideologie zbawiają świat, lecz jedynie
wpatrywanie się w żyjącego Boga,
który jest naszym Stwórcą i stoi na
straży wolności oraz tego, co jest
naprawdę dobre i autentyczne (…),
zwracanie się bez wahania do Boga,
który jest miarą tego, co
sprawiedliwe, i zarazem jest wieczną
miłością. A co może nas zbawić,
jeżeli nie miłość?». Miłość
współweseli się z prawdą, jest siłą,
która uzdalnia do angażowania się
na rzecz prawdy, na rzecz
sprawiedliwości, na rzecz pokoju,
ponieważ wszystko znosi,
wszystkiemu wierzy, we wszystkim
pokłada nadzieję, wszystko
przetrzyma (por. 1 Kor 13, 1-13).



Drodzy młodzi, wy jesteście cennym
darem dla społeczeństwa. Nie
pozwólcie, by ogarnęło was
zniechęcenie w obliczu trudności i
nie uciekajcie się do fałszywych
rozwiązań, które często jawią się
jako najłatwiejsza droga do
przezwyciężenia problemów. Nie
bójcie się zaangażować, podejmować
trudu i ponosić ofiar, wybierać dróg,
które wymagają wierności i stałości,
pokory i oddania. Ufnie żyjcie swoją
młodością i głębokimi pragnieniami,
które odczuwacie: szczęścia, prawdy,
piękna i prawdziwej miłości! Żyjcie
intensywnie na tym etapie życia, tak
bogatym i pełnym entuzjazmu.

Bądźcie świadomi tego, że to wy
jesteście przykładem i inspiracją dla
dorosłych, i to tym bardziej, im
mocniej staracie się opierać
niesprawiedliwości i korupcji, im
bardziej pragniecie lepszej
przyszłości i angażujecie się w jej
budowanie. Bądźcie świadomi



swoich możliwości i nie zamykajcie
się nigdy w sobie, ale umiejcie
pracować na rzecz bardziej
świetlanej przyszłości dla
wszystkich. Nigdy nie jesteście sami.
Kościół darzy was zaufaniem, otacza
was opieką, dodaje otuchy i pragnie
wam zaoferować to, co ma
najcenniejszego: możliwość, byście
wznieśli oczy ku Bogu, spotkali
Jezusa Chrystusa, Tego, który jest
sprawiedliwością i pokojem.

Kobiety i mężczyźni, którym leży na
sercu sprawa pokoju! Pokój nie jest
dobrem, które już zostało osiągnięte,
ale celem, do którego wszyscy
powinniśmy dążyć. Patrzmy z
większą nadzieją w przyszłość,
dodawajmy sobie nawzajem odwagi
na tej drodze, pracujmy nad tym, aby
naszemu światu nadać bardziej
ludzki i braterski kształt, czujmy się
zjednoczeni w odpowiedzialności za
młode pokolenia obecne i przyszłe, a
zwłaszcza za takie ich wychowanie,



by były nastawione pokojowo i
wprowadzały pokój. Z tą
świadomością przesyłam wam te
refleksje i kieruję do was wezwanie:
zjednoczmy nasze siły duchowe,
moralne i materialne, aby
«wychowywać młodzież do
sprawiedliwości i pokoju».

Watykan, 8 grudnia 2011 r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wychowanie-modziezy-do-
sprawiedliwosci-i-pokoju/ (03-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wychowanie-modziezy-do-sprawiedliwosci-i-pokoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wychowanie-modziezy-do-sprawiedliwosci-i-pokoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wychowanie-modziezy-do-sprawiedliwosci-i-pokoju/

	Wychowanie młodzieży do sprawiedliwości i pokoju

