
opusdei.org

Wychowanie do
umiarkowania i
wstrzemięźliwości
(I)

"Miejcie odwagę wychowywać
swoje dzieci do umiarkowania”,
powiedział św. Josemaría na
spotkaniu z rodzinami, „inaczej
nic im nie przekażecie”. Cnotę
tę omówimy w nowej serii
tematów rodzinnych.

20-04-2015

Kiedy rodzice w ramach procesu
wychowawczego nie spełniają



życzeń dzieci, można się spodziewać,
że zapytają one dlaczego nie
powinny podążać za modą, dlaczego
powinny jeść coś, co im nie smakuje
albo co powinno je powstrzymywać
przed wielogodzinnym surfowaniem
po internecie czy graniem w gry
komputerowe. Możliwe, że
spontanicznie odpowiemy: „Bo nas
na to nie stać” albo „Bo masz jeszcze
swoje obowiązki do wypełnienia”, a
w najlepszym przypadku „Bo inaczej
będziesz rozpieszczonym łobuzem”.

Takie odpowiedzi są do pewnego
stopnia usprawiedliwione i pomagają
nam, przynajmniej na moment,
uniknąć rozterki. Niemniej jednak
mogą one niechcący zaciemnić
piękno cnoty umiarkowania i mieć
taki efekt, że będziemy negować
wszystko, co jest dla dzieci
pociągające.

Umiarkowanie jest, jak każda inna
cnota, nad wyraz pozytywne.



Uzdalnia człowieka do bycia panem
siebie, porządkuje świat uczuć,
tęsknot i życzeń, jak również
najgłębszych pragnień własnego ja;
ponadto umożliwia nam roztropne
obchodzenie się z dobrami
materialnymi i dążenie do
największego dobra [1]. Możemy
powiedzieć, zgodnie z nauką św.
Tomasza z Akwinu, że umiarkowanie
jest podstawą życia zarówno
zmysłowego jak i duchowego[2]. Nie
na darmo przy uważnej lekturze 
Kazania na górze możemy zauważyć,
że prawie wszystkie
błogosławieństwa są związane z
cnotą umiarkowania. Bez tej cnoty
ani nie rozpozna się Boga, ani nie
doświadczy pocieszenia, ani nie
posiądzie nieba ani ziemi, ani
cierpliwie nie zniesie się
niesprawiedliwości[3]:
Umiarkowanie ukierunkowuje
energię człowieka w taki sposób, by
nabywać pozostałe cnoty.



Panowanie nad sobą

Chrześcijaństwo nie ogranicza się do
mówienia, że przyjemność jest
„dozwolona”. Uznaje się je za wiele
więcej niż niezwykłe dobro, więcej
niż oddziaływanie na nas
zaspokojonych naturalnych
skłonności, ponieważ to sam Bóg
ustanowił taki porządek rzeczy. Ten
sposób postrzegania jest jednak bez
wątpienia związany ze świadomością
grzechu pierworodnego, który
doprowadził namiętności do stanu
nieuporządkowania. Wszyscy
rozumiemy bardzo dobrze, dlaczego
św. Paweł mówi: „ Czynię to zło,
którego nie chcę”[4]; To jest tak
jakby przez popełnienie tego
pierwszego grzechu w sercu
człowieka zostało zasiane zło i
grzech, tak że niezbędne zdaje się
bronienie się przed samym sobą.
Zadaniem umiarkowania jest więc
ochrona wewnętrznego porządku i



ciągłe nakierowanie człowieka na
dobro.

Jeden z pierwszych punktów Drogi
pomaga odpowiednio umiejscowić
cnotę umiarkowania w życiu kobiet i
mężczyzn: „Naucz się mówić
nie”[5]. Św. Josemaría tak tłumaczył
sens tego punktu swojemu
spowiednikowi: „Łatwiej jest mówić
tak: ambicjom, zmysłom…”[6].
Wyjaśniał również: „Kiedy mówimy
„tak" wszystko jest dziecinnie
łatwe, jednakże kiedy musimy
powiedzieć „nie", dochodzi do
walki, czasem ta walka nie kończy
się zwycięstwem, a porażką.
Dlatego powinnyśmy przyzwyczaić
siędo mówienia „nie", aby
wygrywać w walce. Z
wewnętrznego zwycięstwa
pochodzi pokój serca i pokój, który
wnosimy do rodziny, do
towarzystwa i niesiemy w
świat.”[7]



Umiejętność mówienia „nie”
prowadzi często do wewnętrznego
zwycięstwa, które jest źródłem
pokoju. Mówienie „nie”, polega na
przeciwstawianiu się wszystkiemu co
oddala nas od Boga: próżności
własnego ja i nieuporządkowanym
namiętnościom. To jedyna droga do
wolności. I jest to sposób na
odnalezienie się w świecie.

Jeżeli ktoś zawsze mówi „tak” temu
co go otacza i pociąga, traci w
pewnym sensie swoją osobowość,
staje się „anonimem”. Jest jak
marionetka kierowana przez kogoś
innego. Możliwe że znamy takich
ludzi, nie potrafią oni przeciwstawić
się życzeniom i pokusom z otoczenia.
Są to służalczy ludzie, u których
gotowość służby jest objawem
słabości charakteru jeśli nie obłudy.
Zawsze jednak są to ludzie, którzy
nie chcą sobie komplikować życia
uczciwym „nie”.



Ten, który na wszystko mówi „tak”
pokazuje, że w zasadzie nic poza nim
samym nie jest ważne. Ten, kto w
przeciwieństwie do niego wie, że
niesie w sercu skarb [8], walczy ze
wszystkim, co się temu sprzeciwia .
Dlatego mówienie „nie” w stosunku
do niektórych rzeczy oznacza przede
wszystkim całkowite i jednoznaczne
poparcie innych rzeczy, objęcie
konkretnego miejsca w
rzeczywistości i prezentowanie
całym sobą własnych wartości,
sposobu życia i zachowania wobec
innych. Oznacza to wolę
kształtowania charakteru, bycie za
tym, co się naprawdę ceni i
świadczenie o tym swoim
zachowaniem.

Z ludźmi czy rzeczami, które są
wyważone, wiążemy takie cechy jak
trwałość, solidność czy konsystencja: 
Umiarkowanie to bycie panem
samego siebie. Tę cechę osiągamy
jak jesteśmy świadomi, że „ nie



możemy pozwolić na brak
panowania nad tym, co
odczuwamy zarówno na ciele jak i
duszy. Nie wszystko, co możemy
robić, powinniśmy robić.
Oczywiście przyjemniej jest dać się
porwać tzw. naturalnym popędom.
Na końcu takiej drogi jest jednak
tylko smutek i samotność we
własnej nędzy.”[9]

Koniec końców człowiek staje się
zależny od nastrojów, które budzi w
nim otoczenie, jednakże w tych
ulotnych i fałszywych poruszeniach
zmysłówbrakuje mu szczęścia, które
by go nasyciło, a to właśnie dlatego,
że one przemijają. Kto nie żyje
umiarkowaniem, nie może znaleźć
pokoju, angażuje się tu i tam, jest
niestabilny i nieustannie szuka tego,
co prowadzi do prawdziwej ucieczki
od siebie samego. Pozostaje
nieszczęśliwym człowiekiem, zawsze
niezadowolonym z tego, co niesie w
danym momencie życie, tak jakby



musiał doświadczać ciągle nowych
emocji.

W nieumiarkowaniu bardzo
wyraźnie widać zniewolenie
człowieka przez grzech. Jak mówi
Apostoł: „Oni to doprowadziwszy
siebie do nieczułości [sumienia],
oddali się rozpuście”[10].
Nieumiarkowany sprawia wrażenie,
jakby stracił nad sobą kontrolę,
dlatego że jest ciągle i całkowicie
zajęty szukaniem nowych podniet.
Umiarkowanie, w przeciwieństwie
do tego przynosi bogate owoce:
przede wszystkim opanowanie i
pokój. Nie wygasza namiętności i nie
zaprzecza im, ale sprawia, że
człowiek jest panem samego siebie.
Pokój jest „spokojem w
uporządkowaniu”[11], znajduje się
on tylko w takim sercu, które jest
pewne siebie i gotowe siebie oddać w
darze.

Umiarkowanie i wstrzemięźliwość



Jak można uczyć cnoty
umiarkowania? Św. Josemaría często
odnosił się do tego pytania i
podkreślał przede wszystkim dwie
rzeczy: Wychowanie wymaga siły i
dobrego przykładu, ale również
wspierania wolności, stąd też rodzice
powinni uczyć swoje dzieci „żyć
wstrzemięźliwie, nieco
spartańsko, czyli żyć po
chrześcijańsku. To trudne, lecz
trzeba być silnym! Miejcie odwagę
wychowywać swoje dzieci do
umiarkowania, w przeciwnym
razie nic nie osiągniecie.” [12]

Z tych słów wyraźnie wynika, jak
wielkie znaczenie ma umiarkowanie.
Może jednak dziwić, że św. Josemaría
jest zdania, że spartańskie życie jest
synonimem życia chrześcijańskiego i
odwrotnie: że chrześcijański znaczy
spartański. Rozwiązanie tego
paradoksu może polegać na tym, że
spartański styl życia wymaga wiele



odwagi – a to związane jest z cnotą
siły.

Należałoby tu jednak znowu
rozróżnić dwa znaczenia cnoty
odwagi: po pierwsze trzeba być
samemu odważnym, żeby żyć tym
spartańskim to jest chrześcijańskim
życiem. Dlatego nikt, kto nie ma, nie
może dawać i to ma tym większe
znaczenie, jeśli mamy wątpliwości,
czy przy wychowaniu do
umiarkowania ważny jest przykład i
własne doświadczenie. Właśnie
dlatego, że chodzi o cnotę, która
wyraża się w rezygnacji i oderwaniu,
istotne jest, żeby ten, kto chce
wychowywać w ten sposób widział
wpływ jaki ma jego przykład.

Jeżeli rodzice, którzy żyją
wstrzemięźliwie i skromnie są
naprawdę zadowoleni i pełni
wewnętrznego pokoju, zachęca to
dzieci, by żyły tak, jak oni. Uczenie
tej cnoty w rodzinie jest



najprostszym i najbardziej
naturalnym sposobem, przede
wszystkim, gdy dzieci są jeszcze
małe. Gdy widzą, że rodzice z
własnej woli potrafią zrezygnować z
czegoś, co wydaje im się kaprysem,
lub dla dobra rodziny rezygnują z
przyjemności wolnego czasu –
pomagając trochę dzieciom przy
pracy domowej lub kąpaniu, karmiąc
albo bawiąc się z maluchami – wtedy
dzieci zrozumieją i przyswoją sens
tych działań oraz zauważą ich wpływ
na atmosferę, jaka panuje w domu.

Aby przedstawić cnotę
umiarkowania jako dobry i pożądany
styl życia trzeba też odwagi. Kiedy
rodzice sami żyją skromnie, jest z
pewnością dużo łatwiej pozytywnie
zaprezentować ten styl życia
dzieciom. Oczywiście rodzice
mogliby wątpić, czy nie ograniczają
ich prawnej wolności i bezprawnie
nie zmuszają ich do własnego stylu
życia. Do tego mogliby zapytać, czy w



ogóle jest sens wymagać albo kazać
dzieciom coś, czego nie akceptują lub
nie chcą. A nawet, kiedy sprzeciwią
się dziecięcym zachciankom – czy to
w nich pozostanie, zwłaszcza w
przypadku, kiedy widzą przedmiot
pożądania u swoich przyjaciół? Czy
nie wzbudzi to w nich uczucia, że w
porównaniu do przyjaciół są
dyskryminowani? Albo, jeszcze
gorzej, czy nie będzie tak, że dzieci
oddalą się od rodziców lub nie będą
już wobec nich lojalni?

Jeśli jesteśmy realistami, musimy
przyznać, że żaden z tych
argumentów nie jest ostatecznie
przekonujący. Kto żyje skromnie,
odkrywa, że umiarkowanie jest
dobrem i że nie chodzi w nim o to,
żeby dzieciom narzucić w
absurdalny sposób nieznośny ciężar,
ale o to, by przygotować je do życia.
Wstrzemięźliwość to nie po prostu
styl życia, który człowiek sobie
wybiera, a nie może nikomu go



nakazać, ale cnota, która jest
konieczna, aby wnieść nieco
porządku w wewnętrzny chaos,
który przez grzech pierworodny jest
w ludzkiej naturze.

Dlatego każdy człowiek musi się
starać osiągnąć tę cnotę, jeśli chce
być panem samego siebie. Z
pewnością sam dobry przykład nie
jest w wychowaniu wystarczający.
Trzeba umieć wyjaśniać i wymagać
w okolicznościach, w których dzieci
mogą ćwiczyć tę cnotę. Trzeba też
mieć umiejętność sprzeciwiania się –
z Bożą pomocą – w odpowiednim
momencie dziecięcym zachciankom
wynikającym z budzących się
pragnień i podniet otoczenia.

Wolność i umiarkowanie

Ponadto wychowanie do
umiarkowania idzie ręka w rękę z
wychowaniem do wolności. Są to
dwa różne obszary, jednak nie da się
ich od siebie oddzielić, przede



wszystkim dlatego, że wolność
przenika całą osobę i jest podstawą
każdej pracy wychowawczej.
Wychowanie ma uzdolnić człowieka
do podejmowania właściwych
decyzji w kształtowaniu swego życia.

Rodzice, którzy tak bardzo chronią
swe dzieci, że chcenie dziecka
zastępują swoim i kontrolują każdy
jego ruch, nie wychowują. Również
styl autorytarny, który nie
pozostawia dziecku przestrzeni do
rozwoju osobowości i tworzenia
własnych sądów, nie jest
wychowaniem. W obu przypadkach
wynik wychowania jest
odzwierciedleniem nas samych lub
karykaturą człowieka bez wyrazu.

Właściwe jest, żeby dzieci stosownie
do wieku mogły podejmować decyzje
i widzieć konsekwencje swoich
działań. Aby podejmować właściwe
decyzje czy też korygować złe
wybory powinny one jednak czuć



wsparcie rodziców czy innych osób
zaangażowanych w wychowanie.

Św. Josemaría opowiada o zdarzeniu
z dzieciństwa, które to doskonale
ilustruje: jego rodzice nie ustępowali
jego zachciankom. I kiedy nie chciał
jeść potrawy, która mu nie
smakowała jego matka przyjmowała
to do wiadomości, nie podawała
jednak nic innego. Powtarzało się to
do momentu, kiedy pewnego dnia
cisnął talerzem w ścianę... Jego
rodzice pozostawili plamy przez
kilka miesięcy, żeby mógł widzieć na
własne oczy następstwa swoich
działań.[13]

Postępowanie rodziców św.
Josemaríi pokazuje, jak połączyć ze
sobą zważanie na wolność dziecka z
niezbędną siłą znoszenia dziecięcych
zachcianek. Oczywiście sposób
postępowania musi być dostosowany
do sytuacji. W wychowaniu nie ma
ogólnych rozwiązań.



Zakładamy, że szukamy dla dziecka
najlepszego i z własnego
doświadczenia mamy jasność co jest
dobre i co dziecko powinno umieć
kochać, a co mogłoby szkodzić.
Powinniśmy pamiętać, żeby w
każdym wypadku trzymać się i
wymagać zasady wolności. Lepiej
jest by dziecko od czasu do czasu
pobłądziło, niż żeby mu ciągle
narzucać własny osąd, szczególnie
gdy dzieci uważają go za nierozsądny
czy też nawet dziwaczny.

Ta mała anegdota o rozbitym talerzu
pozwala nam zbliżyć się do obszaru,
od którego zaczyna się wychowanie
do umiarkowania: jedzenie.
Wszystko czego się podejmujemy,
żeby egzekwować dobre zachowanie,
panowanie nad sobą i umiar przy
stole pomaga w zdobyciu tej cnoty. Z
pewnością w każdym okresie życia
dziecka są trudności wychowawcze,
do których należy dostosować pracę
wychowawczą. Tak na przykład



podczas pokwitania trzeba
szczególnie zwrócić uwagę na relacje
z innymi, podobnie jak w
dzieciństwie, jednak w każdym
wieku możliwe jest wprowadzenie
argumentów pomocnych przy
wyborze danego sposobu życia.

Umiarkowania w jedzeniu można
wymagać stosunkowo łatwo od
małych dzieci. Jednocześnie rodzice
dają swoim dzieciom wyposażenie
na drogę – silną wolę i panowanie
nad sobą – które bez wątpienia będą
przydatne, kiedy w okresie
dojrzewania nadejdą okoliczności do
ćwiczenia umiarkowania we
własnym zakresie. Różnorodny plan
posiłków, nieuleganie dziecięcym
zachciankom czy upodobaniom,
zachęcanie ich do zjedzenia tego co
im zbytnio nie smakuje lub tego co
sobie sami nałożyli, nauka używania
sztućców czy zaczynanie jedzenia
dopiero, kiedy wszyscy siedli do
stołu: to są konkretne środki



wzmacniania woli dziecka.
Dodatkowo działa też atmosfera
rodzinna, to że rodzice odważnie
starają się wspierać pragnienie
wstrzemięźliwości, tak że dzieci uczą
się prawie przez osmozę, bez
dodatkowych zabiegów. Kiedy
jedzenie, które zostaje z posiłku nie
jest wyrzucane, a zbierane, by je
przetworzyć na inną potrawę; kiedy
rodzice nie jedzą między posiłkami,
albo gdy przy smacznym deserze
częstują najpierw innych, dzieci
odbierają takie zachowania jako coś
najnaturalniejszego w świecie. W
stosownym momencie rodzice będą
mieli zrozumiałe wyjaśnienie,
dlaczego dzieci powinny tak działać:
mogą odnieść się do zdrowia albo
wyjaśnić, jak piękne jest bycie
hojnym i w podobny sposób
okazywać miłość rodzeństwu, lub
też, że jest to sposób ponoszenia
drobnych ofiar dla Jezusa. Dla dzieci
są to motywy bardziej zrozumiałe
niż sądzimy.



J.M. Martín y J. De la Vega

-------------------------------

[1] por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, Nr. 1809.

[2] por. św. Tomasz z Akwinu , 
Summa Theologiae II-II, q. 141, aa. 4,
6, y S. Th. I, q. 76, a. 5.

[3] por. Mt 5, 3-11.

[4] Rz 7, 19.

[5] św. Josemaría, Droga, Nr 5.

[6] św. Josemaría, Zapiski, w P.
Rodríguez (wyd.), Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madryt 2002,
str. 221.

[7] tamże.

[8] por. Mt 6, 21.

[9] św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
Nr 84.



[10] Ef 4, 19.

[11] św. Augustyn, De civitate Dei, 19,
13.

[12] św. Josemaría, Spotkania w
szkole Castelldaura (Barcelona), 28 XI
1972. Vid. https://
www.es.josemariaescriva.info/Dzieci
i wolność...

[13] por. A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei (I), Wydawnictwo
M - Księgarnia św. Jacka, Kraków
2002, str. 35.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wychowanie-do-
umiarkowania-i-wstrzemiezliwosci-i/

(11-01-2026)

https://www.josemaria.pl/artykul/dzieci-i-wolnob6e6
https://www.josemaria.pl/artykul/dzieci-i-wolnob6e6
https://www.josemaria.pl/artykul/dzieci-i-wolnob6e6
https://opusdei.org/pl-pl/article/wychowanie-do-umiarkowania-i-wstrzemiezliwosci-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wychowanie-do-umiarkowania-i-wstrzemiezliwosci-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wychowanie-do-umiarkowania-i-wstrzemiezliwosci-i/

	Wychowanie do umiarkowania i wstrzemięźliwości (I)

