
opusdei.org

Wy jesteście
światłością świata

Wiara jest darem Boga, który
zmienia nasze życie. Tę właśnie
prawdę chcemy pogłębiać i
dzielić się nią.

01-06-2020

Lud, który siedział w ciemności, ujrzał
światło wielkie, i mieszkańcom
cienistej krainy śmierci światło
wzeszło (Mt 4,16). Cytując proroka
Izajasza, św. Mateusz ukazuje
początek publicznej działalności
Jezusa w Galilei jako pojawienie się
światła w tym regionie granicznym



pomiędzy Izraelem a światem
pogańskim. Jezus, światło na
oświecenie pogan i chwałę ludu
Twego, Izraela (Łk 2,32), jak
zapowiadał starzec Symeon,
trzymając Go w ramionach jeszcze
jako Dzieciątko. Wraz ze światłem
wiary, ze światłem, którym jest On,
rzeczywistość nabiera swojej
prawdziwej głębi, życie nabiera
sensu. Bez niej ostatecznie okazuje
się, że «wszystko staje się niejasne,
nie można odróżnić dobra od zła,
drogi prowadzącej do celu od drogi,
na której błądzimy bez kierunku»[1].

Jest wiele osób, które czasami nawet
nie będąc tego świadome, szukają
Boga. Szukają szczęścia, które mogą
znaleźć jedynie w Bogu, ponieważ
ich serce jest stworzone przez Niego i
dla Niego. «I oto jesteś w ich sercach
— modli się św. Augustyn — w
sercach tych, co Ciebie wyznają i
rzucają się w Twe objęcia, i płaczą w
Twym uścisku po swych



wędrówkach jakże mozolnych. (…)
Bo to jesteś Ty, Panie, a nie jakiś
człowiek, istota z ciała i krwi; to
jesteś Ty, Panie, który ich stworzyłeś,
a teraz krzepisz ich i pocieszasz»[2].
Istnieją jednak także tacy, którzy
mają nadzieję znaleźć szczęście gdzie
indziej, jak gdyby Bóg chrześcijan był
konkurencją dla ich pragnienia
szczęścia. W rzeczywistości i tak
szukają Jego: zderzają się z «cieniem
Chrystusa, ponieważ nie znają Jezusa
ani nie widzieli piękności Jego
oblicza, ani nie znają wspaniałości
Jego nauki»[3].

Czy ty wierzysz w Syna Człowieczego?
— pyta Jezus niewidomego od
urodzenia, który już odzyskał wzrok.
— A któż to jest, Panie, abym w Niego
uwierzył? (J 9,35 n). W każdym
zakątku świata są kobiety i
mężczyźni, którzy pod oznakami
obojętności, a nawet wrogości wobec
wiary ukrywają nadzieję, że ktoś im
wskaże Boga, takiego, który da blask



ich oczom i zaspokoi ich pragnienie.
Sytuację tych osób obrazują słowa
św. Ireneusza o Abrahamie: «Gdy
idąc za gorącym pragnieniem swego
serca pielgrzymował przez świat
wciąż zastanawiając się, gdzie jest
Bóg, i zaczął słabnąć i był bliski
porzucenia swych poszukiwań. Ale
Bóg zlitował się nad tym, który
szukał Go w milczeniu»[4]. Do każdej
z takich osób powinni dotrzeć
chrześcijanie, z pokornym i
spokojnym przekonaniem, że znamy
Tego, którego szukają, (zob. J 1,45; Dz
17,23), chociaż wielokrotnie zdajemy
sobie sprawę, że jeszcze nie znamy
Go dobrze. Wszystkim chrześcijanom
Pan mówi: wy jesteście światłem
świata (Mt 5,14); wy dacie im jeść (Mt
14,16).

Zaczyn na ciasto

Ewangelia to «odpowiedź, która
dotyka człowieka w jego głębi, która
może go podtrzymać i podnieść. Jest



to prawda, która nie wychodzi z
mody, ponieważ zdolna jest
przeniknąć tam, gdzie nic nie może
dotrzeć»[5], «ponieważ jest zdolna
oświetlić całe życie człowieka»[6], w
odróżnieniu od wiedzy ludzkiej,
która potrafi wyjaśnić jedynie
niektóre jego wymiary. A jednak to
światło, które w ciemności świeci (J
1,5) często spotyka się z wrogością na
tym świecie, który uważa za
rzeczywiste tylko to, co można
zobaczyć i dotknąć, tylko to, co
pozwala się ogarnąć naukami
ścisłymi lub społecznym
przyzwoleniem. Z powodu pewnej
"kulturowej bezwładności" w
dziejach świata wiarę postrzega się
czasami jako «ucieczkę
spowodowaną przez brak światła,
pod wpływem ślepego uczucia, albo
jako subiektywne światło, zdolne być
może rozpalić serce, dostarczyć
prywatnej pociechy, ale którego nie
można zaproponować innym jako



obiektywnego, wspólnego światła
oświecającego drogę»[7].

A jednak także w tym wypadku
mamy powody do optymizmu.
Benedykt XVI zauważał już przed
laty, że nauki ścisłe zaczęły zdawać
sobie sprawę ze swoich ograniczeń:
«wielu naukowców dzisiaj mówi o
konieczności istnienia czegoś, skąd
pochodzi całość rzeczywistości, i o
potrzebie postawienia tego pytania
na nowo. Wraz z tym rośnie też
nowe rozumienie tego, co religijne:
nie jako zjawiska mitologicznego o
archaicznej naturze, lecz
wypływającego z wewnętrznej
koherencji (spójności) Logosu»[8].
Powoli przestaje być aktualne
uproszczone przeświadczenie, że
wiara w Boga jest postawą, która
zasłania to, czego nie wiemy. Otwiera
sobie drogę koncepcja wiary jako
spojrzenia, które potrafi lepiej pojąć
sens świata, sens historii, człowieka,



a zarazem ich złożoność i
tajemnicę[9].

Te nowe perspektywy przynoszą
pewne wyzwanie teologii,
katechezie, i ostatecznie osobistemu
apostolstwu: «religijność musi na
nowo zregenerować się w tym
wielkim kontekście – i w ten sposób
znaleźć nowe formy wyrazu i nasze
sposoby rozumienia. Dzisiejszy
człowiek nie pojmuje tak po prostu,
że krew Chrystusa na krzyżu jest
zadośćuczynieniem za grzech. (…)
Nie można go po prostu odsunąć albo
zapomnieć. Musi być przepracowany
i przeobrażony od wewnątrz»[10].
Rzeczywiście, zadaniem teologii jest
nie tylko pogłębienie różnych
aspektów wiary, ale także zbliżanie
do Ewangelii każdego pokolenia.
Teologia i katecheza nie powinny
uwspółcześniać, w znaczeniu
obniżania wiary do
krótkowzroczności każdej epoki, ale
są powołane, byśmy zrozumieli



Chrystusa jako nam współczesnego,
aby przyjąć niepokoje, język i
wyzwania każdego czasu, nie jako
mniejsze zło, ale jako materia i
okoliczności, w których Bóg oczekuje,
że upieczemy smakowity chleb;
chleb, który będzie pożywieniem dla
wszystkich (zob. Mt 14,16).
«Zostaliśmy zaproszeni, by być
zaczynem tego ciasta. To prawda,
istnieją lepsze „mąki”, ale Pan
właśnie nas zaprosił, by zaczynić to
ciasto tu i teraz, wobec wyzwań jakie
właśnie mamy. Nie w defensywie, nie
z naszymi obawami, ale z dłońmi na
pługu, pomagając rosnąć pszenicy
tyle razy już wysianej pomiędzy
chwastami»[11].

Nasza aktywność odpowiadająca
współczesności nie jest jakimś
zewnętrznym dodatkiem do
Ewangelii, lecz jej integralną częścią.
Aby ustrzec wiary, aby żyć nią
sensownie i aby nieść ją na cały świat
(zob. Mk 16,15), trzeba przyjąć ją dziś



na nowo, pomagać innym i samemu
postrzegać Ewangelię jako
prawdziwy dar Boga, który zmienia
nasze życie i wypełnia je światłem.
«Niektórzy przechodzą przez życie
jak przez tunel i nie są w stanie
zrozumieć wspaniałości, pewności i
ciepła, jakie daje słońce wiary»[12].
Wysiłek, by ukazać to światło i żar
wiary wynika z pragnienia, by podjąć
problemy i wątpliwości spotkanych
przez nas osób, nie uważając ich za
dziwaków, natrętów czy wrogów.
Dzięki temu łatwiej jest reagować
odpowiednio do każdej sytuacji. Są
osoby, o których pisał św. Josemaría,
«że nie wiedzą nic o Bogu..., bo nie
mówiono do nich w sposób
zrozumiały»[13]. Przyczyną
niezrozumienia prawdy o Bogu może
być fakt, iż ten, kto wyjaśnia, także
nie rozumie, o czym mówi, albo też
nie zależy mu do głębi na
rozwiązaniu sytuacji i wyjaśnia bez
zaangażowania, w sposób
abstrakcyjny, w oderwaniu od



konkretnej sytuacji. Nie można
również zapominać, że «nigdy nie
uczynimy nauczania Kościoła czymś
łatwo zrozumiałym i szczęśliwie
cenionym przez wszystkich. Wiara
zachowuje zawsze pewien aspekt
krzyża (…). Są rzeczy, które można
zrozumieć i cenić, biorąc za punkt
wyjścia to przylgnięcie będące siostrą
miłości, niezależnie od jasności, z
jaką można dostrzec racje i
argumenty»[14].

Katolicy są czasem krytykowani z
powodu ich domniemanych wąskich
horyzontów, ponieważ nie uginają
się przed niektórymi popularnymi
postulatami. Lecz jeśli nie pozwolą,
by z racji tych krytyk ogarnął ich
strach albo gniew, jeśli postarają się
uniknąć strachu lub złości stojącej za
gniewną reakcją, jeśli nie zmęczą się
myśleniem, by wciąż na nowo
opisywać nasza wizję świata, będą
uznani, każdy na swoim poziomie,
jako osoby, które cechuje «szerokość



horyzontów (…); baczne zwracanie
uwagi na kierunki rozwoju nauki i
myśli współczesnej (…); pozytywna i
otwarta postawa wobec aktualnych
przemian w strukturach społecznych
i w sposobie życia»[15].

Cyklem artykułów, który
rozpoczynamy, chcielibyśmy
zobrazować, jak wiara odpowiada na
najgłębsze aspiracje ludzkich serc w
XXI wieku, jak Chrystus w nauczaniu
Soboru Watykańskiego II «objawia w
pełni człowieka samemu
człowiekowi»[16]. Chcielibyśmy
zbliżyć się do trudności
napotykanych przez wiele osób —
także przez chrześcijan z dobrą
formacją — aby zrozumieć sens
konkretnych aspektów wiary, aby
wyjaśnić je tym, których wiara się
ochłodziła lub też tym, którzy chcą
się do niej zbliżyć. Kierujemy się
więc do szerokiego grona osób:
wierzących, chwiejnych lub
niewierzących, ale otwartych na



wiarę. Będziemy poruszali różne
kwestie, nie wyczerpując ich do
końca, koncentrując się na
ponownym otwarciu drzwi, na
przetarciu nowych szlaków do
miejsc, które mogą wydawać się
dzisiaj niejasne, wskazując, jak wiara
rzuca światło na rzeczywistość i jak
możemy żyć w tym świetle. Na
przykład, co oznacza dla mnie, że
Jezus zmartwychwstał, albo że Bóg
jest w trzech Osobach? W jaki sposób
wiara w stworzenie świata zmienia
wizję rzeczywistości? Skoro niebo i
piekło nie są miejscami fizycznymi,
dlaczego i jak traktować je tak
poważnie jak ziemię, po której
stąpamy?

Gdzie twoja synteza?

Kto śledzi zawody tenisowe w
telewizji, nie doskonali tym ani
swojej formy fizycznej, ani techniki.
Tylko jeśli sami zejdziemy na kort,
przyswoimy sobie dobry styl gry i



uderzenie. W sposób analogiczny
formacja doktrynalna nie ogranicza
się do poznania pewnej treści i
argumentów do dyskusji. Możemy
wiele skorzystać z tego, co czytamy,
albo studiujemy, ale nie wystarczy to
zapamiętać. Konieczne jest
wypracowanie własnego
zrozumienia spraw, trzeba uczynić te
kwestie własnymi. «Studiowanie
teologii, nie rutynowe ani po prostu
pamięciowe, może i powinno być
związane z życiem, jako wielka
pomoc w harmonijnym połączeniu
prawd naszej wiary z rozumem i
nabywaniu spojrzenia na świat z
perspektywy wiary, rozważając jej
treści. Tylko w ten sposób można
rozstrzygać liczne problemy w
złożonych sytuacjach, jakie pojawiają
się w zajęciach zawodowych i
rozwoju społeczeństwa jako
całości»[17].

Serdeczność, braterska miłość, dzięki
której w każdym człowieku widzimy



kogoś bliskiego, jest bez wątpienia
najbardziej autentycznym i jasnym
świadectwem wiary: Po tym wszyscy
poznają, żeście uczniami moimi, jeśli
będziecie się wzajemnie miłowali (J
13,35). Kiedy jakaś osoba czuje się
kochana naprawdę, bez granic,
odgaduje Miłość Tego, który ukochał
nas pierwszy (zob. 1 J 4,19), Miłość,
która nie jest z tego świata, bo jest
ponad tyloma sprawami — błędami,
antypatiami, nieśmiałością,
niezrozumieniem — które
przeszkadzają ludziom zbliżyć się do
siebie lub nawet prowadzą do
pogardy. «Boga trzeba szukać także
sercem, sam rozum nie
wystarcza»[18]. Jeśli miłość, która
mówi do serca, czyni widzialnym
Boga, jej brak zniekształca Jego
obecność na świecie i delegitymizuje
ewangelizatora, czyni z niego
fałszywego proroka (zob. Mt 7,15).
Jednakże autentyczność, której
dzisiaj oczekuje się od chrześcijanina
nie ogranicza się do świadectwa



miłości, odnosi się także w dużej
mierze do tego, jak w sposób
naturalny i osobisty potrafi mówić o
Bogu. Jeśli ktoś ma zwyczaj, by starać
się zrozumieć swoją wiarę, jeśli ten
dialog wewnętrzny ożywia jego
modlitwę, a ta wzmacnia na powrót
wiarę, to mówiąc o Bogu, nie będzie
tylko przekazywał treści
teologicznych, czy doktrynalnych;
będzie przekazywał raczej swoje
doświadczenie, przeżycia kogoś, kto
żyje dzięki Niemu i dla Niego.
Inaczej, mówił św. Augustyn: «traci
czas głosząc zewnętrznie Słowo Boże,
kto nie jest jego słuchaczem w swoim
wnętrzu»[19]. Słuchać Słowa Boga to
pozwolić, by kształtowało nasz
sposób myślenia, mówienia i życia;
by oświeciło różne sytuacje,
pragnienia, spotkania, by ostatecznie
stać się naszym.

«Gdzie jest twoja synteza, tam jest
twoje serce — pisze Papież,
parafrazując Chrystusa (zob. Mt



6,21). Różnica między ukazaniem
syntezy a ukazaniem
niepowiązanych ze sobą idei jest taka
sama, jak między nudą a żarem
serca»[20]. Słowo, które trafia w
sedno, niekoniecznie należy do
wielkiego mówcy, ale jest mową tego,
kto mówi z głębi serca, własnymi
słowami płynącymi z osobistego
doświadczenia wiary. Dlatego nasza
formacja doktrynalna nie jest
przeznaczona, by zagnieździć się w
jakimś, odseparowanym od reszty,
sektorze naszej wiedzy. Jej celem jest
komunikowanie wszystkim, czym
żyjemy i jesteśmy. To przesłanie
przyjmuje tyle form, ile osób je głosi.
Jednocześnie Duch Święty może się
rozpoznać w każdym z nich. Tak
więc widzimy Go w znanych
świętych, którzy mówią do nas na
tysiąc sposobów, to samo dzieje się z
ukrytymi świętymi, którzy wciąż żyją
pośród nas. Każda epoka — dzisiaj
może bardziej — ma swoje wieże
Babel, roje głosów rozbieżnych lub



walczących ze sobą (zob. Rdz 11,1-9).
Pluralizm języków Ducha Świętego
rośnie, przeradzając w «nową
Pięćdziesiątnicę »[21] tam, gdzie
znajdziemy chrześcijan, którzy dają
się słyszeć, bo «jeśli Duch Święty nie
wleje do wnętrza zrozumienia,
człowiek trudzi się na próżno (…):
jeśli Duch Święty nie towarzyszy
sercu, które słucha, próżne będzie
słowo doktora»[22].

Staraj się pić z własnego źródła

Mówi się, że kultura jest tym, co
zostaje, gdy ktoś zapomni to, co
czytał; to jest to, co rośnie, gdy
uprawiamy ziemię naszej duszy.
«Nasze kształcenie się nie ma
końca»[23], zwykł mawiać św.
Josemaria: trzeba uczyć się całe życie
i warto robić to z ewangeliczną
mentalnością rolnika (zob. Mt
13,3-43). Uprawa jest pracą cierpliwą
i wytrwałą, ale pełną zadowolenia,
gdy wychodzą pierwsze kiełki i gdy



rodzą się owoce. Obok rozmowy z
Bogiem i z ludźmi, bardzo sprzyja tej
uprawie osobista refleksja. Dzięki
niej osiąga się własny głos,
autentyczny i otwarty. W tym
wewnętrznym dialogu jest niezbędna
orka, siew, podlewanie. Trzeba
wytrwać, ubierając idee w słowa,
szukając odpowiednich określeń,
choćby czasami wyszło gaworzenie
niemowlaka. Cudze idee mogą nam
pomóc, ale nie wystarczy ich słuchać
jeśli chcemy rozmawiać z serca do
serca.

Nie chodzi przecież tylko o to, by
znać sprawę według kryteriów
czysto ilościowych wiedzy, ale by
zdobyć lub odnowić przenikliwe
spojrzenie pasjonujące się
rzeczywistością w całej swej
rozciągłości, czyli wraz z innymi
ludźmi i z Bogiem. Zrozumienie
wiary to wyzwanie dla każdego: dla
szefowej firmy czy wykładowcy
uniwersyteckiego, dla robotnika czy



pracownika socjalnego. Nikt nas nie
wyręczy w podjęciu tego wyzwania.
Ono nie jest też dodatkiem do
pragnienia, by poznać wiarę, ale daje
formę temu poznawaniu, jest
sposobem w jaki ktoś chce uczynić
swoim to, czego słucha, nie tylko w
czynach, ale także w sposobie
myślenia i mówienia.

«Jestem człowiekiem tej epoki, jeśli
przeżywam prawdziwie moją wiarę
w dzisiejszej kulturze, żyjąc wśród
dzisiejszych środków komunikacji,
pośród dzisiejszych dialogów, pośród
tych właśnie realiów ekonomicznych,
pośród całej dzisiejszej
rzeczywistości, jeśli sam poważnie
traktuję moje doświadczenie i staram
się przyswoić sobie tę rzeczywistość.
Wtedy jesteśmy na dobrej drodze, by
także inni nas zrozumieli. Św.
Bernard z Clairvaux pisze w książce
skierowanej do swojego ucznia
papieża Eugeniusza: staraj się pić z
własnego źródła, to znaczy z



własnego człowieczeństwa. Jeśli
jesteś szczery sam ze sobą i
zaczynasz widzieć w samym sobie,
czym jest wiara, z twoim
doświadczeniem teraźniejszości,
pijąc z własnej studni
(człowieczeństwa) – jak mówi św.
Bernard – też możesz powiedzieć
innym, to co trzeba powiedzieć»[24].

Kto postępuje w ten sposób, uczy się
przy każdej rozmowie, nie poddaje
się, gdy ma wątpliwości, ale
postrzega je jako wyzwania, by lepiej
zrozumieć swą wiarę, aby zrozumieć
punkt widzenia innych, aby
odczuwać ich niepokoje. Kto tak żyje,
dużo słucha, uczy się od wszystkich,
pojmuje dialog nie jako walkę, by
zbić argumenty i umocnić swoje
pozycje, ale jako taniec, w którym
każdy współpracuje, by wyjaśnić
rzeczywistość, choćby się nie zawsze
poruszało po linii prostej. «Dialog
jest czymś znacznie większym niż
komunikowanie prawdy. Realizuje



się dzięki przyjemności rozmawiania
i dzięki konkretnemu dobru
komunikowanemu między tymi,
którzy się kochają za pośrednictwem
słów. Jest dobrem, które nie polega
na rzeczach, ale istnieje w samych
osobach dających się nawzajem w
dialogu»[25].

Wiemy, gdzie jest szczęście, którego
szuka nasze serce i serce każdej
kobiety i każdego mężczyzny. I
szukamy go wraz z nimi: O Tobie
mówi moje serce: «Szukaj Jego
oblicza! (Ps 27,8). Jakiż pokój daje
nam ta pewność, że możemy
rozmawiać z każdym, jak bracia,
którzy szukają Go razem, którzy
dzielą się ze mną czymś więcej niż
myślą, by móc wspólnie wzrastać,
wiedząc, że w swoim czasie przyjdzie
światło. Nasi przyjaciele odkryją
wtedy «ubi vera sunt gaudia», gdzie
znajduje się prawdziwa radość[26], a
my odkryjemy ją wraz z nimi.



Carlos Ayxelà

tłum. Paweł Błażewicz

Niniejszy cykl artykułów jest
przeznaczony do osób wierzących,
wątpiących oraz niewierzących, ale
otwartych na szukanie Boga.

*****

Lektury do osobistego pogłebienia
tematu

Poniżej zamieszczamy listę,
oczywiście niepełną, książek,
artykułów i dokumentów na temat
sposobu mówienia o wierze w
dzisiejszym świecie. Na pierwszym
miejscu wskazujemy niedawne teksty
Magisterium oraz innych instytucji
Kościoła, a następnie teksty różnych
autorów. Przy okazji publikacji
kolejnych artykułów tego cyklu
będziemy publikowali listę
odpowiadających im pozycji.



Franciszek, EncyklikaLumen Fidei.

Franciszek, Adhortacja apostolska 
Evangelii Gaudium, zwłaszcza
rozdział III „Głoszenie Ewangelii”.

Franciszek, Katechezy na Rok Wiary,
marzec – grudzień 2013.

Benedykt XVI, Katechezy na Rok
Wiary (na stronie www.vatican.va w
zakładce "General Audiences",
październik 2012 – luty 2013, „Jak
rozmawiać o Bogu?”, 28 XI 2012;
„Pragnienie Boga”, 7 XI 2012).

Św. Jan Paweł II, List apostolski Novo
Millennio Ineunte.

Św. Jan Paweł II, Katecheza na temat
“Credo” (marzec 1985 – listopad 1997,
dostępne na stronie
www.vatican.va).

Bł. Paweł VI, Adhortacja apostolska 
Evangelii nuntiandi.

https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://www.vatican.va
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2013.index.2.html


Katechizm Kościoła Katolickiego i 
Kompendium katechizmu.

Papieska Rada Kultury, Gdzie jest
twój Bóg? Wiara chrześcijańska
wobec niewiary religijnej.

Papieska Rada Kultury, Droga piękna,
droga ewangelizacji i dialogu.

J. Babendreier, The Faith Explained
Today, Scepter, Strongsville 2014.

R. Barron, Catholicism: a Journey to
the Heart of the Faith, Image Books,
New York-London-Toronto–
Melbourne–Sydney 2011.

G. Biffi, Corso inusuale di catechesi, 3
tomy, Elledici, Torino 2006.

J. Burggraf, „Przekazywać wiarę”, 
https://opusdei.org/pl-pl/document/
przekazywac-wiare...

https://opusdei.org/pl-pl/document/przekazywac-wiare/
https://opusdei.org/pl-pl/document/przekazywac-wiare/


Ch. Chaput, Strangers in a Strange
Land. Living the Catholic Faith in a
Post-Christian World, Henry Holt,
New York 2017.

T. Dolan, J. Allen, Lud nadziei.
Arcybiskup Timothy Dolan w
rozmowie z Johnem L. Allenem, tłum.
P. Hejmej, Wydawnictwo Jedność,
Kielce 2013.

F. Hadjadj, L’aubaine d’être né en ce
temps, Emmanuel, Paryż 2015.

F. Hadjadj, Antypodręcznik
ewangelizacji : jak dzisiaj mówić o
Bogu?, tłum. H. Sobieraj,
Wydawnictwo WAM, Kraków 2016.

S. Hahn, Nieście i przyjmujcie Dobrą
Nowinę. Wyzwania Nowej
Ewangelizacji, tłum. M. Biliniewicz,
Św. Wojciech, Poznań 2015.

S. Hahn, J. Socías, Introduction to
Catholicism for Adults, Midwest



Theological Forum, Downers Grove
2013.

A. Ivereigh, K.J. Lopez, How to Defend
the Faith without Raising your Voice,
Our Sunday Visitor, Huntington 2015.

Św. Josemaría Escrivá, “Sed amigos
sinceros y realizaréis un apostolado
y un diálogo fecundos”, ABC, 17 V
1992, https://www.unav.edu/web/
centro-de-estudios-josema...

R.A. Knox, The Creed in Slow Motion,
Ave Maria Press, Notre Dame 2009.

C.S. Lewis, Chrześcijaństwo po
prostu, tłum. P. Szymczak, Media
Rodzina, Poznań 2009.

J.M. Mora, "10 claves para comunicar
la fe", https://www.arguments.es/
comunicarlafe/10-claves-p..., por. 
https://opusdei.org/pl-pl/article/9-
zasad-przekazywa...

https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/en/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo
https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/en/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo
https://www.arguments.es/comunicarlafe/10-claves-para-comunicar-la-fe/
https://www.arguments.es/comunicarlafe/10-claves-para-comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/pl-pl/article/9-zasad-przekazywania-wiary/
https://opusdei.org/pl-pl/article/9-zasad-przekazywania-wiary/


J. Ratzinger, Bóg i świat : wiara i życie
w dzisiejszych czasach. Z kard.
Josephem Ratzingerem (Benedyktem
XVI) rozmawia Peter Seewald, tłum.
G. Sowiński, Znak, Kraków 2005.

J. Ratzinger, “Nowa ewangelizacja”,
Przemówienie na Kongresie
katechetów i nauczycieli religii,
Rzym 9–10.12.2000, https://
opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/inne/
ratzinge....

L.J. Trese, W co wierzymy. Podstawy
wiary i życia chrześcijańskiego, tłum.
W.M. Krawczyk, Wydawnictwo AA,
Kraków 2007.

[1] Franciszek, Encyklika Lumen
Fidei, 3.

[2] Św. Augustyn, Wyznania, V.2.2 (tł.
Z. Kubiak).

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/inne/ratzinger_ewangelizacja.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/inne/ratzinger_ewangelizacja.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/inne/ratzinger_ewangelizacja.html


[3] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 179.

[4] Św. Ireneusz z Lyonu, Wykład
nauki apostolskiej, 24.

[5] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium, 265.

[6] Franciszek, Lumen Fidei, 4.

[7] Tamże, 3.

[8] Benedykt XVI, Światłość świata,
tłum. P. Napiwodzki, Kraków 2011, s.
145.

[9] Zob. Benedykt XVI, Przemówienie
na Uniwersytecie w Ratyzbonie,
12.09.2006.

[10] Benedykt XVI, Światłość świata,
s. 145.

[11] Franciszek, Homilia, 2.02.2017.

[12] Św. Josemaría, Droga, 575.



[13] Św. Josemaría, Bruzda, 941.

[14] Franciszek, Adhortacja
apostolskaEvangelii gaudium, 42.

[15] Św. Josemaría, Bruzda, 428.

[16] Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 22.

[17] Javier Echevarría, List Pasterski
z okazji Roku Wiary (29.11.2012), 35.

[18] Joseph Ratzinger, Jezus z
Nazaretu. Od chrztu w Jordanie do
Przemienienia, Kraków 2007.

[19] Św. Augustyn, Mowa 179, 1.1.

[20] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 143.

[21] Bruzda, 213, zob. Dz 2,1-13.

[22] Św. Tomasz z Akwinu, Super
Evangelium S. Ioannis, 14.6.



[23] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania, 18.06.1972 (cyt. w: J.
Echevarría, List o nowej
ewangelizacji, 2.10.2011).

[24] Benedykt XVI, Odpowiedzi na
spotkaniu z kapłanami Diecezji
Rzymskiej, 26.02.2009, (zob. Św.
Bernard z Calirvaux, De
consideratione libri quinque ad
Eugenium tertium, II.3.6. [PL 182,
745]).

[25] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 142.

[26] Mszał Rzymski, XXI niedziela
czasu zwykłego, Kolekta.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wy-jestescie-swiatloscia-
swiata/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wy-jestescie-swiatloscia-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wy-jestescie-swiatloscia-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wy-jestescie-swiatloscia-swiata/

	Wy jesteście światłością świata

