opusdei.org

Wy jestescie
swiatloscia Swiata

Wiara jest darem Boga, ktory
zmienia nasze zycie. Te wlasnie
prawde chcemy poglebiac i
dzieli€ sie nig.

01-06-2020

Lud, ktory siedziat w ciemnosci, ujrzat
swiatto wielkie, i mieszkaricom
cienistej krainy smierci swiatto
wzeszto (Mt 4,16). Cytujac proroka
Izajasza, Sw. Mateusz ukazuje
poczatek publicznej dzialalnosci
Jezusa w Galilei jako pojawienie sie
Swiatla w tym regionie granicznym



pomiedzy Izraelem a Swiatem
poganskim. Jezus, swiatto na
oswiecenie pogan i chwate ludu
Twego, Izraela (E£k 2,32), jak
zapowiadatl starzec Symeon,
trzymajac Go w ramionach jeszcze
jako Dziecigtko. Wraz ze Swiatlem
wiary, ze Swiattem, ktorym jest On,
rzeczywisto$¢ nabiera swojej
prawdziwej glebi, zycie nabiera
sensu. Bez niej ostatecznie okazuje
sie, ze «wszystko staje sie niejasne,
nie mozna odrozni¢ dobra od zla,
drogi prowadzacej do celu od drogi,
na ktorej btadzimy bez kierunku»[1].

Jest wiele 0sob, ktore czasami nawet
nie bedac tego Swiadome, szukaja
Boga. Szukaja szczescia, ktdre moga
znalez¢ jedynie w Bogu, poniewaz
ich serce jest stworzone przez Niego i
dla Niego. «I oto jeste$ w ich sercach
— modli si¢ Sw. Augustyn —w
sercach tych, co Ciebie wyznajg i
rzucaja sie w Twe objecia, i placza w
Twym uscisku po swych



wedrowkach jakze mozolnych. (...)
Bo to jeste$ Ty, Panie, a nie jakis
czlowiek, istota z ciata 1 krwi; to
jestes Ty, Panie, ktory ich stworzyles,
a teraz krzepisz ich i pocieszasz»[2].
Istnieja jednak takze tacy, ktorzy
maja nadzieje znalezc¢ szczescie gdzie
indziej, jak gdyby Bdg chrzescijan byt
konkurencjg dla ich pragnienia
szczescia. W rzeczywistosci i tak
szukajg Jego: zderzajq sie z «cieniem
Chrystusa, poniewaz nie znaja Jezusa
ani nie widzieli pieknosci Jego
oblicza, ani nie znaja wspaniatosci
Jego nauki»[3].

Czy ty wierzysz w Syna Cztowieczego?
— pyta Jezus niewidomego od
urodzenia, ktdry juz odzyskat wzrok.
— A ktoz to jest, Panie, abym w Niego
uwierzyt? (J 9,35 n). W kazdym
zakatku Swiata sg kobiety i
mezczyzni, ktorzy pod oznakami
obojetnosci, a nawet wrogosci wobec
wiary ukrywaja nadzieje, ze kto$ im
wskaze Boga, takiego, ktory da blask



ich oczom i zaspokoi ich pragnienie.
Sytuacje tych osob obrazuja stowa
$w. Ireneusza o Abrahamie: «Gdy
idac za gorgcym pragnieniem swego
serca pielgrzymowal przez swiat
wcigz zastanawiajac sie, gdzie jest
Bog, i zaczal stabnac i byt bliski
porzucenia swych poszukiwan. Ale
Bog zlitowat sie nad tym, ktory
szukal Go w milczeniu»[4]. Do kazdej
z takich osob powinni dotrzec
chrzescijanie, z pokornym i
spokojnym przekonaniem, ze znamy
Tego, ktorego szukajg, (zob. J 1,45; Dz
17,23), chociaz wielokrotnie zdajemy
sobie sprawe, ze jeszcze nie znamy
Go dobrze. Wszystkim chrzescijanom
Pan mowi: wy jestescie swiattem
Swiata (Mt 5,14); wy dacie im jes¢ (Mt
14,16).

Zaczyn na ciasto

Ewangelia to «odpowiedz, ktdra
dotyka czlowieka w jego glebi, ktora
moze go podtrzymac i podniesc. Jest



to prawda, ktdora nie wychodzi z
mody, poniewaz zdolna jest
przeniknac tam, gdzie nic nie moze
dotrzec»[5], «poniewaz jest zdolna
oswietli¢ cate zycie czlowieka»[6], w
odroznieniu od wiedzy ludzkiej,
ktora potrafi wyjasnic jedynie
niektore jego wymiary. A jednak to
Swiatlo, ktore w ciemnosci swieci (J
1,5) czesto spotyka sie z wrogoscia na
tym Swiecie, ktory uwaza za
rzeczywiste tylko to, co mozna
zobaczyc¢ i dotknad, tylko to, co
pozwala sie ogarna¢ naukami
Scistymi lub spolecznym
przyzwoleniem. Z powodu pewnej
"kulturowej bezwladnosci" w
dziejach Swiata wiare postrzega sie
czasami jako «ucieczke
spowodowang przez brak Swiatla,
pod wplywem Slepego uczucia, albo
jako subiektywne Swiatlo, zdolne by¢
moze rozpalic serce, dostarczyc
prywatnej pociechy, ale ktorego nie
mozna zaproponowac innym jako



obiektywnego, wspdlnego swiatla
osSwiecajacego droge»[7].

A jednak takze w tym wypadku
mamy powody do optymizmu.
Benedykt XVI zauwazal juz przed
laty, ze nauki Sciste zaczely zdawac
sobie sprawe ze swoich ograniczen:
«wielu naukowcow dzisiaj mowi o
koniecznosci istnienia czegos, skad
pochodzi catos¢ rzeczywistosci, i o
potrzebie postawienia tego pytania
na nowo. Wraz z tym rosnie tez
nowe rozumienie tego, co religijne:
nie jako zjawiska mitologicznego o
archaicznej naturze, lecz
wyplywajacego z wewnetrzne;j
koherencji (spojnosci) Logosu»[8].
Powoli przestaje by¢ aktualne
uproszczone przeswiadczenie, ze
wiara w Boga jest postawa, ktora
zastania to, czego nie wiemy. Otwiera
sobie droge koncepcja wiary jako
spojrzenia, ktore potrafi lepiej pojac
sens swiata, sens historii, czlowieka,



a zarazem ich zlozonosc¢ i
tajemnice[9].

Te nowe perspektywy przynosza
pewne wyzwanie teologii,
katechezie, 1 ostatecznie osobistemu
apostolstwu: «religijnos¢ musi na
nowo zregenerowac sie w tym
wielkim kontekscie — i w ten sposob
znalez¢ nowe formy wyrazu i nasze
sposoby rozumienia. Dzisiejszy
czlowiek nie pojmuje tak po prostu,
ze krew Chrystusa na krzyzu jest
zado$¢uczynieniem za grzech. (...)
Nie mozna go po prostu odsunac albo
zapomniec. Musi by¢ przepracowany
1 przeobrazony od wewnatrz»[10].
RzeczywisScie, zadaniem teologii jest
nie tylko poglebienie roznych
aspektow wiary, ale takze zblizanie
do Ewangelii kazdego pokolenia.
Teologia i katecheza nie powinny
uwspotczesnia¢, w znaczeniu
obnizania wiary do
krotkowzrocznosci kazdej epoki, ale
sa powolane, bySmy zrozumieli



Chrystusa jako nam wspoiczesnego,
aby przyjac niepokoje, jezyk i
wyzwania kazdego czasu, nie jako
mniejsze zlo, ale jako materia i
okolicznosci, w ktorych Bog oczekuje,
ze upieczemy smakowity chleb;
chleb, ktéry bedzie pozywieniem dla
wszystkich (zob. Mt 14,16).
«ZostaliSmy zaproszeni, by by¢
zaczynem tego ciasta. To prawda,
istnieja lepsze ,,maki”, ale Pan
wlasnie nas zaprosi}, by zaczyni¢ to
ciasto tu i teraz, wobec wyzwan jakie
wlasnie mamy. Nie w defensywie, nie
z naszymi obawami, ale z dtonmi na
plugu, pomagajac rosnac pszenicy
tyle razy juz wysianej pomiedzy
chwastami»[11].

Nasza aktywnos$¢ odpowiadajgca
wspolczesnosci nie jest jakims
zewnetrznym dodatkiem do
Ewangelii, lecz jej integralna czescia.
Aby ustrzec wiary, aby zy¢ nig
sensownie i aby nie$c¢ ja na caly Swiat
(zob. Mk 16,15), trzeba przyjac ja dzis



na nowo, pomagac innym i samemu
postrzega¢ Ewangelie jako
prawdziwy dar Boga, ktory zmienia
nasze zycie i wypeinia je Swiattem.
«Niektorzy przechodzg przez zycie
jak przez tunel i nie sg w stanie
zrozumie¢ wspanialosci, pewnosci 1
ciepla, jakie daje stonce wiary»[12].
Wysilek, by ukazac to swiatlo i zar
wiary wynika z pragnienia, by podja¢
problemy i watpliwosci spotkanych
przez nas osob, nie uwazajac ich za
dziwakow, natretéw czy wrogow.
Dzieki temu latwiej jest reagowac
odpowiednio do kazdej sytuacji. Sg
osoby, o ktorych pisal Sw. Josemaria,
«Ze nie wiedza nic o Bogu..., bo nie
mowiono do nich w sposob
zrozumiaty»[13]. Przyczyna
niezrozumienia prawdy o Bogu moze
by¢ fakt, iz ten, kto wyjasnia, takze
nie rozumie, o czym mowi, albo tez
nie zalezy mu do glebi na
rozwiazaniu sytuacji i wyjasnia bez
zaangazowania, w sposob
abstrakcyjny, w oderwaniu od



konkretnej sytuacji. Nie mozna
rowniez zapominac, ze «nigdy nie
uczynimy nauczania Ko$ciota czyms
fatwo zrozumialtym i szczesliwie
cenionym przez wszystkich. Wiara
zachowuje zawsze pewien aspekt
krzyza (...). Sa rzeczy, ktore mozna
zrozumiec i cenic, biorac za punkt
wyjscia to przylgniecie bedace siostra
mitosci, niezaleznie od jasnosci, z
jaka mozna dostrzec racje i
argumenty»[14].

Katolicy sa czasem krytykowani z
powodu ich domniemanych waskich
horyzontow, poniewaz nie uginajg
sie przed niektorymi popularnymi
postulatami. Lecz jesli nie pozwolg,
by z racji tych krytyk ogarnat ich
strach albo gniew, jesli postarajg sie
uniknac strachu lub zlosSci stojacej za
gniewna reakcjg, jesli nie zmecza sie
mysleniem, by wcigz na nowo
opisywac nasza wizje Swiata, beda
uznani, kazdy na swoim poziomie,
jako osoby, ktore cechuje «szerokosc



horyzontow (...); baczne zwracanie
uwagi na kierunki rozwoju nauki i
mysli wspoiczesnej (...); pozytywna 1
otwarta postawa wobec aktualnych
przemian w strukturach spotecznych
1 w sposobie zycia»[15].

Cyklem artykulow, ktory
rozpoczynamy, chcielibySmy
zobrazowad, jak wiara odpowiada na
najglebsze aspiracje ludzkich serc w
XXI wieku, jak Chrystus w nauczaniu
Soboru Watykanskiego II «objawia w
peini czlowieka samemu
cztowiekowi»[16]. ChcielibySmy
zblizy¢ sie do trudnosci
napotykanych przez wiele os6b —
takze przez chrze$cijan z dobra
formacja — aby zrozumiec sens
konkretnych aspektow wiary, aby
wyjasnic je tym, ktérych wiara sie
ochlodzila lub tez tym, ktorzy chca
sie do niej zblizy¢. Kierujemy sie
wiec do szerokiego grona osob:
wierzgcych, chwiejnych lub
niewierzacych, ale otwartych na



wiare. Bedziemy poruszali rozne
kwestie, nie wyczerpujac ich do
konica, koncentrujac sie na
ponownym otwarciu drzwi, na
przetarciu nowych szlakow do
miejsc, ktore moga wydawac sie
dzisiaj niejasne, wskazujac, jak wiara
rzuca sSwiatlo na rzeczywistosc¢ i jak
mozemy zy¢ w tym swietle. Na
przykiad, co oznacza dla mnie, ze
Jezus zmartwychwstal, albo ze Bog
jest w trzech Osobach? W jaki sposob
wiara w stworzenie Swiata zmienia
wizje rzeczywistosci? Skoro niebo i
pieklo nie sg miejscami fizycznymi,
dlaczego i jak traktowac je tak
powaznie jak ziemie, po ktorej
stagpamy?

Gdzie twoja synteza?

Kto Sledzi zawody tenisowe w
telewizji, nie doskonali tym ani
swojej formy fizycznej, ani techniki.
Tylko jes$li sami zejdziemy na kort,
przyswoimy sobie dobry styl gry i



uderzenie. W sposob analogiczny
formacja doktrynalna nie ogranicza
sie do poznania pewnej tresci i
argumentow do dyskusji. Mozemy
wiele skorzystac z tego, co czytamy,
albo studiujemy, ale nie wystarczy to
zapamietac. Konieczne jest
wypracowanie wlasnego
zrozumienia spraw, trzeba uczynic te
kwestie wlasnymi. «Studiowanie
teologii, nie rutynowe ani po prostu
pamieciowe, moze i powinno by¢
zwigzane z zyciem, jako wielka
pomoc w harmonijnym polaczeniu
prawd naszej wiary z rozumem i
nabywaniu spojrzenia na swiat z
perspektywy wiary, rozwazajac jej
tresci. Tylko w ten sposob mozna
rozstrzygac liczne problemy w
zlozonych sytuacjach, jakie pojawiaja
sie w zajeciach zawodowych i
rozwoju spoteczenstwa jako
catosci»[17].

Serdecznos¢, braterska mitos¢, dzieki
ktorej w kazdym czlowieku widzimy



kogos bliskiego, jest bez watpienia
najbardziej autentycznym i jasnym
Swiadectwem wiary: Po tym wszyscy
poznajq, Zescie uczniami moimi, jesli
bedziecie sie wzajemnie mitowali (J
13,35). Kiedy jaka$ osoba czuje sie
kochana naprawde, bez granic,
odgaduje Mitos¢ Tego, ktory ukochat
nas pierwszy (zob. 1 J 4,19), Milosc,
ktora nie jest z tego Swiata, bo jest
ponad tyloma sprawami — bledami,
antypatiami, nieSmiatoscig,
niezrozumieniem — ktore
przeszkadzajg ludziom zblizy¢ sie do
siebie lub nawet prowadza do
pogardy. «Boga trzeba szukac takze
sercem, sam rozum nie
wystarcza»[18]. Jesli mitos¢, ktora
mowi do serca, czyni widzialnym
Boga, jej brak znieksztalca Jego
obecnos$c na swiecie i delegitymizuje
ewangelizatora, czyni z niego
falszywego proroka (zob. Mt 7,15).
Jednakze autentycznosc, ktorej
dzisiaj oczekuje sie od chrzescijanina
nie ogranicza sie do Swiadectwa



mitosci, odnosi sie takze w duzej
mierze do tego, jak w sposob
naturalny i osobisty potrafi mowic o
Bogu. Jesli kto§ ma zwyczaj, by starac
sie zrozumie¢ swoja wiare, jesli ten
dialog wewnetrzny ozywia jego
modlitwe, a ta wzmacnia na powrot
wiare, to mowiac o Bogu, nie bedzie
tylko przekazywat tresci
teologicznych, czy doktrynalnych;
bedzie przekazywat raczej swoje
doswiadczenie, przezycia kogos, kto
zyje dzieki Niemu i dla Niego.
Inaczej, mowil Sw. Augustyn: «traci
czas gloszac zewnetrznie Stowo Boze,
kto nie jest jego stuchaczem w swoim
wnetrzu»[19]. Stuchac Stowa Boga to
pozwolié, by ksztaltowalo nasz
sposob myslenia, méwienia i zycia;
by oSwiecilo rézne sytuacje,
pragnienia, spotkania, by ostatecznie
stac sie naszym.

«Gdzie jest twoja synteza, tam jest
twoje serce — pisze Papiez,
parafrazujac Chrystusa (zob. Mt



6,21). Roznica miedzy ukazaniem
syntezy a ukazaniem
niepowigzanych ze sobg idei jest taka
sama, jak miedzy nudg a zarem
serca»[20]. Stowo, ktére trafia w
sedno, niekoniecznie nalezy do
wielkiego mowcy, ale jest mowa tego,
kto mowi z glebi serca, wlasnymi
stowami plyngcymi z osobistego
doswiadczenia wiary. Dlatego nasza
formacja doktrynalna nie jest
przeznaczona, by zagniezdzic sie w
jakims, odseparowanym od reszty,
sektorze naszej wiedzy. Jej celem jest
komunikowanie wszystkim, czym
zyjemy i jesteSmy. To przestanie
przyjmuje tyle form, ile 0séb je glosi.
Jednoczesnie Duch Swiety moze sie
rozpozna¢ w kazdym z nich. Tak
wiec widzimy Go w znanych
Swietych, ktérzy mowia do nas na
tysigc sposobow, to samo dzieje si¢ z
ukrytymi Swietymi, ktorzy wciaz zyja
posrod nas. Kazda epoka — dzisiaj
moze bardziej — ma swoje wieze
Babel, roje gloséw rozbieznych lub



walczacych ze sobg (zob. Rdz 11,1-9).
Pluralizm jezykéw Ducha Swietego
rosnie, przeradzajac w «nowa
Piecdziesigtnice »[21] tam, gdzie
znajdziemy chrzescijan, ktérzy daja
sie slyszec¢, bo «jesli Duch Swiety nie
wleje do wnetrza zrozumienia,
cztowiek trudzi sie na prézno (...):
jesli Duch Swiety nie towarzyszy
sercu, ktore stucha, prézne bedzie
stowo doktora»[22].

Staraj sie pi¢ z wlasnego zZrodla

Mowi sie, ze kultura jest tym, co
zostaje, gdy kto$ zapomni to, co
czytal; to jest to, co rosnie, gdy
uprawiamy ziemie naszej duszy.
«Nasze ksztalcenie sie nie ma
konca»[23], zwyk} mawiac sw.
Josemaria: trzeba uczyc sie cate zycie
i warto robic to z ewangeliczna
mentalnoscig rolnika (zob. Mt
13,3-43). Uprawa jest praca cierpliwg
1 wytrwalg, ale pelng zadowolenia,
gdy wychodza pierwsze kielki i gdy



rodza sie owoce. Obok rozmowy z
Bogiem i z ludzmi, bardzo sprzyja tej
uprawie osobista refleksja. Dzieki
niej osigga sie wiasny glos,
autentyczny i otwarty. W tym
wewnetrznym dialogu jest niezbedna
orka, siew, podlewanie. Trzeba
wytrwac, ubierajac idee w stowa,
szukajac odpowiednich okreslen,
chocby czasami wyszlo gaworzenie
niemowlaka. Cudze idee mogga nam
pomaoc, ale nie wystarczy ich stucha¢
jesli chcemy rozmawiac z serca do
serca.

Nie chodzi przeciez tylko o to, by
znac sprawe wedlug kryteriow
czysto ilosciowych wiedzy, ale by
zdoby¢ lub odnowic przenikliwe
spojrzenie pasjonujace sie
rzeczywistoscia w calej swej
rozciggtosci, czyli wraz z innymi
ludZzmi i z Bogiem. Zrozumienie
wiary to wyzwanie dla kazdego: dla
szefowej firmy czy wykladowcy
uniwersyteckiego, dla robotnika czy



pracownika socjalnego. Nikt nas nie
wyreczy w podjeciu tego wyzwania.
Ono nie jest tez dodatkiem do
pragnienia, by poznac¢ wiare, ale daje
forme temu poznawaniu, jest
sposobem w jaki kto$ chce uczynié
swoim to, czego stucha, nie tylko w
czynach, ale takze w sposobie
myslenia i méwienia.

«Jestem czlowiekiem tej epoKki, jesli
przezywam prawdziwie moja wiare
w dzisiejszej kulturze, zyjac wsrod
dzisiejszych Srodkow komunikacji,
posrod dzisiejszych dialogow, posrod
tych wlasnie realiow ekonomicznych,
posrod calej dzisiejszej
rzeczywistosci, jesli sam powaznie
traktuje moje doswiadczenie i staram
sie przyswoic sobie te rzeczywistosc.
Wtedy jesteSmy na dobrej drodze, by
takze inni nas zrozumieli. $w.
Bernard z Clairvaux pisze w ksigzce
skierowanej do swojego ucznia
papieza Eugeniusza: staraj sie pic z
wlasnego zrodia, to znaczy z



wlasnego czlowieczenstwa. Jesli
jestes szczery sam ze soba i
zaczynasz widzie¢ w samym sobie,
czym jest wiara, z twoim
doswiadczeniem terazniejszosci,
pijac z wlasnej studni
(czlowieczenstwa) — jak mowi Sw.
Bernard - tez mozesz powiedzie¢
innym, to co trzeba powiedzie¢»[24].

Kto postepuje w ten sposob, uczy sie
przy kazdej rozmowie, nie poddaje
sie, gdy ma watpliwosci, ale
postrzega je jako wyzwania, by lepiej
zrozumie¢ swa wiare, aby zrozumie¢
punkt widzenia innych, aby
odczuwac ich niepokoje. Kto tak zyje,
duzo stucha, uczy sie od wszystkich,
pojmuje dialog nie jako walke, by
zbi¢ argumenty i umocnic swoje
pozycje, ale jako taniec, w ktorym
kazdy wspolpracuje, by wyjasnic
rzeczywistosc, chocby sie nie zawsze
poruszalo po linii prostej. «Dialog
jest czyms$ znacznie wiekszym niz
komunikowanie prawdy. Realizuje



sie dzieki przyjemnos$ci rozmawiania
1 dzieki konkretnemu dobru
komunikowanemu miedzy tymi,
ktorzy sie kochaja za posrednictwem
stow. Jest dobrem, ktore nie polega
na rzeczach, ale istnieje w samych
osobach dajacych sie nawzajem w
dialogu»[25].

Wiemy, gdzie jest szczeScie, ktorego
szuka nasze serce i serce kazdej
kobiety i kazdego mezczyzny. I
szukamy go wraz z nimi: O Tobie
mowi moje serce: «Szukaj Jego
oblicza! (Ps 27,8). Jakiz pokoj daje
nam ta pewnosc¢, ze mozemy
rozmawiac z kazdym, jak bracia,
ktorzy szukaja Go razem, ktorzy
dziela sie ze mna czyms wiecej niz
mysla, by moc wspdlnie wzrastac,
wiedzac, ze w swoim czasie przyjdzie
Swiatlo. Nasi przyjaciele odkryja
wtedy «ubi vera sunt gaudia», gdzie
znajduje sie prawdziwa radosc¢[26], a
my odKkryjemy ja wraz z nimi.



Carlos Ayxela
ttum. Pawet Btazewicz

Niniejszy cykl artykulow jest
przeznaczony do os6b wierzgacych,
watpiacych oraz niewierzacych, ale
otwartych na szukanie Boga.

FHFEF

Lektury do osobistego poglebienia
tematu

Ponizej zamieszczamy liste,
oczywiscie niepetng, ksigzek,
artykutow i dokumentow na temat
sposobu mowienia o wierze w
dzisiejszym swiecie. Na pierwszym
miejscu wskazujemy niedawne teksty
Magisterium oraz innych instytucji
Kosciota, a nastepnie teksty roznych
autorow. Przy okazji publikacji
kolejnych artykutow tego cyklu
bedziemy publikowali liste
odpowiadajqgcych im pozycji.



Franciszek, EncyklikaLumen Fidei.

Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii Gaudium, zwlaszcza
rozdziat IIT ,,Gloszenie Ewangelii”.

Franciszek, Katechezy na Rok Wiary,
marzec — grudzien 2013.

Benedykt XVI, Katechezy na Rok
Wiary (na stronie www.vatican.va w
zakladce "General Audiences",
pazdziernik 2012 - luty 2013, ,,Jak
rozmawiac o Bogu?”, 28 XI 2012;
,Pragnienie Boga”, 7 XI 2012).

Sw. Jan Pawel II, List apostolski Novo
Millennio Ineunte.

Sw. Jan Pawel II, Katecheza na temat
“Credo” (marzec 1985 - listopad 1997,
dostepne na stronie
www.vatican.va).

Bl. Pawel VI, Adhortacja apostolska
Evangelii nuntiandi.


https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://www.vatican.va
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2013.index.2.html

Katechizm Kosciota Katolickiego i
Kompendium katechizmu.

Papieska Rada Kultury, Gdzie jest
twoj Bog? Wiara chrzescijariska
wobec niewiary religijnej.

Papieska Rada Kultury, Droga piekna,
droga ewangelizacji i dialogu.

]J. Babendreier, The Faith Explained
Today, Scepter, Strongsville 2014.

R. Barron, Catholicism: a Journey to
the Heart of the Faith, Image Books,
New York-London-Toronto-
Melbourne-Sydney 2011.

G. Biffi, Corso inusuale di catechesi, 3
tomy, Elledici, Torino 2006.

J. Burggraf, ,Przekazywac wiare”,
https://opusdei.org/pl-pl/document/
przekazywac-wiare...


https://opusdei.org/pl-pl/document/przekazywac-wiare/
https://opusdei.org/pl-pl/document/przekazywac-wiare/

Ch. Chaput, Strangers in a Strange
Land. Living the Catholic Faith in a
Post-Christian World, Henry Holt,
New York 2017.

T. Dolan, J. Allen, Lud nadziei.
Arcybiskup Timothy Dolan w
rozmowie z Johnem L. Allenem, thum.
P. Hejmej, Wydawnictwo Jednos¢,
Kielce 2013.

F. Hadjadj, L’aubaine d’étre né en ce
temps, Emmanuel, Paryz 2015.

F. Hadjadj, Antypodrecznik
ewangelizacji : jak dzisiaj mowic o
Bogu?, thum. H. Sobieraj,
Wydawnictwo WAM, Krakow 2016.

S. Hahn, Niescie i przyjmujcie Dobrq
Nowine. Wyzwania Nowej
Ewangelizacji, thum. M. Biliniewicz,
Sw. Wojciech, Poznan 2015.

S. Hahn, J. Socias, Introduction to
Catholicism for Adults, Midwest



Theological Forum, Downers Grove
2013.

A. Ivereigh, K.J. Lopez, How to Defend
the Faith without Raising your Voice,
Our Sunday Visitor, Huntington 2015.

Sw. Josemaria Escriva, “Sed amigos
sinceros y realizaréis un apostolado
y un didlogo fecundos”, ABC, 17V
1992, https://www.unav.edu/web/
centro-de-estudios-josema...

R.A. Knox, The Creed in Slow Motion,
Ave Maria Press, Notre Dame 2009.

C.S. Lewis, Chrzescijaristwo po
prostu, ttum. P. Szymczak, Media
Rodzina, Poznan 2009.

J.M. Mora, "10 claves para comunicar
la fe", https://www.arguments.es/
comunicarlafe/10-claves-p..., por.
https://opusdei.org/pl-pl/article/9-
zasad-przekazywa...


https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/en/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo
https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/en/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo
https://www.arguments.es/comunicarlafe/10-claves-para-comunicar-la-fe/
https://www.arguments.es/comunicarlafe/10-claves-para-comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/pl-pl/article/9-zasad-przekazywania-wiary/
https://opusdei.org/pl-pl/article/9-zasad-przekazywania-wiary/

J. Ratzinger, Bog i swiat : wiara i Zycie
w dzisiejszych czasach. Z kard.
Josephem Ratzingerem (Benedyktem
XVI) rozmawia Peter Seewald, ttum.
G. Sowinski, Znak, Krakow 2005.

J. Ratzinger, “Nowa ewangelizacja”,
Przemowienie na Kongresie
katechetdw i nauczycieli religii,
Rzym 9-10.12.2000, https://
opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/inne/
ratzinge....

L.]. Trese, W co wierzymy. Podstawy
wiary i zycia chrzescijariskiego, thum.
W.M. Krawczyk, Wydawnictwo AA,
Krakow 2007.

[1] Franciszek, Encyklika Lumen
Fidei, 3.

[2] Sw. Augustyn, Wyznania, V.2.2 (tl.
Z. Kubiak).


https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/inne/ratzinger_ewangelizacja.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/inne/ratzinger_ewangelizacja.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/inne/ratzinger_ewangelizacja.html

[3] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 179.

[4] Sw. Ireneusz z Lyonu, Wyktad
nauki apostolskiej, 24.

[5] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium, 265.

[6] Franciszek, Lumen Fidei, 4.
[7] Tamze, 3.

[8] Benedykt XVI, Swiattos¢ swiata,
ttum. P. Napiwodzki, Krakow 2011, s.
145.

[9] Zob. Benedykt XVI, Przemowienie
na Uniwersytecie w Ratyzbonie,
12.09.2006.

[10] Benedykt XVI, Swiatlos¢ swiata,
S. 145.

[11] Franciszek, Homilia, 2.02.2017.

[12] Sw. Josemaria, Droga, 575.



[13] Sw. Josemaria, Bruzda, 941.

[14] Franciszek, Adhortacja
apostolskaEvangelii gaudium, 42.

[15] Sw. Josemaria, Bruzda, 428.

[16] Sobor Watykanski II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 22.

[17] Javier Echevarria, List Pasterski
z okazji Roku Wiary (29.11.2012), 35.

[18] Joseph Ratzinger, Jezus z
Nazaretu. Od chrztu w Jordanie do
Przemienienia, Krakow 2007.

[19] Sw. Augustyn, Mowa 179, 1.1.

[20] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 143.

[21] Bruzda, 213, zob. Dz 2,1-13.

[22] Sw. Tomasz z Akwinu, Super
Evangelium S. Ioannis, 14.6.



[23] Sw. Josemaria, Notatki ze
spotkania, 18.06.1972 (cyt. w: J.
Echevarria, List o nowej
ewangelizacji, 2.10.2011).

[24] Benedykt XVI, Odpowiedzi na
spotkaniu z kaptanami Diecezji
Rzymskiej, 26.02.2009, (zob. Sw.
Bernard z Calirvaux, De
consideratione libri quinque ad
Eugenium tertium, 11.3.6. [PL 182,
745]).

[25] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 142.

[26] Mszat Rzymski, XXI niedziela
czasu zwyklego, Kolekta.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/wy-jestescie-swiatloscia-
swiata/ (13-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/wy-jestescie-swiatloscia-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wy-jestescie-swiatloscia-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wy-jestescie-swiatloscia-swiata/

	Wy jesteście światłością świata

