
opusdei.org

Wspomnienia o
świętym Josemarii
Escrivie - założycielu
Opus Dei

Rozmowa z bp. Javierem
Echevarrią prałatem Opus Dei.
Wydawnictwo MIC 2006.

02-10-2019



Kapłan, który ukochał świat

1. Nędzne źródło ubóstwa i
miłości

- Pamiętam dobrze tę scenę. 22
listopada 1972 roku, sala
gimnastyczna Szkoły Brafa,
przemieniona w aulę, wypełniona po
brzegi, a w centrum ksiądz Escrivá.
Pada pytanie, gdzie jest mowa o
ludziach, którzy całymi dniami
narzekają na to, co się wokół nich
dzieje: „Ojcze, co możemy zrobić, aby
pomóc w walce przeciwko tej krytyce,
tym żalom i tej całej pesymistycznej
wizji? I natychmiastowa odpowiedź,
w duchu zrozumienia, zakotwiczona
w przekonaniu o własnej słabości: 
Miałem i nadal mam wiele wad.
Cóż, któż ich nie ma? Tego, który
nie ma wad, lepiej od razu
umieścić w muzeum...! Ja mam
wiele ułomności i od dziecka z
nimi walczę, i dopóki będę żył,
będę walczył.



Kiedy przyglądamy się Założycielowi
Opus Dei, te wady stają się niczym w
obliczu wielkości podejmowanej przez
niego walki, która doprowadziła go
do praktykowania cnót w stopniu
heroicznym, jak to ogłosił w 1990
roku Ojciec Święty Jan Paweł II. Ale
właśnie te niezauważane przez innych
wady, czy cnoty w sposób przesadny
przez nich wychwalane, w
rozmiłowanym sercu wywoływały
reakcje najbardziej bolesne. Nie
sposób tego wyjaśnić w oderwaniu od
modlitwy Magnificat, którą ksiądz
Escrivá de Balaguer nieustannie
odmawiał, co sprawiło, że podczas
obchodów złotej rocznicy święceń
kapłańskich w 1975 roku czuł się
niczym gaworzące dziecko.

Wobec nas, którzy tylko od czasu do
czasu widzieliśmy Założyciela Opus
Dei i byliśmy wówczas gorąco
zachęcani do współpracy z wolą Bożą,
jego wady – niedoskonałości - były
jakby zakryte. To samo przydarzyło



się księdzu Javier Echevarría, zgodnie
z jego wspomnieniem z 1950 roku,
podczas wspólnego pobytu
formacyjnego w Castelgandolfo.

Miało to miejsce pod koniec sierpnia.
Zdałem sobie sprawę, że skoro my
będąc w Castelgandolfo z ledwością
znosimy upał, to cóż dopiero ksiądz
Escrivá de Balaguer, który pozostał w
Rzymie. Miał zwyczaj codziennie
około piątej po południu przyjeżdżać
fiatem „topolino” – w towarzystwie
księdza Álvaro del Portillo i kogoś
jeszcze – aby osobiście zajmować się
formacją pierwszych członków Opus
Dei włoskiego pochodzenia i tych,
którzy przybyli z innych krajów.

Pouczał nas o duchu Dzieła,
rozmawiając o naszym życiu i
udzielając nam wiele rad
przydatnych w walce o świętość.
Podejmował to zadanie po całym
dniu pracy, w którym poza
kierowaniem Opus Dei, zajmował się



dodatkowo budową siedziby
centralnej, która w tym czasie z
powodu braku środków posuwała się
z wielkim trudem.

Wówczas nie zdawałem sobie
sprawy z wielkiego ciężaru, jaki
wziął na swoje barki, ani z jego
wycieńczenia, które było
spowodowane ciężkim przypadkiem
cukrzycy. Jego miłość i poświęcenie
przezwyciężały te przeszkody. Gdy w
sposób porywający przekazywał nam
swoją radość i oddanie, zupełnie
zapominał o sobie.

- Myślę, że była to stała zasada. Za
jego uśmiechem i nieustannie
dobrym humorem trudno było
dostrzec kłopoty i cierpienie.
Otwarcie zwierzał się jedynie
Custodes w poufnych rozmowach
prowadzonych prawie nieustannie.
Ksiądz Javier Echevarría bardzo
szybko miał okazję poznać z bliska tę



świątynię wewnętrznej walki księdza
Escrivy.

Byłem Custos przez prawie
dwadzieścia lat i mogę powiedzieć,
że zawsze dziękował za
otrzymywane od nas wskazówki czy
uwagi, które mu robiliśmy. Nie
meczył się walką, dzięki której
przybliżał się coraz bardziej do Pana.
Z zapałem zakochanej osoby, która
pragnie okazać całą swoją miłością
Temu, którego kocha, zmagał się z
najmniejszymi wadami: codziennie,
w tym co trudne i w tym co łatwe, w
pracach ważnych i w takich, które
wydają się niepozorne.

Miał zwyczaj nie odkładania niczego
na później, szczególnie jeśli musiał
coś poprawić: gdy tylko to dostrzegł
lub gdy mu na coś zwróciliśmy
uwagę, dokładał wszelkich starań,
aby niczego nie zostawiać na
następny dzień. Nie usprawiedliwiał
się nawet zmęczeniem i z całych sił



pracował nad poprawą swojego
charakteru i pogłębieniem
pragnienia kochania Boga coraz
bardziej. Z jego ust płynęły rady
pełne zapału i Bożej pedagogii: Oto
co zazwyczaj doradzam: do
dobrych rzeczy zabierać się czym
prędzej! a przecież w powierzaniu
się Bogu nie wiążą nas żadne
łańcuchy, mamy wolność dawania
siebie zawsze więcej. Starał się, aby
jego odpowiedź nigdy nie była
poniżej poziomu tego, o co prosi Bóg.
Dlatego nie przestawał błagać Pana o
przebaczenie za wszystkie
zaniedbania w swoim życiu, za
nieuwagę w Bożych sprawach.

Aż do ostatniego dnia na tej ziemi
prosił swoich synów Custodes, aby
mu pomogli stawać się coraz bardziej
pobożnym, bardziej radosnym,
większym optymistą, dokładniej
wypełniać swoje obowiązki, lepiej
znosić chorobę, pracować bez
wytchnienia z całkowitym



poświęceniem. Myślę, że mogę
obiektywnie stwierdzić, iż nigdy
świadomie nie powiedział nie Panu
Bogu i nigdy nie odpowiedział
połowicznie na Boże prośby.

Innym doradzał to, czym sam żył:
„Trzeba zawsze być przygotowanym
i mieć świadomość, że w każdym
momencie naszego życia może
przyjść chwila ostatniej walki”.
Wyrażał to też innymi słowami:
„Najważniejsze jest to, aby Pan
znajdował nas zawsze
przygotowanych do ostatniej walki,
która może nastąpić w każdej
chwili”.

Sam również nie szczędził wysiłku w
tych zmaganiach. Wydaje mi się, że
jego wrażliwość sumienia i
podeptanie własnego ja, aby móc w
pełni przyjmować wolę Bożą,
zawiera się w tym, co stwierdził w
1971 roku: Świętość jest nieustanną
walką z własnymi wadami. Jest



wypełnianiem obowiązku w każdej
chwili, bez szukania wymówek.
Jest służbą na rzecz innych bez
oczekiwania jakiejkolwiek
rekompensaty. Świętość jest
szukaniem obecności Boga –
niezmiennym obcowaniem z Nim –
przez modlitwę i pracę, które się
stapiają ze sobą w nieustannym
dialogu z Panem. Świętość jest
gorliwą troską o dusze, która
prowadzi do zapomnienia o samym
sobie. Jest zawsze pozytywną
odpowiedzią w każdym momencie
naszego osobistego spotkania z
Bogiem.

- Może Ksiądz Biskup pomóc
czytelnikom opisując, choćby
pokrótce, niektóre aspekty walki
prowadzącej przez Założyciela w
celu doskonalenia własnego
charakteru.

Od młodości posiadał wielkie ludzkie
przymioty. Co do wad, to musiał



bardzo uważać na gwałtowność i
spontaniczność charakteru i na dużą
wybuchowość, której zazwyczaj
doświadczał, kiedy uważał, że coś
zostało zrobione źle lub nie tak, jak
należało.

W każdym razie, te cechy charakteru,
które mogły stać się poważnymi
wadami, posłużyły mu jako punkt
oparcia do rozwijania osobowości i
stały się fundamentem do
kształtowania silnej woli, której
później tak bardzo potrzebował, aby
zmierzyć się z tym, co przygotował
dla niego Pan Bóg. Jego
niecierpliwość przemieniła się w
świętą odwagę, a impulsywny
temperament w wymaganie od
samego siebie i w zrozumienie
wobec innych. Wielokrotnie zwierzał
się nam z tego, co nosił w głębi swej
duszy: Proszę, abyście mi wybaczyli
przykrości, jakich mogłem być
powodem dla każdego z was.
Zapewniam was, i jest to moja



niezmienna intencja, że nie chcę
nikogo umyślnie urazić moim
sposobem bycia. Bez względu na
wszystko, nalegam, wybaczcie mi,
jeśli kogokolwiek uraziłem moim
sposobem bycia czy zachowaniem.

Zmagał się, aby przemienić swoje
naturalne skłonności w pozytywne
cechy: moc i energię; szybkość w
podejmowaniu decyzji;
przenikliwość umysłu; zdolność
zdawania sobie sprawy z tego, co
dzieje się wokół; czy umiejętność
logicznego myślenia w
rozwiązywaniu trudności. Nie dawał
się ponosić własnemu ja, opanował
swojeprimo primi (reakcje
natychmiastowe), i dokładał
wysiłków, aby przez szczerość w
mówieniu i prostotę w działaniu
służyć Bogu i duszom.

Obserwując jego życie, ośmielam się
zapewnić, że pokazuje zwycięstwo
jego woli i rozumu – złożonych w



Bogu – nad jego charakterem. To
zwycięstwo jest owocem
nieustannego czuwania nad sobą,
chociaż nie przestawał nas błagać,
abyśmy mu w tym pomagali.
Widziałem, jak zmagał się z tymi
subtelnymi nitkami, które - jeśli się
ich nie zerwie natychmiast –
zamieniają się w więzy oddalające od
Boga. Umiał osiągnąć pogodną
równowagę, a nadzwyczajną
żywotność swojego temperamentu
zawsze miarkował rozumem i
męstwem.

- Natomiast wciąż jest zdumiewające,
że ksiądz Escrivá de Balaguer nigdy
nie przeżywał wątpliwości co do
wiary.

Nigdy nie zwątpił ani w Boga, ani w
prawdę o Nim. Stąd czerpał siły, by
postępować w praktykowaniu wiary
zawsze z coraz większym
przekonaniem, nawet jeśli jego ciało
było umęczone lub gdy czuł się



wyczerpany pracą: Bóg – powtarzał,
mówiąc obrazowo – nigdy nie może
się mylić.

Często mi mówił, że głęboko wierzy
w Trójcę Świętą i we wszystkie
prawdy objawione przez Boga. Jego
wdzięczność okazywana Bogu była
powszechnie znana, a realizowała się
w wypowiadaniu wielu aktów wiary.
W 1972 roku zapewniał nas: Na
ziemi nigdy nie możemy posiadać
spokoju tych wygodnickich, którzy
dają się ponieść marzeniom o
bezpiecznej przyszłości. Nasza
przyszłość, każdego z nas, jest
nieznana, w tym sensie, że możemy
zdradzić naszego Pana, możemy
ponieść fiasko co do powołania lub
porzucić wiarę. Dlatego codziennie
musimy robić postanowienie, aby
walczyć do końca.

- Także nigdy nie zwątpił w swoje
Boże powołanie do kapłaństwa i co
do Opus Dei.



Często mówił, że ze względu na
miłość Boga, z powołaniem nigdy
się nie igra. Używając słów, które
były prawdziwą treścią jego życia –
na podobieństwo powracającego
refrenu, brzmiącego w jego duszy i
nieustannie znajdującego oddźwięk
w całej jego postawie – powtarzał: 
Nigdy nie zwątpiłem w Miłość.

Jego powołanie kapłańskie nie było
w żaden szczególny sposób
naznaczone jakąś trudnością,
rozczarowaniem czy upadkiem; ani
też obciążone jakimiś wydarzeniami
społecznymi czy rodzinnymi. Nie
doświadczał uczuć lęku wobec życia
ani pragnienia odizolowania się z
powodu niepowodzenia
ekonomicznego swojego ojca, z
powodu zmiany miejsca
zamieszkania czy z innych racji. Nie
odczuwał niepewności w obliczu
przyszłości. Także podczas lat
spędzonych w seminarium, nie



miewał kryzysów ani momentów
zniechęcenia czy rozpaczy.

Na jakieś cztery miesiące przed jego
święceniami kapłańskimi zmarł
nagle jego ojciec, José Escrivá. Było to
27 listopada 1924 roku. Wiele lat
później słyszałem, jak wspominając
te szczególnie trudne chwile, mówił: 
Gdyby śmierć taty miała miejsce
kilka miesięcy wcześniej,
prawdopodobnie uznałbym za
konieczne skorygowanie mojej
drogi. Ale ponieważ miałem już za
sobą święcenia subdiakonatu, nie
wahałem się ani przez moment.
Tym stwierdzeniem dał do
zrozumienia, że nawet cień
wątpliwości nie przeszedł mu przez
myśl.

- Mimo to ksiądz Escrivá de Balaguer
cierpiał wewnętrznie wobec własnych
błędów i wyrażał swoje uczucia
używając mocnych słów, takich jak: 
nic lub nędza czy słabość...



Kiedy dostrzegał swoje błędy,
reagował skruchą serca i
jednocześnie jeszcze bardziej opierał
się na łasce. Miał zwyczaj mówić: Ja
jestem niczym, niczego nie mam,
nic nie mogę, nic nie znaczę, nic!
nic! Ale z Nim mogę wszystko, tak
jak mówił Apostoł: Omnia possum
in eo qui me confortat („Wszystko
mogę w tym, który mnie umacnia”:
Flp 4, 13). Sądzę, że wiele dusz
nauczył, jak przezwyciężać
kompleksy, smutek, lęki, chęć
ucieczki w duchowej walce, przez to
że pokazywał, że Pan każdego
powołał do życia z jego słabościami i
takiego właśnie wzywa do
uświęcania się; a zatem, z Nim
można wszystko.

Pragnąc być zawsze uległym
narzędziem, w 1962 roku mówił nam
tak: Pozwólmy, aby Pan Bóg działał,
ufając Mu pomimo naszych
słabości i osobistych wad. Nic na
tym świecie nie jest ważne ani



konieczne, nawet sława czy
osobista godność. Już wiele lat
temu zwróciłem się do Pana, aby
Mu powiedzieć: Jeśli Ty nie
pragniesz mojego honoru,
dlaczegóż ja miałbym go pragnąć? I
tak z całą pewnością mogę
stwierdzić, że Dzieło jest Jego: ja
nie uczyniłem nic, nic ponadto, że
przeszkadzałem, dlatego z całej
duszy prosiłem Pana o wybaczenie,
ale też z pełnym spokojem,
ponieważ to On troszczy się o
swoje Dzieło. Każdego dnia coraz
bardziej dostrzegałem
konieczność, aby wobec Boga
stawać się niczym, ponieważ tak
właśnie się czułem: niczym.

To była zasada, którą stosował wobec
samego siebie. W marcu 1970 roku
wyraził to w bardzo dosadnych
słowach: Nasze osobiste siły można
nazwać tylko w jeden sposób,
określić jednym słowem: słabość.
Takie jest moje życiowe



doświadczenie. Jesteśmy mocni
tylko wtedy, gdy głęboko zdajemy
sobie sprawę ze swojej słabości.
Gdybyśmy uznali, że jesteśmy
mocni sami z siebie, natychmiast
zarylibyśmy nosem w najbardziej
śmierdzące gnojowisko.

To przekonanie o własnej nicości, o
swojej mizernej wartości jako
narzędzia, nie powodowało, że
zwalniał się z obowiązków. Nigdy nie
dopuścił, aby osobiste ułomności
stały się dla niego przeszkodą czy
wymówką dla spuszczenia z tonu czy
obniżenia intensywności modlitwy.
Dlatego 6 marca 1972 roku stwierdził
z całą mocą: Non est opus
valentibus medicus, sed male
habentibus!( „Nie potrzebują
lekarza zdrowi, lecz ci, którzy się źle
mają”: Mt 9, 12). Moją stałą
modlitwą podczas całego dnia były
słowa: Panie, oto ja, jestem
nieuleczalnie chorym, który
potrzebuje Ciebie!



- Ostatecznie, to przekonanie o
własnej słabości zobowiązywało do
stałej walki, której nie da się
pogodzić z rutyną czy
przyzwyczajeniami.

Bardzo głęboko pozostała mi w
pamięci prośba, z jaką zwrócił się do
mnie w 1950 roku, kiedy miałem
zaledwie dwadzieścia lat. Z całą
spontanicznością zakochanego
człowieka zwierzył mi się: Boleję
dzisiaj z powodu mojego braku
pobożności: pomóż zadośćuczynić!
Ta usilna prośba poruszyła mnie do
głębi, ponieważ znałem jego wysiłki,
by być bardzo pobożnym. W 1953
roku tymi słowami dodawał nam
otuchy: Nic nie szkodzi, abyśmy
zachowywali się, zawsze gdy
będzie to konieczne, jak syn
marnotrawny: zaczynajmy od
nowa, ze szczerą skruchą prośmy o
wybaczenie i powracajmy. To
podoba się naszemu Bogu, bo
dobrze zna glinę, z jakiej



zostaliśmy ulepieni: dlatego
zawsze powracajmy, i powracajmy
z miłością, ponieważ Bóg na nas
czeka.

Ta konieczność coraz większej
miłości Boga staje się nieustającą
potrzebą. W 1966 roku, tak jak i
podczas wielu innych okazji,
przekonywał nas: Spróbujmy
spojrzeć na nasze osobiste życie z
nadprzyrodzonego punktu
widzenia: jeśli poszukujemy
samych siebie, jeśli
przyzwyczajamy się nie
przywiązywać wagi do tego
spotkania z Miłością, to znaczy, że
podążamy za tymi
przyzwyczajeniami, że nasza
miłość zaczyna chylić się ku
upadkowi, ta miłość, która jest
treścią naszego życia i czyni nas
naprawdę skutecznymi. A rankiem
14 lutego 1970 roku zwrócił się do
mnie: Ten dzień rozpocząłem
postanowieniem, aby dobrze się



sprawować; jeszcze bardziej
przylgnąć do Boga; starać się nie
ujmować chwały Bogu. A wszystko
to patrząc na moją nędzę, która
jest tak wielka! Był zdecydowany
szukać Boga bez wytchnienia.

- Chciałbym w tym miejscu
wprowadzić jeszcze inny aspekt,
który jakby w sposób oczywisty
wypływa z tego: a mianowicie
problem znużenia tą nieustanną
walką. Tylko jeden raz widziałem
księdza Escrivę de Balaguera tak
wyczerpanego, że nie miał nawet siły
wydobyć z siebie słowa. Po powrocie
z podróży do Ameryki w 1975 roku,
przebywał wówczas w Colegio Mayor
Montalbán w Madrycie.
Paradoksalnie, ten właśnie widok
okazał się bardzo budujący. Pozwolił
mi dostrzec to, o czym mówiłem
wyżej na temat uśmiechu Założyciela
Opus Dei, który zawsze się widziało,
a który ukrywał przed oczami innych
tak wiele cierpienia i trudności.



Założyciel wielokrotnie stwierdzał,
że ojciec, matka żyją dla swoich
dzieci, także wtedy, gdy pod koniec
dnia są już bardzo zmęczeni.
Porównanie to odnosił do swojego
życia, pomagało mu ono
przezwyciężyć zmęczenie, nie
pozwalając mi ani na moment ulec
wygodnictwu. 5 marca 1972 roku tak
nas pouczał: Chciałbym, abyście
byli wrażliwi niczym żywa rana,
abyście tę ofiarę Miłości, którą
Chrystus przyjął na siebie za nas,
odczuwali w waszym życiu. W taki
właśnie sposób nasza gorliwość w
zdobywaniu dusz i pragnienie
poświęcania się nie podda się
zmęczeniu w walce, nawet
gdybyśmy mieli wiele powodów do
zmęczenia.

W 1968 roku, wzruszony i pełen
ufności w Panu, wspominał: Przez te
czterdzieści lat zawsze, gdy czułem
się wyczerpany, znużony, z
ufnością modliłem się: Panie Jezu,



odpoczywam w Tobie! Matko,
Święta Maryjo, odpoczywam w
Tobie!. Nawet w obliczu bardzo
trudnych sytuacji, po ludzku nie do
pokonania, był spokojny i wyciszony:
pracował jak zwykle, tak jakby się
nic nie wydarzyło, a jednocześnie
właśnie tym zachowaniem sprawiał,
że wszyscy wokół niego czuli się
bezpiecznie.

Nigdy nie widziałem, aby był
zniechęcony, wątpił czy o coś się
niepokoił. W jego obecności wręcz
namacalnie dotykało się tego, co tyle
razy nam powtarzał słowami świętej
Teresy od Jezusa: „Temu, kto ma
Boga, nie brakuje niczego”. Swoją
postawę podsumował w prosty
sposób podsumował w 1966 roku: 
Niepokój i smutek absolutnie
przeciwstawiają się samej istocie
Boga, który jest szczęśliwością w
najwyższym stopniu. Jeżeli
jesteście zmęczeni, powiedzcie to
Panu; jeśli natrafiacie na



zdecydowane trudności,
powierzcie je rękom Pana. Ale
podkreślam, nie dopuśćcie do tego,
aby ktokolwiek z waszego
zachowania mógł wywnioskować,
że jarzmo Mistrza nie jest słodkie,
że nie jest jarzmem miłości.

Namawiał nas, abyśmy rozmyślali o
nagrodzie wiecznej, którą Bóg dla
nas przygotował. A gdy coś
okazywało się dla nas zbyt trudne i
stawało się powodem
usprawiedliwień i wykrętów,
zachęcał nas do wielkoduszności
słowami: Panie! Co chcesz mi dać,
że prosisz o tak wiele! W tym
samym duchu zwracał się do nas w
1964 roku: Uwaga na smutek! To
choroba ciała i duszy! Smutek nie
ma usprawiedliwienia dla członka
Opus Dei! Nic go nie
usprawiedliwia! Chcę wam
powiedzieć, że wiele razy
znajdowałem się sam między
niebem i ziemią i musiałem



uchwycić się tylko modlitwy. Wy –
ponieważ Bóg tak chciał – możecie
się modlić, a ponadto macie
możliwość otwarcia serca w
kierownictwie duchowym. Dzieci
moje! Usuńcie smutek z waszego
życia! A jeśli w ten sposób nie
odejdzie, wyrzućcie go przez okno.

Z tym samym zamiarem odsłaniał
swoją duszę: Przypominam wam,
moje dzieci, że wszystkie Psalmy
kończą się chwałą. I dodawał:Przez
wiele lat starałem się z całej siły
przylgnąć do Boga, tylko do Niego,
cierpiąc, ale pełen nadziei. W ten
sposób przeżyłem wiele lat: et tuus
calix uberrimus, quam praeclarus
est! Nie mogłem odrzucić tego
kielicha, który mi podał nasz
Ojciec Bóg.

- Umęczenie i praca, cierpienie i
radość, ciemności i olśnienia
ostatecznie łączą się w głębokiej
jedności życia, o której będziemy



mieli okazję mówić, ponieważ jest
ona centralnym rysem ducha Opus
Dei.

Nie mam najmniejszej wątpliwości,
że dzięki swojej modlitwie
ksiądzPrałat Escrivá zachowywał
spokój i pogodę ducha, zarówno w
sensie nadprzyrodzonym, jak i
ludzkim. W 1966 roku zwierzył się: 
Co do mnie, to zasmuca mnie myśl
o tym, że niektórzy rezygnują z
walki usprawiedliwiając się
zmęczeniem. Rozumiem, że może
przyjść zmęczenie – od wielu już
lat pracuję na przekór znużeniu -
ale wtedy należy o tym powiedzieć,
a nie przedwcześnie opuszczać
ramiona. Wytrwałość w modlitwie
i pracy, nawet jeśli kosztuje, to jest
ofiara, której Bóg oczekuje z naszej
strony. Jak również spodziewa się,
że nie będziemy się smucili ani też
wycofywali przygnębieni, kiedy coś
się nam nie powiedzie – nie
powiedzie się po ludzku, to



chciałem powiedzieć – bo wobec
Pana Boga nigdy nie jest tak, żeby
się nie powiodło, jeżeli szukaliśmy
Jego chwały. To jest dobry moment,
żeby pomyśleć też o tym, że
niekiedy Boże plany nie zgadzają
się z naszymi. Ale my nie możemy
się nigdy z tego powodu smucić. W
obliczu przeciwności powinna
wzrastać nasza wspaniałomyślność
poprzez szczere zrozumienie, że
nasze życie zostało nam dane z
miłości.

Trudno opisać jego gorące
pragnienie, aby każdą czynność
przemieniać w modlitwę, nawet te
najbardziej zwyczajne obowiązki;
posiłki czy spacery. Owocem jego
zmagań mogą być te słowa, które
wypowiadał z naciskiem: Módlcie
się, zawsze się módlcie, aby wejść
w ten dialog dusz
kontemplacyjnych, które są
przekonane, że Bóg na nas patrzy,
słucha nas i kocha.



Kontemplujących pośrodku ulicy!
Co do mnie, to nawet po ludzku,
wypełnia mnie radość płynąca ze
świadomości, że nigdy nie jestem
sam. Dlatego mam zwyczaj
powtarzać, że w moim życiu nigdy
się jeszcze nie nudziłem. W każdej
chwili wynajdował mnóstwo
powodów, aby się modlić: za Kościół,
za papieża, za Dzieło, za dusze, za
dzieła apostolskie, za rodziny. I
uciekał się do modlitwy zawsze
pewny, że Bóg nasz Pan przemieni
ten skromny środek w skuteczną
pomoc, potrzebną Kościołowi w
pracy apostolskiej: Bóg nie oczekuje
pięknych zdań, górnolotnych
modlitw. On pragnie, abyśmy
zawsze byli z Nim, czy jest zimno
czy gorąco, czy jesteśmy zdrowi czy
chorzy, czy mamy na to ochotę czy
nie; nigdy się nami nie zniechęca,
ani nie męczy wysłuchiwaniem
nas, zawsze jest gotowy nas
przyjąć.



Założyciel zawsze budował nas
własnym przykładem, również
wtedy, kiedy był bardzo zajęty pracą
lub poważnie cierpiący. Pewnego
dnia 1969 roku zwierzył się nam,
księdzu Álvaro del Portillo i mnie: 
Wczoraj wieczorem, gdy już
czułem się bardzo zmęczony,
postanowiłem się pomodlić. Będąc
w kaplicy, zwróciłem się do Pana:
oto jestem jak wierny pies u stóp
swojego pana; nie mam nawet siły,
żeby Ci powiedzieć, że Cię kocham.
Ty to widzisz! Kiedyś mówiłem Mu:
oto jestem jak wartownik na
straży, czuwający, aby dać Ci
wszystko, co mam, nawet gdyby
miało to być bardzo niewiele.

Chyba w 1954 roku, a może w 1955,
dostała się w jego ręce marmurowa
figura w kilku fragmentach. Polecił ją
złożyć, bez maskowania pęknięć
kamienia, pozostawiając ją także bez
głowy, tak jak przybyła. Umieścił ją
na tarasie Siedziby Centralnej Opus



Dei, aby wszystkim, którzy na nią
patrzą, przypominała, że gdyby
nawet nasza nędza i słabości były tak
bardzo oczywiste, wciąż musimy od
nowa podejmować wysiłek poprawy,
aby służyć Bogu. Pod tą figurą chciał
wyryć napis. Pewnej bezsennej nocy,
parafrazując słowa świętego
Bernarda, ułożył następujący tekst: 
Non est vir fortis / pro Deo laborans /
cui / non crescit animus / in ipsa
rerum difficultate / etiam si aliquando
/ corpus dilanietur („Nie jest silny ten
mąż, który trudząc się dla Boga, nie
wzrasta duchem w obliczu trudności,
choćby nawet poświęcił swe ciało w
tym wysiłku”).

- Dzisiaj mamy uniwersalną formułę
duchowej komunii, której Josemaría
Escrivá nauczył się w Barbastro od
starego Pijara. Powiedział, że
napełnia ona duszę pokojem i ciszą,
nawet w chwilach oschłości i
zwątpień., W jaki sposób Założyciel
Opus Dei zmagał się z tymi stanami



duszy. Czy mógłby Ksiądz
opowiedzieć jakiś przykład.

Zachęcał, aby trwać na modlitwie
myślnej i ustnej także wtedy, gdy
zmęczenie przybierana sile. 26
listopada powiedział do mnie: 
Wczoraj nie byłem w stanie
odmówić w skupieniu nawet
dwóch Zdrowasiek. Żebyś widział,
jak cierpiałem! Ale jak zwykle,
nawet wtedy, gdy mnie to kosztuje i
nie porafię już tego zrobić, nadal
się modlę: Panie, wspomóż mnie!
Powiedziałem Mu: – Teraz Ty
musisz prowadzić te wielkie
sprawy, które powierzyłeś mi,
ponieważ jak widzisz, ja nie jestem
w stanie zrealizować nawet
najmniejszej rzeczy: oddaję się jak
zawsze w Twoje ręce.

I nie obawiał się czynić tych
wynurzeń przed swoim dziećmi. Nie
oczekiwał na współczucie ani się nie
usprawiedliwił. Chciał nas tylko



zachęcić do wytrwania, gdy
będziemy przechodzić przez chwile
oschłości. Podobnie w listopadzie
1970 roku zwierzył się członkom
Rady Generalnej Opus Dei: Oschłość,
moje dzieci! To jest to, co właśnie
przeżywam. Lecz Pan mnie
podtrzymuje, ponieważ ja sam
jestem tylko workiem nieczystości.
Nieustannie szukam zjednoczenia
z Bogiem, a Pan daje mi głęboki
spokój i wielką radość: ale na
modlitwie odczuwam oschłość,
także na tej ustnej. Zdarzają się
dni, kiedy nawet nie potrafię się
zmusić, aby odmówić jedno
Zdrowaś Maryjo: natychmiast
rozpraszam się. Ale nigdy nie
ustaję w zmaganiach: nigdy nie
przestaję się modlić o to, o co
muszę się modlić. Modlę się,
zawsze się modlę: staram się to
robić wkładając w to całą moją
miłość – wykorzystując
okoliczności, w jakich się znajduję.
Od razu robię też postanowienie,



że tego jeszcze wieczoru dobrze
odmówię różaniec. Dlaczego wam
to mówię? Ponieważ mam potrzebę
ukazania wam tego. Nigdy nie
mówię wam niczego, co mogłoby
wam zaszkodzić. Wiem, że to, co
wam przed chwilą wyjawiłem na
temat mojej sytuacji, pomoże wam;
ponieważ także i wy, czy niektórzy
z was, być może kiedyś odczujecie
tę samą oschłość, przez którą ja
teraz przechodzę. I jest to czas, aby
nadal się modlić, podejmować
modlitwę myślną i ustną, tak jak
wtedy, kiedy modlitwa
przychodziła nam z łatwością.

Bardzo mu zależało, aby zwrócić
naszą uwagę na to, że nawet w
najbardziej zwyczajnych
wydarzeniach, mogą pojawić się
kłopoty ze względu na miłość Boga,
które wydadzą się nam nie do
pokonania z powodu naszej marnej
natury. W sierpniu 1972 roku będąc
na północy Włoch, zwierzył się nam



serdecznie, księdzu Álvaro del
Portillo i mnie: Czy w życiu zawsze
pracujemy z ochotą? Nie!
Wielokrotnie mówiłem wam, że już
czterdzieści lat, i to z okładem,
pracuję na przekór sobie. I dodał: 
Nie możemy zapominać, że
podczas naszego ziemskiego życia,
będzie nam towarzyszyć pycha,
próżność, zmysłowość. Dlatego
jeśli ktoś wymawia się
argumentując: dostrzegam w sobie
taką czy inną wadę... odpowiedzcie
mu: a zatem walcz i dziękuj Bogu
za to, że żyjesz i możesz Mu
ofiarować swoją duszę i ciało. To
jest pociecha dla chrześcijanina:
Bóg nie opuści nas, tak samo jak
my nie opuścilibyśmy kogoś, kto
chce nam wspaniałomyślnie i
szczerze służyć.

Właśnie dlatego za akty strzeliste
służyły mu słowa wypowiadane
podczas liturgii: lux in Cruce, requies
in Cruce, gaudium in Cruce! („swiatło



w Krzyżu, odpoczynek w Krzyżu,
radość w Krzyżu”). I niezmiennie
uważał Krzyż za najbardziej
przejrzysty testament miłości Boga,
który traktuje nas tak, jak
potraktował własnego Syna.

Wielokrotnie w różnych sytuacjach
przestrzegał nas: Nie sądźcie, że
nadejdzie taki moment, iż
wszystko stanie się proste:
przyjdzie taki czas – mówię wam to
z własnego doświadczenia – że
będziecie musieli prowadzić walkę,
nawet z całych sił, ponieważ diabeł
pojawia się w sposób najbardziej
podstępny.

Widziałem, jak co tydzień
przystępował do sakramentu pokuty
z autentycznym żalem i miłością.
Klękał przed swoim spowiednikiem,
księdzem Álvaro del Portillo, pełen
skruchy. Czasami mnie uprzedzał: 
Nie ma potrzeby, abyś odchodził.
Przez delikatność zawsze



odchodziłem, ale jednocześnie
dostrzegałem tę jego przejrzystą
prostotę, przyzwolenie na ufne
otwieranie przed nami swojej duszy,
ponieważ tego oczekiwaliśmy. Jego
życie było całkowicie oddane Bogu, a
mimo to dostrzegał konieczność
kochania jeszcze bardziej i
zwracania się do Boga o wybaczenie.
7 października 1973 roku stwierdził
przy nas, że część dziękczynną Mszy
świętej – pełen skruchy wobec
dobroci Bożej – zakończył z takim oto
przekonaniem: Jestem nędznym
źródłem ubóstwa i miłości.

2. Pieszczoty Boga

- Właśnie wspominaliśmy o jego
zmęczeniu spowodowanym czasami
brakiem zdrowia. Ksiądz Prałat
Escrivá znosił swoje dolegliwości nie
uchylając się od służby dla innych.
Odnoszę wrażenie, iż to, w jaki
sposób przyjmował własne choroby,
sprawiło, że jego walka o świętość,



być może nabrała bardziej
intensywnych rysów, niż te, o
których mówiliśmy w poprzednim
rozdziale. Nie zamierzam streszczać
historii jego chorób, ale chciałbym
przypomnieć niektóre z dolegliwości,
na jakie cierpiał po założeniu Opus
Dei. Myślę, że nie ma potrzeby
przypominać tej najcięższej infekcji,
na którą zapadł mając zaledwie dwa
lata: została opisana z detalami w
innych opracowaniach i każdego
dnia jest coraz powszechniej znana
poprzez sanktuarium Torreciudad.

Przed rokiem 1950 nie byłem obecny
przy tych wydarzeniach – później
tak. Wiem, że od czasu do czasu
miewał ostre ataki reumatyzmu,
które go prawie unieruchamiały.
Jeden z nich, najbardziej bolesny
miał miejsce w czasie, gdy był
uciekinierem w klinice doktora
Suilsa, podczas wojny domowej:
sparaliżowało mu rękę, którą miał



przywartą do piersi, i przez wiele dni
musiał pozostać w łóżku.

Komentował to z humorem – co
ilustruje jego stosunek do choroby –
że przypomina kawalera z ręką na
piersi ze słynnego obrazu El Greca; i
ofiarowywał się pozostać z tym
unieruchomieniem resztę życia lub
tyle czasu, ile Pan Bóg postanowi.

Także podczas wojny, będąc już w
Burgos, cierpiał z powodu nieznanej
choroby, która objawiała się
wymiotowaniem krwią. Ponieważ
przypominało to objawy gruźlicy,
pogodził się z myślą, że być może nie
będzie mógł pracować z młodzieżą.
Jednak ani na moment nie utracił
radości i spokoju. W modlitwie
stawał wobec Boga, aby po
synowsku zaprotestować, ponieważ
obarczył go Dziełem – co koniecznie
wiązało się z obcowaniem z
młodzieżą – a jednocześnie dopuścił
tę chorobę, która stała się barierą nie



do przezwyciężenia. Bez względu na
wszystko, ofiarował Bogu cel swojego
życia: aby Opus Dei zrealizowało się.
Chodził od lekarza do lekarza nie
mogąc dowiedzieć się, o co mu
dolega, aż w końcu, opatrznościowo,
wymioty ustąpiły.

- Ksiądz Biskup natomiast był
świadkiem ciężkiej cukrzycy, na
którą chorował ksiądz Prałat Escrivá.

Cukrzyca została u niego
zdiagnozowana w 1944 roku. Po
zewnętrznych objawach, musiał
chorować już od jakiegoś czasu:
przychodził do domu bardzo
zmęczony, z ogromnym bólem głowy
i atakami gorączki, które złożył na
karb wyczerpującej pracy. Ale nawet
wówczas, gdy ujawniono cukrzycę,
nie zmienił ani rytmu dnia, ani nie
ograniczył czasu poświęcanego pracy
apostolskiej, z wyjątkami, gdy musiał
pozostać w łóżku.



Przez długie lata odczuwał wszystkie
konsekwencje tej choroby, która była
bardzo poważna. Rozmawiałem w
Rzymie na ten temat z profesorem
Faellim. Powiedział, że w swojej
długoletniej praktyce diabetologa nie
miał tak poważnie chorego pacjenta.
Ksiądz Escrivá codziennie musiał
robić trzy zastrzyki z insuliny.

Nie zgodził się nawet, abyśmy
wystarali się dla niego o dyspensę od
postu eucharystycznego, nawet gdy –
ze względu na kapłańskie obowiązki
– odprawiał Mszę w późnych
godzinach porannych: w wyniku
niedoboru insuliny odczuwał
czasami ataki silnego głodu.
Natomiast on, ze swej strony,
poruszony czystą miłością wobec
niektórych swoich dzieci, cierpiących
na choroby żołądka czy wątroby,
czynił wszelkie starania, aby załatwić
im taką dyspensę, po to, by mogli
spokojnie bez przeszkód pracować.



Często miewał bardzo wysoką
gorączkę, która go wyczerpywała.
Dzielnie pokonywał swoje
zmęczenie. Zawsze trzymał się
ustalonego planu zajęć, nie
pozwalając sobie na żadne
odstępstwa. Przez dłuższy czas był
dotknięty diplopią, czyli podwójnym
widzeniem. Innym razem czasową
utratą wzroku. Nikt z nas, z
wyjątkiem lekarza i księdza Álvaro
del Portillo, nie spostrzegł tego,
bowiem zachowywał się z tak
nadprzyrodzoną naturalnością, że
jego spojrzenie przynosiło nam
radość i pokój, którego on sam w
sobie doświadczał.

Cierpiał na nienasycone pragnienie,
z czego nikt nie zdawał sobie sprawy.
Kontrolował, w duchu prawdziwego
umartwienia, konieczną ilość płynu.
Między innymi opóźniał, jak tylko się
dało, każdy łyk wody, chociaż język
wysychał mu na wiór. Wiele razy



jedynie odświeżał usta wodą, nie
przełykają jej.

Przyznawał się do silnych i
nieustannych bólów głowy, które
łagodziły jedynie specjalne środki
znieczulające. Nie prosił o nie, ale
lekarz zalecał mu je przyjmować, gdy
tylko poczuje, że ból się wzmaga.

Stan zdrowia fizycznego księdza
Prałata Escrivy ilustruje to, co
wydarzyło się w 1953 lub 1954 roku
w związku z drobną interwencją
chirurgiczną, której musiał się
poddać. W szpitalu musiano mu
zrobić zastrzyk wspomagający
krzepnięcie krwi. Osoba, która miała
to zrobić, widząc jego biedne,
wyniszczone ciało, spytała go: „Ale
gdzie mogę Księdza ukłuć?”.
Odpowiedział bez zmieszania: Gdzie
pani uważa.

W czasie tych lat, kiedy tak bardzo
podupadał na zdrowiu, następowały
kolejno różne prace związane z



ważnymi etapami zatwierdzania
Dzieła. Ponadto każdego dnia
poświęcał się z całych sił i z całej
duszy w intencji rozprzestrzeniania
się apostolstwa Opus Dei i w trosce o
rozwój duchowy i naukę członków
Dzieła, którzy przyjechali do
Międzynarodowego Centrum w
Rzymie, aby uzyskać formację.
Pomimo suchości ust i trudności w
mówieniu nie zaprzestawał
wygłaszać medytacji, prowadzić
rozmów czy brać udziału w
spotkaniach rodzinnych, które w
ośrodkach Dzieła odbywają się
codziennie po obiedzie i kolacji. Nikt
nawet nie domyślał się, że był tak
ciężko chory, że znajdował się w
bezpośrednim niebezpieczeństwie
śmierci.

Tak było do 27 kwietnia 1957 roku,
kiedy to w następstwie kolejnego
zastrzyku nowego typu insuliny,
przepisanej przez lekarza, przeżył
szok anafilaktyczny, który - dzięki



woli Bożej – nie skończył się dla
niego śmiertelnie. Zniknęła również
cukrzyca.

Od tego czasu ustały silne bóle głowy
z wcześniejszych lat, ale zaczął
cierpieć z powodu innego typu
dolegliwości, dotyczących również
głowy. Znosił je bardzo naturalnie,
opóźniając przyjmowanie środków
znieczulających, które doradzaliśmy
mu, aby zmniejszyć jego cierpienia.
Nikt nie wiedział, że cierpiał na
bardzo silne migreny, ponieważ był
pełen aktywności, apostolskiego
zapału i radości.

- Nim dokończymy tę opowieść, czy
mógłby Ksiądz przytoczyć jakiś
przykład dobrego humoru księdza
Prałata Escrivy, z jakim traktował
swoje choroby.

Gdy cierpiał na cukrzycę, otwierały
mu się rany, przysparzając
dodatkowych cierpień. Mówił o tym: 
Otrzymałem nową łaskę. Gdybym



to wszystko potrafił wykorzystać
dla Pana!

Mniej więcej w latach
sześćdziesiątych pojawiła mu się na
powiece torbiel. Specjalista poradził
mu ją wyciąć. W dniu operacji osoba
ta, która miała wielkie
doświadczenia chirurgiczne,
wyraziła pewne zaniepokojenie. W
trakcie przygotowań oznajmiła:
„Bardzo mi przykro, ale jest możliwe,
że z powodu tego zabiegu, utraci
Ksiądz Prałat kilka rzęs”. Proszę się
nie martwić – odpowiedział– nie
biorę udziału w żadnym konkursie
piękności. „Non si sa mai”(nigdy nic
nie wiadomo) – nerwowo wyszeptał
ów człowiek.

Także począwszy od lat 1969-1970, w
następstwie cukrzycy pojawił się w
jego organizmie poważny niedobór
wapnia: często tracił siły i nie potrafił
utrzymać się na nogach i upadał na
podłogę. Kiedy mu pomagaliśmy



wstać – bowiem sam nie był w stanie
sobie poradzić przemieścić się na
inne miejsce, aby mu zrobić zastrzyk
z wapnia, powtarzał: Widzicie już,
jakiego macie ojca, który sam
nawet na nogach nie potrafi się
utrzymać.

W 1974 roku, parę godzin po
przybyciu do Quito (2800 m n.p.m.)
dostał silnego ataku choroby
górskiej. Nie utracił jednak spokoju,
chociaż ewidentnie uzależniały go te
fizyczne ograniczenia: zaledwie mógł
mówić, cierpiał zawroty głowy i z
trudem oddychał, nie był w stanie
uczynić bez pomocy innej osoby
dwóch kroków ani zjeść cokolwiek.
Pozwalał się przemieszczać z miejsca
na miejsce jak małe dziecko,
ponieważ został pozbawiony sił
fizycznych. Gdy opowiadał o tych
wydarzeniach, podkreślał, że zawsze
pragnął mówić o życiu w
dziecięctwie. Teraz – dodawał - Pan
pozwolił, by dotknął wręcz



fizycznie tej prawdy, jestem jak
małe dziecko, ponieważ nawet nie
mogę chodzić, zaledwie mogę
mówić, pomagają mi w
najprostszych rzeczach... ale
błogosławię Pana, że traktuje mnie
w ten sposób, ponieważ
uświadamia mi to, że we
wszystkim jestem jak dziecko,
które musi się uczyć tego co
najbardziej podstawowe.

- Jak wiadomo, cukrzycy na ogół
cierpią także na schorzenia dziąseł.

Rzeczywiście, utracił całe uzębienie,
z wyjątkiem dwóch korzeni, kła i
jednego zęba trzonowego w dolnej
szczęce po prawej stronie. Pewnego
dnia, gdy wstał z rana, stwierdził, że
nie jest w stanie gryźć, ponieważ jego
zęby nie przystawały do siebie.
Dentysta stwierdził spore
przemieszczenie, niektóre były
prawie luzem. Po dokładnym
przyjrzeniu się, w takich oto słowach



określił tę nietypową sytuację:
„Usunę te zęby «alla cinese»” (po
chińsku). Bez znieczulenia i bez
użycia szczypców, chwytał je
bezpośrednio palcami i wyciągał
jeden po drugim.

Ksiądz Escrivá nie przeżywał z tego
powodu żadnych kompleksów ani
najmniejszej przykrości. Ofiarował to
Panu i nadal pracował i mówił tak,
jakby się nic nie wydarzyło, jedynie
starając się o to, aby go rozumiano.
Od razu przyzwyczaił się do
przygotowanych mu protez, mimo że
powodowały bolesne rany dziąseł,
które zazwyczaj długo się goiły:
każda rana zamieniała się w
ropiejące ognisko.

Nigdy na nic się nie skarżył się, gdy
dentysta wykonywał swoją pracę.
Odwrotnie dentysta, dr Hruska, który
z ubolewaniem narzekał: „Jeżeli coś
się dzieje, jeżeli Ksiądz poczuje ból,



proszę mi powiedzieć, bardzo mi to
ułatwi pracę”.

Założyciel Opus Dei wszystko
ofiarował Bogu, odpowiadając mu po
włosku: Faccia, faccia (rób, rób). W
trakcie zabiegu dr Hruska przerwał
pracę, aby wyrazić swoje
zaniepokojenie: „W ten sposób
przysparzam tylko Księdzu więcej
cierpienia, ponieważ nie zdaję sobie
sprawy ze skaleczeń, jakie przy
okazji robię. Niech mi Ksiądz mówi,
kiedy zaczyna coś boleć, wtedy
postaram się przerwać”. Opowiedział
dentyście z humorem, że może
kontynuować, bo wcale się nad nim
nie znęca. Ale z tego, co wyjaśniał
nam dentysta, ból musiał być bardzo
silny. Gdy po zakończeniu zabiegu
wrócił do domu, mogłem stwierdzić,
że z powodu silnego krwawienia
dziąseł koszulę miał dokumentnie
poplamioną krwią.



W związku z tym miał również
pewne trudności z jedzeniem,
chociaż staraliśmy się, aby
przygotowywano mu delikatne
potrawy. Nigdy nie uczynił żadnej
uwagi, ani nie okazał najmniejszego
niezadowolenia, pomimo że
nalegaliśmy, aby nam powiedział, czy
może zjeść daną potrawę, czy nie.

Byłem świadkiem reakcji
pracowników szpitala, także syna
doktora Hruski – też dentysty jak
ojciec – pielęgniarek, personelu
administracyjnego i innych lekarzy;
wszyscy chcieli porozmawiać z
Założycielem Opus Dei i uzyskać
jakieś rady. Jak mi wyjaśniono, już po
jego śmierci, jego obecność w tym
szpitalu stworzyła atmosferę radości,
spokoju i zrozumienia. Pod tym czy
innym pretekstem, przychodzono do
niego, gdy tylko było to możliwe - aby
porozmawiać, prosić o wskazówki co
do osobistego życia i swojej pracy.
Wszyscy zachowali w serdecznej



pamięci wiele rad, jakie otrzymali od
Założyciela Opus Dei. Jeśli chodzi o
jego osobę, to pozwalał, aby
zajmowano się nim tylko wtedy, gdy
było to konieczne: na przykład nigdy
nie zgadzał się, aby mu pomagano
zakładać pelerynę czy czyścić
ubranie.

Czasami musiał naprawiać protezy,
które łamały się z powodu kła
uciskającego powierzchnię protezy.
Przy pobieraniu miary, odczuwał
mdłości. Lekarz powiedział mu, żeby
się nie powstrzymywał, ponieważ są
przyzwyczajeni do podobnych
reakcji pacjentów i nie wywołuje to
w nich żadnego wstrętu. Ale zawsze
się powstrzymywał, wkładając w to
całą swoją energię, polecając się
Panu, swojemu Aniołowi Stróżowi i
aniołom tych osób, które się nim
zajmowały. Wielokrotnie oznajmiał: 
Wystarczająco dość ich
zanudziłem, aby jeszcze im



dokładać z powodu kaprysów
mojej nędznej natury.

Także w 1973 roku towarzyszyłem
mu podczas wizyty u dentysty z
Terrassa, ponieważ rozbiła mu się
proteza. Po wzięciu odcisku dziąseł,
aby zrobić nową protezę, musiał
poczekać aż zastygnie masa w
odpowiednim przyrządzie. Po
wyjęciu jej z ust, stwierdzono, że
masa rozlała się mu aż do gardła,
powodując trudności w oddychaniu i
odruchy wymiotne. Doktor i
pielęgniarka byli zdumieni jego
cierpliwością. Mówili mi, że nie da
się tego wyjaśnić inaczej, jak tylko
jego nadzwyczajną zdolnością
przezwyciężania bólu.

Z powodu medycznych zaleceń i
diety wskazanej przez lekarzy, stracił
na wadze w sposób rzucający się w
oczy. Schudnięcie to odbiło się także
na układzie dziąseł i protezy
spowodowały powstanie dosyć



dużych ran. Pamiętam, że rano 26
czerwca 1975 roku, ostatniego dnia
życia, ponieważ z powodu słabego
wzroku nie mógł dojrzeć, w którym
miejscu usytuowały się rany, poprosił
mnie, bym mu nałożył maść na
dziąsła, aby mógł rozmawiać, gdy
będzie w Castelgandolfo.
Zauważyłem, że ropień na dziąśle był
bardzo duży. Więcej już nie
zajmował się tą dolegliwością, o
której lekarzy mówili, że zazwyczaj
jest bardzo bolesna. Nikt tego nie
zauważył.

- Cukrzyca powoduje także choroby
wzroku. Przed chwilą wspominał
Ksiądz Biskup o diaplopii.

W latach 1970 i 1971 zaczęły mu się
tworzyć rozległe katarakty. Prawie z
dnia na dzień bardzo pogorszył mu
się wzrok i wiele wysiłku kosztowało
go czytanie. Nie zniechęcił się jednak
ani nie się martwił tą nową
dolegliwością, którą dopuścił Pan.



Przyjął Bożą Opatrzność i poddał się
temu, co zalecali mu lekarze.
Ponieważ poradzili mu, aby mniej
czytał, prosił nas, abyśmy mu
pomagali w czytaniu duchowej
lektury i Świętej Ewangelii. Jednakże
nie zwolnił się z modlitwy
brewiarzowej i – co jest zrozumiałe –
nadal odprawiał Mszę świętą.
Później katarakty pogłębiły się i były
długie momenty w trakcie dnia,
kiedy czarny punkt zachodził na
źrenicę i zupełnie uniemożliwiał mu
widzenie. Dlatego musiał jeszcze
bardziej ograniczyć czas poświęcony
na czytanie. Ograniczenia te znosił z
takim oderwaniem, że - poza
księdzem Álvaro del Portillo i mnie,
którzy wiedzieliśmy o jego
dolegliwości – nikt nie zdawał sobie z
tego sprawy, nawet członkowie
centralnych władz Opus Dei.

Aby mógł odprawiać Msze święte,
znaleźliśmy mszał z dużymi literami,
poza tym zawsze, gdy było to



możliwe, odprawiał Msze wotywne o
Najświętszej Maryi Pannie, o
Aniołach Stróżach albo za zmarłych,
które znał na pamięć. Zbliżał się
wówczas dzień święta Bożego Ciała i
zasugerowałem mu, aby przeczytał
teksty z mszy zwykłej o Najświętszej
Maryi. Przerwał mi z całą
serdecznością, lecz zdecydowanie: 
Przygotuj Mszę z Bożego Ciała i
pomóż mi, bym był bardziej
pobożny!

Pomimo choroby oczu nadal głosił
nauki katechetyczne, które w tym
czasie zaplanowano w krajach
Ameryki, i nie przeszkodziło mu to
brać udział w spotkaniach
apostolskich, przewidzianych w
każdym miejscu jego pobytu. Nikt
spośród owych tysięcy osób nie
spostrzegł choćby najmniejszego
objawu tego niedomagania jego
wzroku. Jego prawdziwie
nadprzyrodzona cnota męstwa
sprawiła, że potrafił przezwyciężyć



te trudności. I dzięki mocy, której
udzielił mu Duch Święty, prowadził
rozmowy z takim zaangażowaniem,
jak ktoś, kto głęboko żyje
problemami swoich rozmówców.
Wszyscy byli mu niezwykle
wdzięczni za serdeczność i
poświęcenie.

Oczywiście, zawsze poddawał się
badaniom szpitalnym, na które był
kierowany, nie stwarzając w tej
kwestii najmniejszych trudności. Gdy
po raz kolejny otrzymywał od
lekarza zalecenie, aby bardziej o
siebie dbał, a my delikatnie
dawaliśmy mu do zrozumienia, że
martwimy się z powodu jego
niedomagania, zawsze kwitował to
mówiąc, iż jest to i tak mało na to
wiele, czym sobie zasłużył przez
swoje zaniedbania wobec Boga.

- Także w tym czasie na tle przebytej
cukrzycy zaczęła się pojawiać u
niego niewydolność nerek,



prowadząca w konsekwencji do
powikłań kardiologicznych i
problemów z oddychaniem.

Kiedy wystąpiła u niego ta
niewydolność nerek, lekarze zalecili
mu, aby pił dużo wody, przynajmniej
dwa litry dziennie. Rozbawiony
przypomniał sobie wówczas, że gdy
był cukrzykiem i wysychało mu w
ustach, choroba ta wymusiła na nim
ograniczanie ilości przyjmowanych
płynów, więc często odmawiał sobie
nawet wody lub opóźniał jej wypicie:
było to wielkie wyrzeczenie z jego
strony. Teraz wyrzeczeniem nie było
wypicie jednej szklanki wody mniej,
ale wypijanie jej w ilości wskazanej
przez lekarzy. Czynił to w duchu
pokuty, widząc w tym wolę Bożą,
chociaż kosztowało go to wiele
wysiłku. Mówił nam, księdzu Álvaro
del Portillo i mnie, że ofiarowuje to w
intencji potrzeb Kościoła, dusz i Opus
Dei.



W tamtym czasie dla poprawienia
funkcjonowania organizmu zalecono
mu także spacery podczas dnia.
Chociaż oznaczało to dla niego
zadyszkę z powodu trudności
związanych z oddychaniem i
zmęczenie, przeżywał te chwile jako
kolejną pieszczotę Pana, oddając Mu
– jak mówił żartem – ostatnie kości,
które mi zostały z mojego biednego
ciała. W chorobie jego rygorystyczna
dieta łączyła się z absolutnym
zakazem stosowania soli i
zredukowaniem tłuszczów, cukru i
mąki, mącznych potraw i warzyw
strączkowych.

Jak się później dowiedziałem,
bowiem lekarze nie poinformowali
nas o tym, istniało wielkie ryzyko,
gdyby stwierdzono u niego zapalenie
oskrzeli, ponieważ mogłoby to
wywołać powikłania grożące
niewydolnością serca i nerek. I tak
rzeczywiście się stało właśnie w
trakcie jego podróży do Ameryki w



1974 roku. Będąc w Chile bardzo
ciężko się rozchorował. Lekarz
specjalista po obejrzeniu wyników
badań, lecz nie mając
bezpośredniego kontaktu z
pacjentem, stwierdził, że wymaga on
ciągłej dializy.

Lekarze jak jeden mąż stwierdzali, że
tylko niezwykła wewnętrzna siła
pozwala mu przy tym stanie
zdrowia, które podczas ostatnich lat
wciąż mu niedomagało, normalnie
funkcjonować Jako przykład niech
posłuży wypowiedź znanego lekarza,
który zajmował się nim w Limie.
Leczył go z powodu zapalenia
oskrzeli i bardzo się zdumiał tym, że
jak tylko doszedł do siebie, znowu
oddał się głoszeniu katechez, nie
rezygnując z żadnego
przewidzianego spotkania. Tak został
tym poruszony, że żegnając się z
nami, powiedział do księdza Álvaro
del Portillo: „Jesteśmy wdzięczni
Bogu za to błogosławieństwo, które



otrzymaliśmy od Nieba przez
obecność i poświęcenie Ojca, ale
proszę was, księży, aby w tych
warunkach nie przyjeżdżał po raz
drugi do Peru, ponieważ jego
aktualny stan zdrowia jest bardzo
ciężki”.

- Z powodu niewydolności nerek i
serca, co począwszy od 1969 roku
trwało przez dłuższy czas, cierpiał
również na wylewy do stawowe,
powodujące bolesne opuchnięcie
stawów w łokciach i w kolanach.

Nawet zwykłe tarcie ubrania
wywoływało silny ból, który
uniemożliwiał mu albo utrudniał
chodzenie lub poruszanie
ramionami. W tym czasie ogromnego
wyczerpania nadal przestrzegał co
do godziny swojego rozkładu zajęć i
wyznaczonego trybu pracy. Byliśmy
zaniepokojeni silnymi objawami
wylewów do stawowych, które
sprawiały, że nie mógł spać, i w



niesamowity sposób deformowały
kończyny. Najbardziej wzruszało
mnie to, gdy widziałem, że pomimo
tego cierpienia, podczas
sprawowania Przenajświętszej
Ofiary, kiedy przebywał z Panem,
wszystko robił największą
delikatnością i miłością, jak zawsze
gdy celebrował Mszę świętą.

Pamiętam, jak 14 grudnia 1970 roku
udręczony przez tę fizyczną
dolegliwość, zwierzał mi się: Jestem
bardzo zmęczony i trzymam się na
nogach tylko dzięki aktom
strzelistym. Moja świadomość
obecności Boga nieustannie
skłania mnie do powtarzania:
Panie, zdaję się na Ciebie jak syn,
ufam Tobie, wierzę Tobie. I jestem
pewien, że wszystko to przeminie,
bo On nie może przeminąć, i tylko
to jest dla mnie ważne. Mój synu,
ileż razy w moim życiu czułem się
nie tak jak teraz, kiedy jestem
otoczony tak wieloma sercami na



całym świecie, które – dzięki
Bożemu miłosierdziu - nie widzą
moich wad i obdarzają mnie taką
samą miłością jak członkowie
Dzieła. Tak wiele razy, mówiłem ci
to, czułem się samotny, bez miejsca
na ziemi, gdzie mógłbym
przycupnąć; bez przysłowiowej
brzytwy tonącego, jak mówi
hiszpańskie powiedzonko; ale
wszystko przemija, ponieważ
trudzimy się dla Boga, a Bóg nie
przegrywa bitew i jest bardziej
Ojcem dla tych, którzy pragną być
wobec Niego jak dzieci.

W tamtym czasie nikt nie zauważył
jego utykania, ani tego, że ma
trudności z poruszaniem ramionami.
W rozmowie z księdzem Álvaro del
Portillo i ze mną otwarcie wyraził, to
co czuje: Jakże malutko jest to, co
mam i co pragnę ofiarowywać
Panu. A także to drugie – moje
cierpienie za Kościół – to jest tak
bardzo ważne. I robi się niezła



mieszanka! Cierpienie fizyczne
kosztuje, ale kosztuje więcej, gdy
łączy się z cierpieniem moralnym,
które się trwa od dłuższego czasu,
ale trzeba powiedzieć fiat!,
pogodnie akceptując wolę Bożą.
Zawsze powinniśmy oddawać się w
ręce Pana, nie ma innego miejsca,
w którym byśmy znaleźli więcej
pokoju i bezpieczeństwa.

Po jednym z tych ataków wylewów
do stawowych zajął się nim pewien
lekarz i, podejmując zbyt pochopnie
decyzję, przepisał mu leki, które
złagodziły ból, ale jeszcze bardziej
zaszkodziły jego słabemu zdrowiu.
Gdy ksiądz Prałat Escrivá dowiedział
się o tym, nie wyrwało mu się ani
jedno, najmniejsze słowo skargi.

W pewnej sytuacji z powodu wylewu
do stawowego został całkowicie
pozbawiony możliwości poruszania
ręką i trzeba ją było zawiesić na
temblaku. W takich okolicznościach



przyjął pewnego członka Opus Dei,
będącego przejazdem w Rzymie,
który z synowską troską zapytał:
„Ojcze, ale to nie jest nic groźnego,
prawda?”. A on natychmiast mu
odpowiedział: W Dziele nigdy nic
nie jest groźne, jeśli się posiada
nadprzyrodzone spojrzenie, miłość
Boga, to wszystko jest normalne.

- Mimo że wynika to jakby z tego, o
czym wcześniej mówiliśmy, to jednak
wydaje mi się ważne, aby jeszcze
poruszyć to tak charakterystyczne
dla świętych nadprzyrodzone
przyjmowanie choroby i jej
ofiarowywanie.

W momentach, kiedy widzieliśmy, że
z powodu pracy i choroby jest po
ludzku zupełnie wyczerpany,
wyjaśniał nam, że nie zamieniłby się
z żadną inną osobą ani też że nie
tęskni do lepszego stanu zdrowia. Był
przekonany, że Pan daje mu to, czego
potrzebuje najbardziej, aby go



uświęcić. Głęboko ufał, że Bóg
posłuży się tym, by jeszcze bardziej
go z sobą zjednoczyć.

Chociaż mógłbym przytoczyć wiele
innych wydarzeń, myślę, że to z 18
października 1973 roku, w którym
uczestniczyłem, jest świetną ich
ilustracją. Pewne małżeństwo
zaprosiło Założyciela Opus Dei do
siebie. Ich najstarsza córka była
upośledzona umysłowo. I chociaż ten
swój ciężar dźwigali z prawdziwie
nadprzyrodzonym poświęceniem,
zostali jeszcze bardziej umocnieni w
tej swojej postawie, gdy wysłuchali
księdza Prałata Escrivę i zobaczyli
miłość, z jaką potraktował ich chorą
córkę. Po wizycie, gdy wracaliśmy do
biura, powiedział do mnie: Musimy
podziękować Bogu za to, że
jesteśmy normalni: normalni, aby
z radością móc ukochać cierpienie.
Cierpienie, w Opus Dei, jeśli
żyjemy tym duchem, którego Pan
dla nas pragnie, przemienia się w



miłość, i to w miłość przepełnioną
radością. Następnie po chwili z
naciskiem dodał: Nie zapominaj o
tym, czas przemija, ja odejdę zdać
sprawę przed Bogiem, i ty będziesz
musiał powtórzyć swoim braciom
to, co ode mnie usłyszałeś: że kiedy
przychodzi cierpienie, my mamy je
ukochać, błogosławić i
przemieniać na chwałę Bożą,
zawsze z radością, choć nie mówię,
że to nie kosztuje.

Od początków Opus Dei swoje
cierpienia traktował jak pieszczoty
od Boga. Uważał, że są to prawdziwe
skarby i zawsze je cenił, ponieważ
ofiarowane w zjednoczeniu z Męką
naszego Pana Jezusa Chrystusa,
mogły przynieść ogromną pomoc.
Tłumaczył nam też, że kiedy
przychodzi choroba, trzeba ją
przyjąć z miłością; że musimy
wiedzieć, jak ją uświęcać,
ponieważ staje się naszą „pracą



zawodową”, powierzoną nam w
tym momencie przez Pana.

Na początku 1970 roku od czasu do
czasu łapały go ataki czkawki, które
trwały wiele godzin. Nie tracił z tego
powodu spokoju ani dobrego
humoru, nie przerywał pracy i
wysłuchiwał każdego z nas, którzy
mieliśmy do niego sprawy. Starał się
nie przywiązywać wagi do tych
uciążliwych ataków, pomimo że
wielokrotnie nie pozwalały mu
nawet zasnąć. A nas nie przestawał
przepraszać za dokuczliwości
podczas rozmowy. Przyznaję, że
byłem wewnętrznie spięty i
budowałem się w sensie
nadprzyrodzonym, jego radością i
naturalnością, z jaką się
zachowywał: kontynuował swoją
pracę, jak gdyby nic się nie stało.

W 1970 roku po raz kolejny
stwierdził: Tylko wtedy, gdy
nieustannie jednoczymy się z Męką



Jezusa Chrystusa, będziemy umieli
stawać się przydatnymi
narzędziami, chociaż jesteśmy
samą marnością. Myślę, że te słowa
obrazują kierunek jego życia, w
którym zakładał występowanie
cierpienia.

- Wszakże warto tu wyjaśnić, że to
oddanie się w ręce Boga szło w parze
z roztropnością... także ze strony
Custodes: stwierdzam, że nie
przestawali różnymi sposobami dbać
o zdrowie księdza Prałata Escrivy.

Przede wszystkim, kiedy stwierdzał,
że objawy choroby są poważne, nie
ukrywał ich przed nami, którzy
mieliśmy obowiązek troszczyć się o
jego osobę. Ponadto wręcz
rygorystycznie podporządkowywał
się zaleceniom lekarzy. I wreszcie,
nie ryzykował z powodu jakiegoś
kaprysu czy chęci realizowania
własnej woli.



W chorobie zachowywał
roztropność, nie wykazując
szczególnego przywiązania do
zdrowia czy też koncentrowania się
na dobrym samopoczuciu lub złym
stanie fizycznym. Lekarzom
oświadczał, nie zabiegając o nic
nadzwyczajnego, aby wzięli pod
uwagę to, że musi zajmować się
pracą. Prosił ich również, aby nie
traktowali go pobłażliwie, jak
również by nie sądzili, że może
poświęcić zbyt wiele czasu na
odpoczynek lub nie zajmować się
obowiązkami, które były
najważniejsze ze względu na służbę
Bogu. Później podporządkowywał się
leczeniu i wymogom diety, którą mu
zalecali. W podobny sposób starał się
wypełniać zalecenia co do poprawy
sprawności fizycznej i postępować
zgodnie ze wskazówkami ustalanymi
w szpitalu, szczególnie w ostatnim
czasie.



Oczywiście, znosił wszelkie kuracje –
bez względu na to, jak były uciążliwe
– bez najmniejszej skargi,
ofiarowując to Panu; zabiegi były
naprawdę bolesne, jak choćby wtedy,
gdy cierpiał na wylewy do stawowe;
czy gdy robiliśmy mu zastrzyki nie
mając doświadczenia, które same w
sobie były bolesne, albo gdy leczył
dziąsła itd. Znosił to wszystko ze
świadomością głęboko
nadprzyrodzoną i szczerze
dziękował za przysługi i troskę, jaką
mu okazywano.

Od razu zdumiało mnie to, że
przyjmuje leki, które mu podają, bez
pytania o ich działanie: to całkowite
przyzwolenie było jednym z jego
sposobów dopasowywania się do
woli Bożej: nie wykazywał
najmniejszego sprzeciwu, ani nawet
zainteresowania, dlaczego musi
przyjmować to czy tamto.



Nigdy nie prosił o własne
uzdrowienie. Dziękował Bogu za
dolegliwości i przemieniał je w
modlitwę ciała: starał się pogłębić
swoje życie wewnętrzne, jeśli nie
mógł uczynić już nic innego. Mogę
zatem z całym przekonaniem
stwierdzić, że przyjmował i kochał
choroby, i przesycał je radością,
przemieniając w pracę zawodową,
przez którą sam się uświęcał i
pomagał uświęcać się innym.

Kiedy jego zmęczenie czy słabość
dawały o sobie znać, starał się nadal
pracować nie tracąc czasu, a nas
informował o tym bez roztkliwiania
się i przesady: Nie martwcie się,
uspokajał nas, nic mi nie jest; a
czasami dodawał: Nie spałem tej
nocy, lub zaszkodziło mi to, co
zjadłem, ale to nie ma znaczenia.
Abyśmy również i my nie szukali
żadnych wymówek i nie ustawali w
trosce o dusze, w 1973 roku mówił
wprost: Nie akceptuję tego, aby w



Opus Dei byli duchowi starcy,
wygodnisie z chorobliwą psychiką,
ponieważ tacy tylko nam
przeszkadzają, są zamknięci w
kręgu własnego egoizmu, własnego
ja, zamiast nieustannie troszczyć
się o dusze. Wszyscy mamy te same
zobowiązania i wszyscy –
szczególnie w apostolacie –
posiadamy młodość i siłę od Boga.

- A wszystko wskazuje na to, że będąc
w takiej kondycji zdrowotnej, nie
rezygnował z opieki i wsparcia
swoich synów.

Zawsze troszczył się o nich. Pewnego
popołudnia w 1953 roku,
zobaczyłem, że jest zupełnie
wyczerpany ze zmęczenia i z
powodu poważnych dolegliwości na
tle cukrzycy. Następnego dnia
oświadczył mi: Wczoraj, zupełnie
rozbity, nie byłem w stanie
zapanować nad własnym ciałem
poszedłem schronić się u twoich



braci z Kolegium Rzymskiego
Świętego Krzyża. Zobaczyłem w
nich tak wielki zapał w zmaganiu,
aby zbliżyć się do Boga, że
natychmiast powróciłem do pracy,
czując się zobowiązany, aby im
pomoc przez ofiarowanie mojego
umęczenia. Muszę uściślić, że kiedy
„schronił się u swoich synów”, w
rzeczywistości poświęcił się ich
formowaniu, rozmawiając z nimi i
odpowiadając na pytania, ukrywszy
zmęczenie, które go ogarniało.

W nocy z 1 na 2 stycznia 1975 roku
miał krwotok płucny, a potem
choroba nerek wywołała
niewydolność serca. Poprosił o
posługę duchową; ale oprócz tego,
można było mu też pomóc
medycznie opanowując ten silny
krwotok. Przez całą noc czuwaliśmy
przy nim w dwie osoby, na wypadek
gdyby ponownie coś przydarzyło mu
się tej nocy. Pozostawał w półśnie i
wielokrotnie – poza tym że



nieustannie powtarzał akty strzeliste
– proponował nam, abyśmy poszli
odpocząć, ponieważ już nic mu się
nie stanie. To był bardzo poważny
atak, a on nie bacząc na to, wykazał
tak wielką siłę ducha, że następnego
rana wstał i dziękował Matce Bożej
Łaskawej za to, że zachowała go
jeszcze przy życiu, wyrażając
jednocześnie zgodę na wszystko, co
Bóg mu przygotował. Niedługo
potem wyruszyliśmy do Hiszpanii,
aby dokładnie przebadali go tamtejsi
lekarze, którzy szczegółowo znali
kliniczny przebieg jego choroby.
Potwierdzili nam, że sytuacja była
naprawdę poważna, ale stwierdzili to
dopiero po badaniu, ponieważ nawet
nie przypuszczali, że osoba
zachowująca się tak normalnie i tak
nadzwyczajnie żywa, może być w
takim stanie zdrowia.

Później, za zgodą lekarzy
przedsięwziął trzecią podróż do
Ameryki. Po ludzku nie miał żadnej



ochoty, ale uznał, że brak właśnie
tego pragnienie, jest wyraźnym
znakiem, że powinien ją podjąć i że
przyniesie ona wiele duchowych
owoców. Na kilka dni przed
rozpoczęciem nowych katechez
zauważono u niego oznaki
wyczerpania. Niczego nie jednak
zmienił w swoich planach
apostolskich, chociaż w czasie
pomiędzy spotkaniami był zmuszony
leżeć w łóżku, udręczony gorączką,
wyczerpaniem i problemami
związanymi z oddychaniem i
krążeniem. Nie bacząc na nic,
wszystko to znosił z radością, dając
innym przykład. Kiedy zalecano mu
przebywać w łóżku, przyjmował w
swoim pokoju najstarszych członków
Opus Dei z tych obszarów, aby
przekazać im rady na temat ich życia
wewnętrznego, pracy apostolskiej i
zaangażowania. Wyjaśniał nam to w
sposób bardzo naturalny i
nadprzyrodzony zarazem: Tylko Bóg
wie, czy jeszcze kiedyś zobaczę się



z tymi dziećmi, tu - na tej ziemi! Do
Europy powrócił z mocno
nadszarpniętym zdrowiem.

Żył w tak wielkim oderwaniu od
własnego ja, że rankiem 26 czerwca
1975 roku nie przywiązał żadnej
wagi do poważnych objawów
choroby, które dała o sobie znać i nie
pozwalając sobie choćby na
najmniejszą chwilę odpoczynku,
podjął decyzję o powrocie z
Castelgandolfo.

Również cały ten czas, od momentu,
gdy źle poczuł się aż do chwili
śmierci, napełniał wszystkich
pokojem, radością i wyciszeniem.
Zupełnie nie zajmował się swoim
stanem zdrowia, żegnając się z
różnymi osobami z naturalnością
kogoś, kto się doskonale czuje. Gdy
tylko Pan powołał go do siebie,
wielokrotnie rozmyślałem o tym, że
tamtego przedpołudnia musiał
bardzo cierpieć fizycznie.



3. On ukochał wolę Bożą

- Popatrzmy, jak ksiądz Prałat Escriva
walczył. Zbliżymy się w ten sposób do
jądra osoby, która została święta, bez
eufemizmów ani upiększeń.
Harmonijne ćwiczenie cnót nie
okazuje się czymś nadzwyczajnym,
właściwym superludziom, ponieważ
polega na poznawaniu i ukochaniu
woli Bożej aż do utożsamienia się z
Chrystusem. Wystarczy
wspaniałomyślnie odpowiedzieć na
działanie Bożej łaski, która nikomu
nie jest odmawiana.

Kiedy w 1956 roku czytałem Drogę, do
głębi zaskoczyło mnie odkrycie
nowego stylu rozmowy z Bogiem. Po
upływie czasu myślę, że jego
niezwykłość tkwi w owej głębokiej
osnowie, którą się zauważa w
pismach Założyciela Opus Dei:
wymiar powołaniowy życia
chrześcijańskiego, przeżywanego –
bardziej niż rozumianego – jako



nieustający dialog stworzenia ze
swoim Bogiem Ojcem. Wyraził to w
Kuźni (422) w związku z Janem,
Apostołem młodzieży: Czy nie
chciałbyś być godzien tego, aby
nazywali cię: „tym, co kocha wolę
Boga?”.

Ksiądz Prałat Escrivá opowiadał
nam, że jedna jego babci nauczyła go
krótkiej modlitwy, która wryła mu
się w pamięci: „Jestem Twój,
urodziłem się dla Ciebie, czego
chcesz, Panie, ode mnie?”. Był
przekonany, że Bóg mówi do nas w
każdej sytuacji i dlatego podkreślał
konieczność odkrywania quid
divinum w każdej chwili.

Zachęcał nas, byśmy rozważali, że
Bóg kocha każdego z nas, że szuka
nas i czeka na nas; a w 1968 roku
podsumował to w ten sposób: Pan
powiedział do nas, tak jak mówi
miłujący ojciec: Ego redemi te et
vocavi te nomine tuo: meus es tu!



[„Wykupiłem cię i wezwałem cię
po imieniu: tyś mój” (Iz 43,1)].
Zostaliśmy wezwani po imieniu,
„nomignolo” (zdrobniale), tak jak
nazywają nas w rodzinie, i dodał: 
meus es tu! To zdumiewające! Bóg
jednoczy się z nami. Zobaczcie, że
wszystko to, co mówi nam Pismo
święte, jest prawdziwe. To nie są
tylko słowa! Przypominają nam, że
Bóg nas kocha, że Bóg nam
wybacza, że Bóg liczy na nas.

- W pewien sposób ta postawa u
Założyciela Opus Dei uwidoczniła się
bardzo wcześnie i doprowadziła go
już w Logroño do decyzji zostania
kapłanem.

Wielokrotnie słyszałem o tym, jak
zrodziło się w nim przeczucie
własnego powołania do służby Panu
w kapłaństwie, kiedy miał
piętnaście czy szesnaście lat. Od
tamtego czasu był głęboko
przekonany, że Bóg zawładnął jego



życiem, ogarnął jego duszę
nadprzyrodzonym pragnieniem
poszukiwania Go, patrzenia na
Niego, obcowania z Nim, kochania
Go coraz bardziej. Gdy zdał sobie
sprawę z tego zakochania się, które
opanowało całą jego istotę, przyznał,
że była to jego pierwsza i jedyna
miłość, nieustannie wzrastająca,
wciąż nowa i nie nużąca. Jego
decyzja, aby zostać kapłanem,
opierała się jedynie i wyłącznie na
pragnieniu pełnienia woli Bożej w
tym, o co go Bóg prosi, ale czego nie
wyjawił mu od razu. Był głęboko
przekonany, że jeśli zostanie
kapłanem, będzie bardziej
dyspozycyjny, aby słuchać głosu
Boga.

Powołanie przyjął z prawdziwym
optymizmem. Nie wstępował do
seminarium z przeświadczeniem
czynienia jakiejś ofiary, jakiegoś
heroicznego poświęcenia się. Nie
lekceważył wyrzeczeń, które za sobą



pociągało, ani tego, że dla jego
rodziny znaczyło to rezygnację z
oczekiwań, które wiązano z jego
przyszłością. Ale żadna z tych
przyczyn nie była przeszkodą, aby
oddać się do dyspozycji woli Bożej.

Rozmawiał z rodzicami o swojej
decyzji, która wymagała od nich
porzucenia ludzkich planów, dobrze
wszystkim znanych. Odnowił swoje
ufne oddanie się Panu i z myślą o
przyszłości rodziny, skierował do
Niego prośbę pełną ufności, o jeszcze
jednego syna dla rodziców. Po
upływie paru miesięcy, stwierdził, że
jego pragnienie spełniło się. Doña
Maria Dolores oznajmiła swoim
dzieciom, że spodziewa się dziecka.
Ksiądz Prałat Escrivá opowiadał
nam, że przepełniła go radość i miał
pewność, że Pan wysłuchał jego
modlitwy i że tą nową latoroślą
będzie chłopiec, co się spełniło.



Jeszcze zanim został alumnem w
seminarium w Logroño, sądził, że
kapłaństwo jest czymś niezwykle
wzniosłym, czymś właściwym dla
osób szczególnie wybranych przez
Boga. To przez rodziców został
wychowany w szacunku i czci wobec
kapłanów, ponieważ byli dla niego
przedstawicielami Chrystusa na
ziemi. To poszanowanie łączyło się
serdeczną pamięcią, jaką
zachowywali po krewnych, którzy
wybrali stan kapłański i spośród
których paru było biskupami i
wikariuszami diecezji. Ale przede
wszystkim był przekonany, że Boskie
powołanie wymagało od niego tej
drogi kapłańskiej, jak również
całkowitej odpowiedzi na łaskę i
absolutnego zapomnienia o sobie,
aby móc w pełni poświęcić się
posłudze kapłańskiej.

- Decydującym momentem w życiu
księdza Prałata Escrivy była śmierć
jego ojca w Logroño (1924).



Przyjechał z Saragossy, gdzie kończył
seminarium.

Spędził tam czas niezbędny, zająć się
pogrzebem i związanymi z nim
sprawami. Nikt z członków rodziny,
ani z Saragossy, ani z Balbastro, nie
przybył do Logroño. Jednakże nie
czuł się tym wcale rozgoryczony.
Rozważył wszystkie okoliczności
zaistniałej sytuacji, które
prawdopodobnie spowodowały, że
każda z tych osób miała swoje
zobowiązania i uznała, że jej
obecność nie jest konieczna ani
obowiązkowa. Z pewnością w tych
trudnych chwilach, związanych z
pogrzebem ojca, cierpiał z powodu
osamotnienia, tym bardziej, że jego
matka i siostra zgodnie ze zwyczajem
tamtej epoki pozostały w domu.

Gdy po pogrzebie wracał do domu,
zaczął się zastanawiać nad tym
wszystkim, co się wydarzyło, i nad
sytuacją, w jakiej znalazła się jego



matka i rodzeństwo. W pewnym
momencie przypomniał sobie, że ma
w kieszeni klucz od trumny. Gdy
przechodził przez most na rzece
Ebro, pomyślał, że Pan właśnie
zabrał mu to wszystko, z czym był
związany, co dawało mu pocieszenie
i stanowiło oparcie na tej ziemi. I aby
dopełnić tę ofiarę, wyrzucił do rzeki
klucz, okazując tym swoje pełne
oddanie się woli nieba: Po co
miałem zachowywać ten klucz,
który mógł stać się dla mnie
przywiązaniem?

Po pogrzebie ojca powrócił na studia
do Saragossy, aby przygotować się do
święceń diakonatu, co miało wkrótce
nastąpić. Otrzymał je 20 grudnia,
zaledwie cztery tygodnie po śmierci
ojca. Kiedy wspominał te
wydarzenia, abyśmy zrozumieli, że
siła przychodzi od Boga, zwykle tak
je komentował:Nigdy w to nie
wątpiłem, że to Pan postawił mnie
w tej sytuacji. Dlatego zarówno po



ludzku, jak i w sensie
nadprzyrodzonym nie mogłem
uczynić nic więcej, jak tylko
chętnie zaakceptować tę Jego
świętą i sprawiedliwą wolę.

- Wiele się pisało na temat okresu
jego formacji kapłańskiej, którą
odbywał w seminarium w
Saragossie. Może mógłby Ksiądz
Biskup przytoczyć choćby jedno
wspomnienie z tamtego czasu. Na
przykład, Ksiądz Biskup towarzyszył
Założycielowi Opus Dei, który
odwiedził Saragossę, kiedy
tamtejszym arcybiskupem był
Casimiro Morcillo, a następnie Pedro
Cantero. Wiem, że prosił ich
wówczas o pozwolenie pomodlenia
się w jednej z kaplic arcybiskupiego
pałacu w Saragossie, w której
kardynał Soldevila 28 września 1922
roku udzielił mu tonsury.

Gdy po raz pierwszy, po swych latach
seminaryjnych, odwiedził kaplicę, ze



szczegółami pamiętał, jaka
wyglądała. Natomiast nie za bardzo
wiedział, w którym miejscu
arcybiskupiego pałacu się znajduje.
Chodził szukając jej z zapałem, w
towarzystwie biskupa Casimiro
Morcillo, zaglądając do różnych
kaplic. Bez najmniejszego wahania
mówił: To nie tu, to nie tu..., aż
odnalazł miejsce, w którym otrzymał
tonsurę. Rzucił się wtedy na kolana,
zatapiając się w modlitwie. Podobnie
jak przy wielu innych okazjach,
powtórzył formułę, którą podczas
ceremonii tej wypowiedział biskup: 
Dominus pars hereditatis meae et
calicis mei, Tu es qui restitues
hereditatem meam mihi („Pan jest
przeznaczonym mi działem i moim
kielichem: To właśnie Ty mój los
zabezpieczasz”: Ps 15,6). Wyszedł
stamtąd wzruszony, dziękując Trójcy
Świętej – tak nam opowiadał – za
wszystkie wydarzenia swojego życia,
które zostały naznaczone boską



pieczęcią przez ów rytuał nadania
tonsury.

- Kiedy ksiądz Prałat Escrivá de
Balaguer nawiązywał do
przeciwności, jakich doświadczał
przez całe swoje życie, dawał do
zrozumienia, że lata spędzone w
Saragossie były ciężkie. Problemy,
jakie miał w seminarium, są znane.
Chciałbym wiedzieć, jak zareagował,
kiedy 30 marca 1925 roku polecono
mu, aby jak najprędzej przeniósł się
do parafii Perdiguera.

Miało to miejsce dwa dni po
otrzymaniu sakramentu kapłaństwa,
rzecz nie praktykowana prawie we
wszystkich diecezjach w całej
Hiszpanii, a szczególnie w dużych,
gdzie była obfitość kleru. Starano się
raczej, aby nowo wyświęceni kapłani
wykonywali swoją pracę pasterską
pod okiem starszych
doświadczonych kapłanów, którzy
mogli wyjaśniać ich wątpliwości i w



duchu braterstwa ukierunkowywać
swoich młodszych braci.

Z tego względu decyzja wysłania go
poza miasto, samego, z dala od
rodziny, na pracę absolutnie nową
dla młodego kapłana, wywołała
pewne zdumienie. On jednakże nie
sprawiał najmniejszej trudności i
jeszcze tego samego dnia - 31 marca –
przeniósł się do wioski Perdiguera,
pozostawiając swoją matkę i
rodzeństwo w Saragossie. Ta rozłąka
nie zmąciła ani nie pomniejszyła jego
żarliwego oddania się duszom. Nigdy
nie wypowiedział ani jednego słowa
powątpiewania, sprzeciwu czy
krytyki. Przeciwnie, przybył do
Perdiguera z przekonaniem, że
wykonując swoje obowiązki i
poddając się kompetentnej władzy,
znajdzie najlepszy sposób podobania
się Bogu i odkrywania Jego Woli.
Nieustannie miał świadomość, że Bóg
czegoś od niego pragnie. Ze świętym
niepokojem wsłuchiwał się we



wnętrze swojej duszy, ale jeszcze nie
sprawdził się w określonej pracy.

- Kiedy wrócił do Saragossy, został
kapelanem w kościele świętego
Pedro Nolasco. I zabiegał o to, aby
przydzielono mu jeszcze inne
kapelaństwa, w których mógłby
rozwijać posługę kapłańską szerzej
zakrojoną i z większym
poświęceniem. Ale nic nie osiągnął.

Nie znam powodów, dlaczego
odmówiono jego prośbom.
Prawdopodobnie było to wynikiem
nadmiernej liczby kleru w diecezji i
kandydatów na diecezjalne miejsca
duszpasterskie było aż nadto.

W kancelarii diecezjalnych biur
zawsze oznajmiał, że jest gotowy do
podjęcia obowiązków tam, gdzie mu
polecą i – powtarzam – nigdy nie
odmówił podjęcia żadnego
obowiązku, który mu powierzono.
Wielokrotnie mówił nam
podkreślając, że jest konieczne, aby



nie stawiać warunków, ponieważ
drogi Pańskie często biegną tam,
gdzie się ich najmniej spodziewamy;
i najpewniej prowadzą tędy, którędy
wskazują przełożeni –
uprawomocniona władza – ponieważ
oni – w sposób zwyczajny -
przekazują wolę Bożą.

- Pomimo to ktoś przedstawił te
trudności w sposób negatywny, jak
gdyby Założyciel Opus Dei był w
konflikcie z władzami kościelnymi
Saragossy, a powody jego wyjazdu do
Madrytu nie były takie jasne.

Według wiarygodnych dokumentów,
do Madrytu przeniósł się w tygodniu
wielkanocnym 1927 roku, za
wyraźną zgodą arcybiskupa
Saragossy Rigoberto Doménecha,
któremu przedłożył swój plan
zrobienia doktoratu z prawa
cywilnego i osobiście przedstawił
stosowną prośbę. Gdy ta prośba
została zatwierdzona, przeniósł się



do Madrytu, ponieważ tylko na
Uniwersytecie Madryckim mógł
otrzymać tytuł doktora.

Nie wykluczał też możliwości kariery
naukowej lub podobnej, do podjęcia
której w Hiszpanii wymagało się tego
stopnia naukowego. Musiał wszakże
brać pod uwagę fakt, że na jego
barkach spoczywa utrzymanie jego
rodziny.

W swojej prośbie do arcybiskupa
Saragossy podkreślał – ponieważ w
ten sposób to zaplanował – że
podczas tych studiów większą część
swojego dnia będzie poświęcał na
działalność duszpasterską.
Podporządkuje tym obowiązkom
swoje studia i pisanie pracy
doktorskiej.

Rzeczywiście, był pierwszym
kapelanem Patronatu Chorych.
Nominację tę otrzymał za zgodą
władzy diecezjalnej. Później został
rektorem Królewskiego Patronatu



Świętej Elżbiety. Kiedy otrzymał tę
nominację dekretem Prezydenta
Republiki, nie uczyniono nadania
kanonicznego. Nie było to wynikiem
tego, że biskup oponował, ale tego, że
hierarchia kościelna nie chciała
popierać decyzji rządu, który
deklarował się jako antyreligijny i
antyklerykalny, podejmując żałosne
kroki dyskryminacji wobec
katolików. Chciano uniknąć nawet
cienia podejrzeń o współpracę
choćby formalną czy tylko
zewnętrzną z władzami cywilnymi.
W każdym razie, biskup Madrytu
Leopoldo Eijo, zakomunikował mu,
że będzie pracował jako rektor tego
Patronatu, wykonując przy tym
wszystkie własne obowiązki
kościelne, chociaż nie ma na piśmie
nadania kanonicznego.

Ten obowiązek wiązał się z jedną
korzyścią: z uzyskaniem
inkardynacji do diecezji madryckiej,
gdzie już za zgodą biskupa rozpoczął



pracę apostolską z Opus Dei. Wzrosła
liczba osób, które wstąpiły do Dzieła,
a także nabrały intensywności prace
apostolskie, które już zaczęły się
rozwijać. Nie było w nim żadnej
ambicji, aby poprawiać swoje
curriculum, co stało się całkiem
oczywiste w związku z późniejszym
odrzuceniem wielu możliwości
robienia kariery kościelnej,
wyłącznie dlatego, że nie chciał
stawiać żadnych warunków
Opatrzności Bożej.

- W życiu księdza Prałata Escrivy
nieustannie uwidacznia się ta
postawa otwarcia na miłość Boga,
którą każdego dnia deklaruje, aż do
całkowitego utożsamienia się z
Chrystusem.

Zanim zabrał się do jakiejś pracy,
miał zwyczaj zastanowić się, jak ma
to robić: Jak zrobiłby to Jezus, w
jaki sposób zajęłaby się tym
Najświętsza Maryja, w jaki sposób



stawiłby temu czoło święty Józef, a
co zrobiliby Apostołowie, gdyby
znaleźli się na moim miejscu? I
dokładał wszelkich starań, aby
wszystko wykonywać w takim
właśnie duchu.

Często podczas wspólnej pracy, gdy
towarzyszyłem mu w różnych
czynnościach związanych z
zarządzaniem lub gdy pojawiały się
kolejne życiowe trudności, tłumaczył
mi: Nie chcę robić tego, co mnie
wydaje się, że jest dobre, ani też
godzić się na to, co moglibyśmy
ukazać ludziom jako nadzwyczajne
dokonania. Pragnę tylko i
wyłącznie tego, czego chce Bóg dla
naszego życia, zarówno w tym co
wielkie, jak i w tym co małe. W taki
sposób, aby nie tylko biernie
poddawać się temu, czego pragnie
Bóg, ale by aktywnie ukochać Jego
wolę, ponieważ On właśnie tego
chce.



Zdumiewała mnie jego miłość, w
której nieustannie wzrastał. Każdego
dnia żył tą miłością, która była
szczególnie widoczna w jego
obcowaniu z Panem. Staje się
zrozumiałe to, co powtarzał, że czuje
się bardzo młody młodością Boga.
Ponieważ jego gorąca miłość
naprawdę tryskała niczym z serca
młodej osoby, która nie zważa na
żadne trudności, chce tylko być
blisko tego, kogo kocha. Często pod
koniec dnia zwracał się do księdza
Álvaro del Portillo i do mnie mówiąc,
że jest przekonany, że dokonał
najlepszego wyboru i że pragnąłby
zrealizować go z całkowitym
poświęceniem swojej nędznej osoby,
nawet gdyby zaniemógł fizycznie, co
to zresztą miało miejsce u schyłku
jego życia. Zapewniam was –
zwierzał się nam wówczas –że moja
miłość staje się coraz bardziej
wewnętrznie umocniona,
ponieważ nigdy moje przekonanie



o tym, że On jest wart wszystkiego,
nie osłabło.

Pragnę tu przywołać pewne
przykłady, które ukazują tę drogę
jego serca: W 1954 roku powiedział
do nas: Gdy kocha się naprawdę,
wówczas wszystko oddaje się z
radością, bez wyliczania i bez
oczekiwania na wdzięczność: duszy
wystarczy, że może się wyniszczać
z rozkoszą! Nie zastanawia się, czy
już dużo zrobiła lub ile ją
kosztowało: w obcowaniu z Bogiem
nie zważa się na trudności,
ponieważ – tak jak w miłości
pomiędzy ludźmi – nie ma takich
przeszkód ani niedoskonałości,
które uniemożliwiłyby rozmowę z
ukochaną osobą.

Często przywoływał takie
hiszpańskie przysłowie: „Za miłość
płaci się miłością”. W odniesieniu do
Boga stosował je w tym sensie, że w
każdym momencie był uległy Mu, nie



stawiając żadnych warunków. W
1966 roku, słyszałem, jak mówił: Jeśli
mogę powiedzieć o sobie
cokolwiek, co byłoby prawdą, to
jedynie to, że nigdy nie pełnię
własnej woli: tego, co sam
chciałbym robić. Oczywiście, jeżeli
byłbym zależny tylko od siebie, od
razu zostałbym adwokatem,
historykiem itp.; a nie kapłanem
Opus Dei. Ale pomimo to jestem
szczęśliwy, bardziej niż
ktokolwiek, wypełniając wyłącznie
wolę Bożą, odpowiadając na Jego
miłość, ponieważ sprawia mi to
radość. Tak samo 29 listopada 1972
roku, chcąc podkreślić, że ta miłość
obejmuje całą naszą egzystencję,
podkreślił: W Opus Dei trzeba
poświęcić życie, krew, duszę:
wszystko dla Boga! Za Jego
powołanie nie płaci się pieniędzmi,
płaci się całym życiem.

Zawsze coraz bardziej starał się iść
za wolą Boga, nie myśląc o tym, co



już Mu oddał. Uczył się oddawać
całkowicie, biorąc przykłady ze
zwyczajnego życia: z miłości
rodziców do dzieci, która sprawia, że
nie liczą swojego poświęcenia ani
hojności; z gorących uczuć
zakochanych, którzy akceptują
trudności, nie zważając na nic,
byleby być razem. W konkluzji
podkreślił potrzebę naszej
odpowiedzi na łaskę, ponieważ
zostaliśmy wybrani przez Boga, aby
Go wielbić i oddawać Mu całą
chwałę. W 1968 roku zrobił nam
rozważanie na temat tej prawdy: Nie
możemy odczuwać – tego nie da się
pogodzić w duszy wybranej przez
Boga – tęsknoty za tym, z czego
zrezygnowaliśmy. Nasze wezwanie,
nasze powołanie to wielka łaska od
Pana Boga dla każdego z nas.
Dlatego nie czuję się przymuszony:
mam pełną wolność, całkowitą,
kochania Boga.



Zachęcał nas także, abyśmy
okazywali Panu swoją miłość
poprzez wierne i szczere
wypełnianie swoich obowiązków,
wynosząc je tym samym do zawsze
do porządku nadprzyrodzonego. 11
lutego 1973 roku stwierdził: Prawie
wszystkie nieszczęścia pochodzą
stąd, że człowiek szuka afirmacji
własnego ja.

- To ciekawe dowiedzieć się, jak
prowadzić tę walkę przeciwko
własnemu „ja”, w której – wbrew
temu, co może wydawać się na
pierwszy rzut oka – wykuwa się
osobowość cechująca się
wytrwałością i pociągająca.

Ksiądz Prałat Escrivá zmagał się ze
sobą, aby wszystko poświęcić Bogu:
zdrowie duchowe i fizyczne, radości i
cierpienia, pracę i odpoczynek,
wspólne codzienne życie z innymi i
relacje z osobami, z którymi spotykał
się. To oddawanie podejmował



każdego dnia od nowa, wzywając
Ducha Świętego najprostszymi
słowami: To, co Ty chcesz, jak Ty
chcesz, kiedy Ty chcesz. Abyśmy i
my starali się o cierpliwość i
nadprzyrodzony pokój, które są
owocem codziennego oddawania
siebie Bogu, nie męczył się
powtarzając nam wciąż, że on sam
nigdy tego nie żałował, że oddawał
swoje „ja” Panu. Przeciwnie –
dodawał – żałowałem i czułem się
niezadowolony, gdy tego nie
uczyniłem. Wtedy starałem się
prosić o przebaczenie, aby to
naprawić, ponieważ pragnę, aby
Pan całkowicie mną zawładnął.

Pamiętam, że w 1963 roku
zaniesiono do krawca, który mu szył
ostatnie sutanny, wycinek prasowy z
jego wywiadem. Pokazałem mu
zamieszczone tam zdjęcie, które z
powodu defektu w druku, miało być
podretuszowane. Krawiec spojrzał
na fotografię i odruchowo stwierdził,



że sutanna nie miała przecięcia,
które on zwykle robi.
Opowiedzieliśmy to Założycielowi
Dzieła, a on natychmiast spointował: 
To logiczne! Doskonale rozumiem
reakcję tego człowieka, ponieważ
jego zawód to jego życie, on oddał
się pracy, która go pochłania. Oby
wszyscy ludzie, którzy są dziećmi
Bożymi, zawsze posiadali taką
pasję życia jako chrześcijanie...! i
oby w każdym z nas była obecna ta
pasja, zawsze realizująca się w
budowaniu Opus Dei!

Nie udałoby mi się zliczyć, ile razy
słyszałem tego typu zachęty do
poświęcenia się, wyrażane nawet w
tych dosadnych słowach: Ten, kto
nie chce się poświęcać,
przeszkadza nam, robi nam
krzywdę. Trzeba palić mosty z całą
konsekwencją, otwierając na
oścież serca, aby łaska Boża miała
wolny dostęp. Ten, kto naprawdę
oddał się Bogu, zawsze reaguje



dobrze, pomimo cierpienia,
ponieważ żyje radością istoty
Bożej, spoglądając na świat w
świetle, które daje Bóg.

Domagał się odpowiedzi na łaskę
Boga bez wymówek i skąpstwa, 
usque ad summum („aż po brzegi”; J
2,7). Z miłości do Trójcy Najświętszej
w każdej chwili dnia potrafił
wydobyć Boski sens: od ofiarowania
modlitwy i pracy aż do oddawania
momentów radosnych spotkań. W
1964 roku mówił do nas z naciskiem
o konieczności kochania Boga w
każdej codziennej czynności: 
Godność ludzka jest tak wielka, tak
wspaniała – jesteśmy przecież
dziećmi Boga! – że każdy powinien
z wielką troską dbać o pracę, tę,
którą wykonuje, traktować ją z tą
samą miłością, z jaką traktuje się
najcenniejszy diament, ponieważ
nasze życie zostało wykupione – co
mówi święty Paweł – za wielką
ceną: krwią Chrystusa.



Niczym refren powtarzało się w jego
rozmowie i zachowaniu: żyć dla
miłości Boga. 30 maja 1974 roku
wyjaśniał: Opus Dei jest budowane
mocą miłości i ofiary, wspieranych
modlitwą i umartwieniem, pracą i
zapałem apostolskim. Powinniśmy
pragnąć, aby Miłość była kochana, i
powinniśmy być jej wdzięczni, że
się nam oddaje, ponieważ na ogół
nie dziękuje się za to, a my – ty i ja
– nie dziękujemy wystarczająco.
Chwytajcie przydrożne róże –
również te, które mają kolce – i
zanoście je Panu. Precz ze
zmysłowością! ona przycina
skrzydła miłości. Precz z egoizmem
czy wygodnictwem...! Gdy w Opus
Dei ktoś nie ma radości, musi
czynić rachunek sumienia. Brak tej
cnoty jest oczywistym znakiem, że
dusza jest rozproszona, zwrócona
ku czemuś, co nie jest od Boga.

Byłem także świadkiem wytrwałości,
z jaką przeżywał relictis omnibus:



zostawić wszystko, aby Pan mógł
królować w duszy. Codziennie robił
rachunek sumienia, aby zobaczyć,
czy we wszystkim poszukiwał
chwały Bożej, niczego dla siebie nie
zatrzymując. Zwróciły moją uwagę w
tym temacie jego słowa z 1953 roku: 
Jak łatwo jest wyrazić miłość do
Boga poprzez wyrzeczenie! Nie
musimy się nawet zastanawiać jak:
wystarczy pragnienie
nieustannego posłuszeństwa łasce i
unikanie jakiejkolwiek
manifestacji własnego ja.

- W taki sposób kształtowała się jego
walka, aby utożsamić się z wolą
Bożą, pełna delikatności, bez
skrajności czy wątpliwości, otwarta
na innych.

Od najmłodszych lat czuł potrzebę,
aby zawsze być oddanym
przyjacielem Jezusa. Wspominał, że
w obcowaniu z Panem musimy być
bardzo delikatni, podobni w



zachowaniu do ludzi, którzy
naprawdę szczerze się kochają.
Czasami przytaczał następujący
przykład: Gdy idziemy ulicą i na
skrzyżowaniu mijając się z innymi
przechodniami, ktoś na nas
wpadnie lub lekko potrąci, z
pewnością nie zwrócimy na to
nawet najmniejszej uwagi; ale
jeżeli tym, kto nas potrącił, będzie
nasz przyjaciel, i potraktuje nas z
obojętnością lub lekceważeniem,
natychmiast zrodzi się w naszej
duszy uczucie bólu. Tę
rzeczywistość należy przełożyć na
naszą relację do Pana: tak
bezgraniczny brak delikatności
zakłada, że nie przywiązuje się już
wagi do małych niedoskonałości - i
nie odczuwa się do nich wstrętu – a
wtedy staje się to przeszkodą,
która nie pozwala oddać się w
pełni miłości Bożej.

Miał nieprzeciętny dar opowiadani o
swoim życiu osobistym w taki



sposób, aby wzbudzać wstręt do
grzechu. Zawsze kończył słowami,
traktując to jako normę, które
stanowiły zasadę jego życia: Jeśli coś
– jakikolwiek czyn lub wydarzenie–
nie przybliża mnie do Boga, nie
chcę tego!

Wszyscy, którzy z nim
przebywaliśmy, mogliśmy stwierdzić
jego autentyczną nienawiść, jaką
odczuwał wobec grzechu
śmiertelnego, powszedniego,
czynionego świadomie, wobec
grzechu zaniedbania, braku
wdzięczności i niedoskonałości.
Wkrótce po tym, jak go poznałem,
usłyszałem taką uwagę: W moich
stronach jest takie ludowe
powiedzenie, które mówi coś
takiego: życie przypomina koło:
grzeszysz, spowiadasz się, a potem
znowu to samo, od początku. I
zakończył poważnym
stwierdzeniem: Nigdy w ten sposób!
Nigdy nie możemy mieć



tymczasowej wizji. Z grzechem
należy walczyć bez ustanku,
ponieważ on oddziela nas od
przyjaźni z Bogiem.

Widziałem, z jakim samozaparciem
wypełniał postanowienia, aż do
znudzenia powtarzając: Nie wierzę
w ostatnie razy: ostatni raz już był!
Nawiązywał tym do postawy
niektórych osób, które zamiast od
razu przecinać wszystko to, co je
oddziela od Boga lub nie pozwala im
zbliżać się do Niego, wymigują się
argumentując: „To będzie ostatni
raz”. Kiedy uczynił postanowienie
rezygnacji z jakiejś rzeczy – dobrej
samej w sobie - ze względu na miłość
Boga, a my nalegaliśmy, aby z niej
jeszcze „ostatni raz skorzystał”,
odpowiadał: Ostatni raz już był.

Założyciel Opus Dei powtarzał nam
prawie bez ustanku: Jeżeli osoby
wokół nas nie stają się dobrymi
chrześcijanami, bo się do tego nie



przyczyniamy, jeśli nie odczuwamy
pragnienia, aby ludzie, którzy z
nami obcują, stawali się coraz
bardziej przyjaciółmi Boga, aż do
głębokiej z Nim zażyłości, oznacza
to, że nie odpowiadamy na
wezwanie, które otrzymaliśmy, a
które nas zobowiązuje do
szerzenia królestwa Bożego. Wtedy
nawet po ludzku - zrozumcie to
dobrze! – ponosimy fiasko,
ponieważ schodzimy z drogi, którą
Pan w swojej miłości i w swym
nieskończonym miłosierdziu
wytyczył dla każdego z nas.

Poczucie tego, że jest
współodkupicielem z Chrystusem,
było niezwykle obecne w jego życiu.
Kiedy odczuwał ciężar pracy, nie
przerywał jej, ale pracował dalej,
myśląc o Bogu i o duszach. Już pod
koniec swojego życia, w 1973 roku,
szczególnie zwracał nam uwagę na
obowiązek wierności
zobowiązaniom chrześcijańskim: 



Kiedy przychodzą nam do głowy
jakieś głupoty, musimy zdawać
sobie sprawę, że konsekwencje
będą bardzo bolesne. Z jednej
strony dla nas, ponieważ
oddzielają nas od Boga; a z drugiej
strony dla wielu dusz, zarówno
tych, które są blisko nas, jak i tych,
które znajdują się od nas daleko.

- W pewien sposób ksiądz Prałat
Escrivá akcentuje tu miłosny aspekt
objawiania się woli Bożej
człowiekowi i pobudza do
szczególnego poczucia
odpowiedzialności.

Pewnego razu mówiąc o swoim
zaufaniu do Boga, krótko je
skomentował, wykorzystując pewną
ludową piosenkę, której właśnie
wysłuchaliśmy, a która mniej więcej
mówiła: „Nie zależy mi na tym, że
twój ojciec mnie nie kocha, bo tam w
górze ktoś za mną szlocha”. I
dodawał: Zawsze musimy pracować



z tym poczuciem
nadprzyrodzonego sensu.
Najważniejsza powinna być dla nas
chwała Boga, obrona Prawdy;
bowiem tylko wtedy, gdy służymy
Panu, będziemy też dobrze służyć
wszystkim duszom, przybliżając je
do celu, do którego zostały
powołane.

W podejmowanych zobowiązaniach,
w których jednoczył się z Panem,
widział oczywisty dowód
bezgranicznej miłości Boga do nas,
urzeczywistniającej się na tej
szczególnej drodze, którą każdemu z
nas wyznaczył. W 1969 roku
nawiązując do własnego powołania
powiedział: Do szaleństwa kocham
te Boże łańcuchy, które przykuły
mnie do Dzieła. Nigdy nie pragnę
się od nich uwolnić, ani nawet ich
poluzować - chociaż czasami mnie
to kosztuje, nakłada ciężkie
brzemię - ponieważ jestem
przekonany, że Pan pragnie mnie



całkowicie dla siebie na tej właśnie
drodze i w tym duchu, którego
nam dał.

Komentując w 1962 roku fragment z
Księgi Przysłów: Testis fidelis non
mentitur; profert autem mendacium
dolosus testis („Wierny świadek nie
kłamie, kłamstwa wypowiada
świadek fałszywy”: Prz 14,5),
podsumował: Stąd bierze się
skuteczność naszego życia, jeśli
jest prawdziwie wierne woli Bożej.
Odpowiadając naszym
zachowaniem się, naszą
wiernością, dajemy świadectwo,
apostołujemy, pomagamy innym w
ich wysiłku uświęcania się, zgodnie
z drogą, którą Pan dla nas
nakreślił.

Już od pierwszych lat istnienia Opus
Dei rozwijał swoje poczucie
odpowiedzialności w sobie, jak
również tych, z którymi obcował,
pociągając ich własnym przykładem.



Zachowała się z tamtych czasów jego
odręczna notatka, która
odzwierciedla jego wielką troskę o to:
To okropne! Chcąc nie chcąc, inni
zrobią później „to samo, co zrobił
Ojciec”. I dopisał: Mój przykład!!!
Dlatego uznał za bardzo ważne
potrzebę pociągania innych
przykładem swojego życia. W 1952
roku zapisałem takie słowa: Zawsze
pogodni: z poczuciem
odpowiedzialności, czując się
ogniwami Bożego łańcucha. Więc
chcę, aby to ogniwo, jakim jestem
ja, nie przerwało się; ponieważ
jeśli ja pęknę, zdradzę innych. I
cieszy mnie moc innych ogniw, i
napełnia radością, że są ze złota, z
platyny, wysadzane drogocennymi
kamieniami, podczas gdy ja,
patrząc na siebie widzę, że jestem
ogniwem najgorszej jakości.

- Kiedy się mówi o woli Bożej,
nieuchronnie nasuwa się ten
moment ostateczny, czyli śmierć.



Wyjaśniał, co znaczy nieustannie
pokładać nadzieję w Panu: Nie
wystarczy zgodzić się na śmierć:
koniecznie trzeba przygotować się
do przyjęcia tej naszej dobrej
siostry. Ona otwiera nam drzwi
prosto w objęcia Boga, z którym
już nigdy się nie rozłączymy,
przeżywając wieczną radość z
oglądania Go twarzą w twarz.
Codziennie rozmyślał o śmierci,
przygotowując się do jej przyjęcia,
gdzie Bóg zechce, jak Bóg zechce i
kiedy Bóg zechce. Bądźcie pewni,
że przyjdzie w momencie
najbardziej odpowiednim i że –
jeśli z naszej strony zrobiliśmy
wszystko, co było w naszej mocy,
aby pójść za Bogiem – On nas nie
zostawi, ponieważ jest zawsze
wierny.

Pragnął woli Bożej aż do ostatniego
dnia życia. Dzięki Bożej łasce, na
którą nie zasłużyłem, w momencie
odejścia Założyciela Opus Dei z tego



świata, znajdowałem się - wraz z
księdzem Álvaro del Portillo - przy
nim. Jego śmierć, chociaż przyszła w
tym czasie, kiedy z powodu zdrowia
nie czuł się najlepiej, była dla
wszystkich nagła i niespodziewana.
W ostatnim okresie swojego życia
nieustannie z wielką żarliwością
powtarzał akt strzelisty: Vultum tuum
requiram, Domine!; Panie, pragnę
tylko oglądać Twoje oblicze, szukać
Twojego oblicza! Również
wielokrotnie wypowiadał: Omnia in
bonum! Wszystko ku dobru, każde
wydarzenie powinno nas prowadzić
ku Bogu. Śmierć zastała go w takim
właśnie usposobieniu.

Tamtego poranka, kiedy - będąc w
Kolegium Rzymskim Santa Maria -
źle się poczuł, widzieliśmy, że
całkowicie powierza się Miłości
Bożej, duchem zatopiony w Bogu,
wszystkiego oczekując od Niego. Nie
było w nim sprzeciwu ani buntu
wobec objawów poważnego



fizycznego cierpienia, które zmusiło
go do przerwania spotkania
formacyjnego z jego uniwersyteckimi
córkami. Jego spokój, pogoda - w
sensie ludzkim i nadprzyrodzonym –
popchnęły nas w tych pełnych
napięcia chwilach do modlitwy i
złożenia ufności w Bogu, że On
postanowi to co najwłaściwsze.
Pamiętam, że kilka minut przed
śmiercią, pomimo że był bardzo
zmęczony, wstąpił do kaplicy i jak
zwykle powoli uklęknął i pokłonił się
głęboko, ze czcią, w adoracji Pana,
odnawiając akt powierzenia Bogu
swojego życia.

4. Oświecać Boże drogi na
ziemi

- Życie księdza Escrivy de Balaguera
wraz z założeniem Opus Dei nabrało
nowego, radykalnego wymiaru:
poznaje w końcu pragnienie Boga,
którego szukał od wielu lat.



2 października 1928 roku wyraźnie
zobaczył Opus Dei, skierowane do
ludzi wszystkich środowisk, aby
poszukiwali świętości w pracy i
poprzez pracę, tak zawodową jak i
zwyczajne codzienne obowiązki, aby
uświęcali różne zajęcia i
przemieniali je w modlitwę i
narzędzia apostołowania.

Także z całą jasnością dane mu było
zobaczyć, że ten cel pociąga za sobą
uświęcenie struktur społecznych od
wewnątrz, to znaczy, prowadzi do
rozwijania życia chrześcijańskiego w
świecie, w miejscu i w warunkach, w
jakich każdy się znajduje, i bez
konieczności tworzenia jakiegoś
nowego stanu w Kościele.
Członkowie Dzieła pozostaną nadal
tym, kim są: zwyczajnymi
chrześcijanami zaangażowanymi w
pracę, którą wykonywali do tej pory.

Wspominając swoje powołanie do
Opus Dei, przy okazji różnych innych



refleksji, ksiądz Prałat Escrivá
powtarzał: Madryt był moim
Damaszkiem; ponieważ w tym
mieście opadły zasłony, które do tej
pory przeszkadzały mu odczytać
wolę Bożą odnośnie do jego życia.
Stwierdzał także, że czuje się 
madrytczykiem, ponieważ tam
narodził się do chrześcijańskiej
przygody, którą mu przygotował Pan.

- Jak wiadomo, nie chciał zostać
założycielem: na początku sądził, że
„to” będzie na pewno istniało w
jakiejś instytucji Kościoła.

Istotnie, uważając, iż nie jest godzien
być założycielem czegokolwiek, i z
szacunku, jaki miał wobec
wszystkich instytucji Kościoła, zajął
się poszukiwaniem jednej z nich, w
której byłby realizowany ten cel i
prowadzono by życie w duchu, który
zobaczył dzięki Panu. Świadomie
powtarzam te słowa, aby wyodrębnić
formę, w jakiej zostały wyryte w jego



duszy. Jeśliby na taką instytucję
natrafił, był zdecydowany oddać się
do jej dyspozycji, ponieważ wolał być
kimś ostatnim w działającym już
przedsięwzięciu apostolskim, niż
założycielem nowego.

Zwrócił się do różnych stowarzyszeń
we Włoszech, w Niemczech, w
Szwajcarii, Francji, na Węgrzech i w
Polsce. Oprócz informacji, które sam
uzyskał z własnej inicjatywy, wpadły
w jego ręce, kiedy był kapelanem
Patronatu Chorych, a także w
późniejszym czasie, gdy pracował w
Królewskim Patronacie Świętej
Elżbiety, pewne dane o jeszcze
innych organizacjach. Wszystkie – z
takich czy innych względów, ale
zawsze zasadniczych – wyraźnie
różniły się od tego, co Pan mu
ukazał.

Nigdy a priori nie odrzucił żadnej
informacji, z tych, które otrzymywał.
Przeglądał je z uwagą i szczerym



pragnieniem – powtarzam – aby
znaleźć miejsce, gdzie mógłby
poprosić o przyjęcie i zająć ostatnie
miejsce: aby służyć innym, będąc
uległym i wiernym narzędziem Pana.

Oczywiście, od 2 października 1928
roku - z odpowiedzialnością kogoś,
kto wypełnia misję powierzoną przez
Pana - sprawował charyzmat
Założyciela, a potem swoje obowiązki
Generalnego Prezydenta. Jedyną
racją jego życia było służyć
Kościołowi budując Opus Dei.
Zapewniał nas, że powinien je
spożytkować dla wypełnienia tej
konkretnej misji.

- Zanim dotkniemy innych aspektów
nowości, jakie wprowadza do
Kościoła duch Opus Dei, chciałbym
uściślić niektóre fakty historyczne,
dotyczące procesu założycielskiego.
Dobrze są znane okoliczności, w
których 14 lutego 1930 roku, podczas
sprawowania Mszy świętej, Pan



poprosił go, aby włączył do Dzieła
kobiety. Coś podobnego zdarzyło się
również 14 lutego, ale już w 1943
roku, z założeniem Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża.
Natomiast, z całym szacunkiem dla
Stowarzyszenia Współpracowników,
ale jest ono bez daty.

Nie wiem, czy istnieje jakaś dokładna
data, konkretny dzień, w którym by
zobaczył założenie Stowarzyszenia
Współpracowników Opus Dei. Ale
nosił je w sercu od bardzo dawna, na
długo jeszcze przed 1950 rokiem,
kiedy to otrzymało ono aprobatę
papieską.

Ludzie z Dzieła podejmowali trud
apostolski, współpracując z
mężczyznami i kobietami
wywodzącymi się ze wszystkich
stanów społecznych oraz
wykonującymi najróżniejsze zawody.
W efekcie, poprzez pracę docierano
do osób bardzo różnego wyznania, ta



znaczy także do niekatolików oraz do
tych, którzy w ogóle nie wyznawali
wiary chrześcijańskiej. Założyciel
przywiązywał ogromną wagę do
kontaktów z osobami, które oddaliły
się od Kościoła lub do niego nie
należały, aby móc urzeczywistniać to,
co określano jako apostolstwo ad
fidem.

Jednocześnie bardzo jasno dostrzegał
potrzebę starania się o zatwierdzenie
Stowarzyszenia Współpracowników
Opus Dei, ponieważ w kręgu
działalności Opus Dei znajdowało się
bardzo wiele osób – katolików i
niekatolików – które współpracowały
poprzez modlitwę i podejmowanie
różnych zadań na rzecz Dzieła. Kiedy
przedstawił swój projekt
odpowiednim władzom kościelnym,
znalazła się tam jego propozycja, aby
jako współpracownicy mogli być
przyjmowani także katolicy, którzy
odeszli od Kościoła, niekatolicy, a
nawet niechrześcijanie.



W Rzymie pomysł ten wywołał
spodziewane oburzenie. Potem
czasami nam opowiadał, jak wiele
osób mu mówiło: „Ma Monsignore,
Lei chiede una cosa
impossible” (Przecież Ksiądz żąda
rzeczy niemożliwej). Nasz Założyciel
był jednak głęboko przekonany, że
Pan prosi go o to. Dlatego postawił na
swoim i wystąpił z oficjalną petycją.
Pierwsza odpowiedź była
negatywna. Odczekał roztropnie
jakiś czas i powrócił do sprawy: 
Jestem Aragończykiem, a
Aragończycy są uparci. A w
sprawach Bożych trzeba mieć
święty upór.

Na ponowną prośbę Stolica Święta
odpowiedziała: dilata (odłożone);
skomentował to w ten sposób: To
dobrze znana formuła, spotykana
w Kurii Rzymskiej, której używa
się, odpowiadając komuś, kto ma
rację, której jednak nie można mu
przyznać. Jeszcze raz odczekał



rozsądny czas i w 1950 roku, kiedy
po raz trzeci wystąpił z naciskiem w
tej sprawie, udzielono zgody. Do
Stowarzyszenia Współpracowników
mogli więc być przyjmowani katolicy,
niekatolicy i niechrześcijanie, aby
mieć udział w duchowych dobrach
Opus Dei, przez zaangażowanie się w
modlitwę lub współpracę w dziełach
apostolskich, realizowanych
jednakże przez członków Dzieła.

- Czy mógłby Ksiądz powrócić do
tematu charyzmy założycielskiej –
odwołując się do osobistych
wspomnień Księdza Biskupa - aby
zastanowić się nad jej pewnymi
podstawowymi rysami.

Od pierwszego dnia ksiądz Prałat
Escrivá uczył mnie kochać Boga
naprawdę, w każdej chwili, bez
oczekiwania na jakieś specjalne
momenty. Kiedyś, w 1966 roku,
zwrócił się do niektórych z nas,
którzy pracowaliśmy w jego



prywatnym sekretariacie, słowami: 
Pamiętajcie, że w tej zwyczajnej
pracy za każdym papierkiem,
który trzymacie w ręku, ukrywa
się jedna dusza, albo i wiele dusz!
W ten sposób przebóstwiacie cały
wysiłek. A pod koniec swojego życia,
w 1973 roku, głośno rozważał: 
Zwracam się do ciebie, który
naiwnie śnisz o realizacji wielkich
osobistych planów. Być może są
one nie czymś innym, jak tylko
ujawnieniem się pychy i próżności.
Pomyśl o tym, że naprawdę dzięki
powołaniu, które otrzymałeś,
znajdujesz się tu – gdzie pracujesz
– a nie przez przypadek, ale w
wyniku działania Bożej
Opatrzności, w dowód Jego miłości
do dusz. Nie odwracaj się do Boga
plecami!

Mogłem stwierdzić, że tego typu
uwagi czynił bardzo różnym osobom,
aby dostrzegły, że ich praca
nabrałaby wielkiego znaczenia,



gdyby ją wykonywali z miłości do
Boga. W 1972 roku, musiał przejść
przez prasowalnię, gdzie pracowała
pewna pomoc domowa, członek
Opus Dei, zajmująca się w tym
momencie płótnami liturgicznymi.
Poprosił ją jak o najbardziej zwykłą
rzecz: Gdy prasujesz szaty
liturgiczne czy wykonujesz swoją
pracę zawodową, czyń dużo aktów
miłości Boga.

Kiedy jakaś osoba jest przyjmowana
do Opus Dei, wcale nie musi
zmieniać miejsca swojego
zamieszkania. Ksiądz Prałat Escrivá
podkreślał, że to spotkanie z Bogiem
zobowiązuje każdego do
podnoszenia temperatury duchowej
w otoczeniu, w którym przebywa. I
prosił swoje dzieci, aby zwracały
uwagę na tych, których mają wokół
siebie – krewnych, kolegów,
znajomych i przyjaciół – aby
rozsiewali troskę o życie
chrześcijańskie bardziej



zdecydowane i wielkoduszne.
Przypominał nam, że Pan nas kiedyś
poprosi o zdanie sprawy z tych dusz,
które postawił na naszej drodze.
Dlatego podkreślał, że nie może się
sprawdzić na nas to, co się
wydarzyło z paralitykiem przy
sadzawce Betsaida: kiedy Jezus
zapytał go, czy chce być uzdrowiony,
ów człowiek odpowiedział: hominem
non habeo. Chodzi o to, aby nikt, z
kim obcowaliśmy, nie mógł
stwierdzić, że nie miał nikogo, kto by
mu podał rękę, aby mógł powstać,
aby mógł się nawrócić do Boga, by
kochać Go całym sercem.

W 1973 roku mówiąc o konieczności
odpowiadania na miłość Boga
zawsze i we wszystkim, wyjaśnił
nam: Powinniśmy żyć z
zadowoleniem w miejscu, w
którym przebywamy, i z
przekonaniem, że sam Pan nas tu
postawił, aby zbawiać dusze;



trzeba zatem, abyśmy nieustannie
byli bardzo bliziutko Pana.

- Oczywiście, rozumiem, że to
odniesienie do „miejsca”, w którym
się „jest”, nie ma jakiegoś
społecznego odniesienia; zatem nie
wyklucza wysiłków w kierunku
własnego awansu ani
sprawiedliwości społecznej. Jedynie
próbuje umieścić walkę o świętość i
apostolstwo w realiach codzienności,
jak najdalej od marzycielstwa czy
nierealnych projektów, ale też bez
jakiegoś izolowania się lub braku
solidarności.

W 1951 roku Założyciel zachęcał nas,
abyśmy z heroizmem żyli ową ascezą
codzienności: Nie należy pragnąć
wielkich rzeczy, ponieważ mogła
by nas spotkać niespodzianka: nie
będziemy w stanie ich osiągnąć;
lub, co gorsza, jeśli być może
przekonamy się, że sami z siebie
jesteśmy do czegoś zdolni, możemy



popaść w niebezpieczeństwo
zarozumialstwa i pychy. Natomiast
w tym, co przynosi każdy dzień, co
każdemu z nas oferuje, w tym
właśnie mamy sposobność
wszystko czynić z miłości i
przechodzić niezauważani. Ksiądz
Prałat Escrivá nigdy nie rezygnował
z podejmowania codziennego
wysiłku, aby doprowadzić do końca
najmniejszy szczegół, myśląc
wyłącznie o Bogu. Ukochał wielkość
codziennego życia, bez uciekania się
w mrzonki o wielkich dokonaniach,
pomimo że zapoczątkował tak wiele
inicjatyw apostolskich na całym
świecie. Pozostawał w
rzeczywistości, którą Pan objawiał
mu w każdym momencie. Dlatego w
chwilach sprzeciwu i cierpienia z
całą naturalnością zapewniał swoje
dzieci: Jeżeli ranią nas w głowę, to
znaczy, że mamy chodzić ze
zranioną.



Zawsze dokładał wszelkich wysiłków,
by nie rzucać się nikomu w oczy.
Normą jego zachowania było ukrycie
się i zniknięcie, aby jaśniał tylko
Jezus. Miłość do Boga łączył z troską
o Kościół na całym świecie: Nie
szukamy świętości, jeżeli – zawsze i
w każdym momencie – nie
pragniemy być sługami Boga,
sługami naszych braci, sługami
wszystkich ludzi. Pragniesz dusz,
powiedziałeś mi, a potem dodałeś:
nie lubię goryczy samotności. A ja
dokończyłem twoją myśl: ale być
może sam ją wzbudzasz, ponieważ
troszcząc się o innych nie usiłujesz
zapominać o sobie.

W 1954 roku przestrzegał nas: Moje
dzieci, bądźcie przekonani, że w
Dziele świętość nie pokrywa się z
odizolowaniem: człowiek Opus Dei,
który odczuwa swoje
chrześcijańskie powołanie, musi
poszukiwać przyjaciół, powinien
wszczepiać innym to boskie



szaleństwo miłości do Boga,
poprzez pracę i rozmowę z
kolegami, znajomymi i krewnymi.

- Ksiądz Prałat Escrivá przyczynił się
do powstania prawie od początku
pewnej szeroko zakrojonej
działalności apostolskiej: chodzi o
Akademię DYA, a później rezydencją
studencka o tej samej nazwie w
Madrycie, którepowstały już w latach
trzydziestych.

Muszę uściślić. Założyciel Dzieła
traktował te dokonania jako środki,
nigdy jako cel. Nie interesowało go
organizowanie sieci rezydencji czy
ośrodków edukacyjnych, a jedynie
poszukiwał różnych sposobów
formacji osób, które podeją
działalność apostolską w miejscach,
w których – wcześniej, czy w danym
momencie lub później – każda z nich
będzie się rozwijała. Od początku
zamierzał za pomocą tych właśnie
narzędzi formować dusze tak, aby



były jak zaczyn. Marzył o kapilarnym
rozprzestrzenianiu się życia
chrześcijańskiego poprzez przyjaźń.
Jednym słowem, w tych ośrodkach
widział środki dla
rozpowszechniania nauczania i
praktykowania wiary.

Na przestrzeni wielu lat dał impuls
do podjęcia wielu różnorodnych
inicjatyw, inspirowanych różnymi
potrzebami i mających różne cele:
podczas gdy jedne będą tymczasowe,
inne powinny być trwałe ze względu
na działalność apostolską, czyli to, od
czego Opus Dei nigdy nie może być
zwolnione. Znaczy to, że akademie
czy rezydencje studenckie, instytuty
szkolnictwa wyższego, ośrodki
edukacyjne średniego stopnia czy
przysposobienia zawodowego, kluby
dla chłopców i dziewcząt,
przychodnie lekarskie, to wszystko
może – ze względu na potrzeby
społeczne – zmienić swój pierwotny
cel, lub nawet przestać istnieć, jeśli



utraci swoją aktualność. Nie chodzi o
podporządkowanie się wcześniej
obmyślonym schematom, ale jedynie
o to, aby członkowie Dzieła żyjąc w
swoich środowiskach, prowadzili
działalność w zgodzie z otoczeniem,
w którym żyją tak jak inni, przeciętni
obywatele.

Natomiast Ośrodki Studiów, Ośrodki
formacyjne i rekolekcyjne, Kolegium
Rzymskie Świętego Krzyża i
Kolegium Rzymskie Najświętszej
Maryi, mają charakter stały,
ponieważ służą wewnętrznej i
niezmiennej potrzebie Opus Dei:
specyficznej formacji członków w
określonym okresie ich życia,
przygotowywaniu przyszłych
kapłanów czy zdobywaniu
kwalifikacji w celu czuwania nad
pracami formacyjnymi w różnych
regionach świata. Kolegium
Rzymskie Świętego Krzyża, tak jak i
Kolegium Rzymskie Najświętszej
Maryi, a także inne międzynarodowe



lub międzyregionalne ośrodki,
starają się przygotowywać osoby, aby
kontynuowały później tę formację i
naukę w różnych ośrodkach Opus
Dei na świecie.

- Jednocześnie jest wspólne
nastawienie na realizację planu i
rozwoju tych inicjatyw apostolskich,
które wyraźnie łączą świętość z
apostolstwem, profesjonalność
świecką z chrześcijańskim
ukierunkowaniem.

Ksiądz Prałat Escrivá mierzył
skuteczność prac apostolskich osoby
świętością, jaką osiągnęła pracując w
danym miejscu. Dlatego podkreślał
konieczność oparcia każdej pracy na
fundamencie głębokiej modlitwy i
jedności życia zwróconego ku Panu
w Najświętszym Sakramencie.
Mówił, że wszelka działalność tylko
wtedy ma szansę rozwijania się, gdy
jest mocno osadzona na modlitwie i
umartwieniu. Przez dwadzieścia pięć



lat, które przeżyłem u jego boku
naszego Założyciela nieustannie
słyszałem tę radę.

Tego ducha starał się przekazywać
tak samo tym, którzy zajmowali się
tymi działaniami. Każdemu – na
piśmie lub w rozmowie – mówił o
oczekiwaniu, jakie Pan związał z nim
i jego zobowiązaniem do odpowiedzi
osobistą świętością i pracą
zawodową wykonywaną jak
najlepiej. Wiadomości przekazywane
w środkach masowego przekazu,
zwyczajne rozmowy,
korespondencja, to wszystko
dopingowało go, by prosić o takie
właśnie zaangażowanie. Ileż to razy,
gdy rozważał, z jaką żarliwością
niektórzy oddają się szerzeniu zła,
wyrywało mu się z głębi duszy: 
Gdybyśmy my, którzy przecież
pragniemy służyć Bogu,
przykładali się do tego
przynajmniej z takim samym
zapałem!



Wielokrotnie mówił nam, że heroizm
i oddanie swoich dzieci mierzy ich
miłością, nadprzyrodzoną i ludzką,
jaką codziennie wkładają w prace
apostolskie. Wyjaśniał, że świętość to
nieustanne odnajdywanie w sobie
tego samego zapału pierwszego dnia,
nawet jeśli mamy za sobą dziesięć
lub więcej lat pracy. Stwierdzał, że 
miłość Boga nie dopuszcza do
znużenia czy monotonii, wszystko
bowiem, co robimy z myślą o
pełnieniu woli Bożej, otrzymuje
wciąż nowy smak.

Z drugiej strony, nie rezygnował z
praw, przysługujących mu jako
obywatelowi. Pouczał o tym także
członków Dzieła oraz tych, którzy z
nimi współpracowali. Z myślą o
służbie Kościołowi, a także o
konieczności obrony praw
obywatelskich katolików, podkreślał
obowiązek pozyskiwania subwencji,
które przyznaje się osobom chcącym
rozpocząć działalność podobnego



typu. Zarządził ponadto, aby
wszystkie przedsięwzięcia zawsze
były podejmowane w zgodzie z
prawem każdego kraju: także z tego
powodu zalecił, by prowadzić bardzo
dokładną księgowość, aby zawsze
móc szybko móc przedstawić
wszystkie dokumentu wymagane
prawnie.

Ponieważ te przedsięwzięcia mają
typowo świecki charakter, także tu
przyjął pewne kryterium - którego
niektórzy nie rozumieli – by nie
łączyć ich z działalnością
wyznaniową czy pracami na rzecz
Kościoła. Równocześnie nie chodziło
o to, by ukrywać fakt udzielania
głębokiej formacji katolickiej. I
wprost podkreślał, że członkowie
Opus Dei, podejmują te zadania
zgodnie z prawem, jako swoją pracę
zawodową. W taki sposób bronił
praw obywatelskich, a w
rzeczywistości praw katolików,
których nie powinno się traktować



ani w pracy, ani też w korzystaniu z
praw i obowiązków społecznych jako
obywateli drugiej kategorii.

Jak wiadomo, nie brakowało rożnego
rodzaju problemów w prowadzeniu
tej działalności, nawet ze strony
niektórych katolików, w tym też
księży, którzy nie rozumieli jej istoty.
Trudności mnożyły się jednak przede
wszystkim ze strony przeciwników
Kościoła, którzy widząc, że nie da się
zamknąć w kościołach ani w
zakrystiach życia ludzi wierzących, i
dostrzegając w tym zagrożenie dla
własnej uprzywilejowanej sytuacji
czy przewagi świeckich postaw,
utrzymywali, że środowiska
zawodowe nie są odpowiednie dla
aktywności religijnej. Założyciel
Opus Dei nigdy z powodu tych
sprzeciwów nie utracił ani wiary, ani
spokoju. Odważnie kontynuował
pracę i, zaczynając od najbardziej
świeckich społeczności, zachęcał do
podejmowania działalności w służbie



dla innych, jednocześnie modląc się o
rozwiązanie trudności i za osoby,
które je stwarzały.

Od 1948 roku słyszałem, jak mówił o
przyszłym apostolstwie z taką
jasnością, że wszyscy, którzy go
wówczas słuchaliśmy, byliśmy
pewni, że to wkrótce nastąpi; i -
dzięki Bogu - tak się rzeczywiście
stało. Ale pragnę tu podkreślić, że
prace te szły do przodu tylko dlatego,
że brał pod uwagę właściwe środki,
nie podejmując ryzykownych,
nieprzemyślanych ruchów, które
mogłyby się zakończyć zaniechaniem
wielu zadań, z powodu braku
odpowiedniego przygotowania.

Jednocześnie przypominał nam o
konieczności, aby zawsze chodzić w
Bożym tempie, nie programować
Ducha Świętego i za każdym razem z
niczym nie skrępowaną
wspaniałomyślnością odpowiadać na
wymagania, które stawia przed nami



nasze powołanie. Często nam
powtarzał, że Pan w jakimś
momencie może nas wezwać, niczym
sługę z przypowieści, aby nam
oświadczyć: Redde rationem
villicationis tuae („Zdaj sprawę z
twego zarządzania”; Łk 16,2). Z tym
samym nadprzyrodzonym
przekonaniem przypominał nam też
nakaz otrzymany od Pana w innej
przypowieści: Negotiamini dum
venio! („Obracajcie nimi, aż wrócę”;
Łk 19,13). W 1952 roku zauważył: 
Trzeba zadziwić się wobec
wielkości pracy, którą
rozpoczęliśmy w służbie Kościoła.
Taka jest wola Boża, On tego chce.
Ty i ja sami nie damy rady: Panie! -
błagaj Go nieustannie – gdzie są ci,
którzy mają przyjść? Tajemnica
tego, aby inni szli naprzód, aby
zwiększała się liczba osób, które
poznają Boga i będą z Nim
obcować, tkwi w tym, by każdy z
nas zmienił się w sposób
definitywny.



5. Omnia in bonum!

- Wraz z założeniem Opus Dei – co
przed chwilą stwierdziliśmy – życie
księdza Prałata Escrivy otrzymało
ostateczne światło. W pewien sposób
to światło wyjaśnia udręki, jakie
znosił w latach poprzednich. Inne
przeszkody były związane z całym
procesem akceptacji teologicznej i
prawnej Dzieła, czym chciałbym,
abyśmy się zajęli w innym momencie.
Teraz może skupmy się na tych
życiowych trudnościach,
dopuszczonych przez Bożą
Opatrzność, być może po to, by
prowadzić go drogą doskonałości,
zgodnie ze słowami zawartymi w
Kuźni (245):Jeśli nie będzie
trudności, prace nie otrzymają ani
ludzkiej przychylności... ani
nadprzyrodzonej. – Jeśli przy
wbijaniu gwoździa w ścianę, nie
napotkasz oporu, co będziesz mógł
na nim powiesić? Niektóre z tych
sytuacji są znane, jak śmierć jego



trzech sióstr: te rodzinne nieszczęście,
i przykład jego rodziców, niczym
żelazo w tyglu oczyszczały jego duszę.

Ksiądz Prałat Escrivá opowiadał mi
kiedyś, że gdy zmarła jego siostra
Chon, po raz pierwszy z tak bliska
zetknął się ze śmiercią. Pomimo że
jego rodzice pragnęli uchronić go
przed tym bólem, tak jak w
przypadku śmierci jego małych sióstr
Rosario i Lolity, on wykorzystując ich
krótką nieobecność w domu, wszedł
do pokoju, gdzie znajdowała się
zmarła.

Wspominał, że gdy tak stał przed
martwym ciałem Chon, odczuł wielki
smutek i na zawsze zapamiętał ją w
obrazie niewinnego dziecka z bardzo
spokojną buzią: ogarnęło go
wówczas przeświadczenie, że jest
ona już u Bogiem, chociaż w tym
wieku jeszcze nie rozumiał, dlaczego
Pan zabrał jego trzy siostry, jedną po
drugiej.



- A jak przyjął bankructwo
przedsiębiorstwa rodzinnego...

Założyciel Opus Dei opowiadał, że to
wydarzenie miało na niego jako
młodego człowieka wpływ wieloraki.
Z jednej strony zwiększył się jego
szacunek wobec rodziców, gdy
stwierdził ich chrześcijańską
postawę, która pozwoliła im
zachować radość i pokój; z drugiej
zaś nie do końca był dla niego
zrozumiały ich spokój i pozorny brak
przeciwdziałania ze strony ojca; jego
wielkoduszne wyrzeczenie się
własnego majątku i zgoda na
kompletny upadek ekonomiczny,
który zmusił rodzinę do zmiany
miejsca zamieszkania.

Mniej więcej w 1967 roku lub 1968,
pewien członek Opus Dei przy okazji
prowadzenia śledztwa w pewnych
sprawach procesowych, którymi się
zajmował z racji swojej pracy,
natrafił na prawne orzeczenie, na



mocy którego postanowiono o
upadku rodzinnego przedsiębiorstwa
Escrivów w Barbastro. Przestudiował
je dokładnie w świetle przepisów i
ówczesnego prawodawstwa i doszedł
do wniosku, że pozostawia wiele do
życzenia z punktu widzenia
proceduralnego, a ponadto
dopuszczało do wystąpienia z
natychmiastową apelacją
roszczeniową, która mogłaby
spowodować w stosunku do José
Escrivy zwolnienie go od poważnych
zobowiązań, które niegdyś wziął na
siebie, aby nie pognębić finansowo
swoich wierzycieli.

Przy okazji swojej podróży do
Rzymu, opowiedział on Prałatowi
Escrivie o swoim odkryciu.
Pamiętam, że Założyciel nie tylko nie
chciał rozwijać tego tematu, ale także
- nie przykładając większej wagi do
całej sprawy - poprosił, aby
zniszczono przywiezione kopie
dokumentów.



W ten sposób swoim przykładem
pokazał mi, co znaczy akceptować
wolę Bożą, nawet gdy jej przyjęcie
przychodzi z trudem i wymaga
wyrzeczenia. Nauczył mnie także
wystrzegania się próżnej ciekawości i
unikania rozpamiętywania z
upodobaniem niesprawiedliwego
cierpienia. Nigdy później nie
wypowiedział się na temat tych
wydarzeń.

Także przy okazji tego wydarzenia,
nie wyszła z jego ust najmniejsza
pretensja pod adresem tych, którzy
doprowadzili jego rodzinę do
upadku, ani w stosunku do
prawników, którzy mieli w tym
zrujnowaniu swój udział, ani też
przeciwko osobom, które wówczas,
kiedy znaleźli się w całkowitej
biedzie, odwróciły się do nich
plecami.

- Z kolei wypada koniecznie wyjaśnić
pewne przykrości, które musiał



znosić w seminarium w Saragossie,
starając się być bardzo
wyrozumiałym wobec tych, którzy
mu dokuczali. To zostało już opisane
w różnych publikacjach, które się
ukazały po 1975 roku. Ale zawsze
można dodać coś z osobistych
wspomnień.

Od razu zdał sobie sprawę, z jakich
środowisk pochodzą seminarzyści, i
doskonale zrozumiał, że niektórzy z
powodu braku wychowania, nie są
przygotowani do zaakceptowania
określonych zachowań.

To oczywiste, że wszyscy mamy
tendencję do pewnej niedbałości. I
jeśli inni nam nie pomogą, wady te
mogą się pogłębić. Wśród chłopców
obserwuje się wiekszą skłonność do
zaniedbywania odzieży czy porządku
w pokojach. W tej kwestii Josemaría
stosował bardzo jasne kryterium:
dbał, choć bez przesady, o czystość
osobistą i porządek wokół siebie.



Troszczył się o ubranie; o czystość w
swoim pokoju; o dobre maniery
podczas rozmowy, w czasie posiłków
i w żartach. Również o dobre
wychowanie we wzajemnym
współżyciu; o słuchanie bez
przerywania; o wyrażanie swoich
opinii bez ranienia innych i o to, by
uwzględniać ich skłonności i cechy
charakteru.

Pewnego razu w rozmowie z
księdzem del Portillo i ze mną
wspomniał o konfliktach z kolegami,
chociaż być może chodziło tylko o
jedną osobę. Jednak bardzo szybko
przeszedł nad tymi zdarzeniami, nie
mówiąc nic złego o tym, który mu
dokuczał.

Pewne wydarzenie zostało
sprowokowane przez pewnego
seminarzystę, który na tle innych
współuczniów wyróżniał się swoim
opryskliwym, a nawet prostackim
zachowaniem. W codziennym



współżyciu, w ten czy inny sposób,
starał się dokuczać Josemaríi,
krytykując go z ironią. Młodzieniec
ten do tego stopnia stracił panowanie
nad sobą, iż - będąc w La Seo[1] -
wyraził się w sposób obraźliwy. Gdy
Josemaría chciał mu przerwać,
tamten odpowiedział ciosami,
wykrzykując jeszcze gorsze obelgi,
tak że Josemaría musiał się bronić
przed jego atakiem.

Z tego powodu Josemaría został
przywołany do porządku i musiał
odcierpieć karę. Gdy przywodził na
pamięć to wydarzenie, nigdy jednak
nikogo nie obwiniał, ani nie osądzał
niczyjego zachowania. Wspominał
po prostu sam incydent, mówiąc na
zakończenie, że karę zaakceptował,
ponieważ tak postanowili przełożeni.
Ani wówczas, ani później nie wracal
do wydarzenia, by rozpatrywać, czy
słusznie oceniono motywy jego
reakcji wobec zachowania się
tamtego seminarzysty.



W innym wydarzeniu główną rolę
odegrał kolega-seminarzysta, który
zupełnie nie dbał o swój wygląd
zewnętrzny i osobistą higienę.
Strasznie śmierdział potem i
ostentacyjne się z tym obnosił.
Czasami podchodził do Josemaríi i
napastliwie powtarzał w tonie
drwiny: „Poznaj zapach
prawdziwego mężczyzny!”. Widać
jednak nie wystarczyło mu to, więc
pewnego razu podnosząc rękę i
przesuwając mu pachą przed samą
twarzą, głośno wykrzykiwał znane
zdanie. Josemaría odpowiedział
zdecydowanie – twardo, jak to
określił– że męskość nie ma nic
wspólnego z brudem. Wszystko
prawdopodobnie skończyło się na
tym niechlubnym zachowaniu, bez
dalszych następstw, ponieważ w
żadnym dokumencie nie ma
najmniejszej wzmianki przełożonych
na temat tego wydarzenia. Ksiądz
Escrivá de Balaguer, który nigdy nie
wymienił z imienia tego swojego



kolegi, sam incydent skomentował
mówiąc, że taka manifestacja złego
wychowania, przejawiająca się w
brutalności i przemocy, może być
wyrazem głęboko ukrywanej pychy
lub maskowaniem własnych
słabości.

Z przyjemnością dodam też coś, o
czym dowiedziałem się już później,
po tym, jak Założyciel Opus Dei
został powołany do przebywania w
obecności z Bogiem. Otóż znalazłem
bilet wizytowy od tegoż
seminarzysty, który wywołał
incydent w La Seo. Widniało na nim
także miejsce jego pracy – kapelania
szpitala Czerwonego Krzyża w
Hiszpanii. Pod swoim nazwiskiem
ów człowiek napisał kilka słów:
„Żałuję, pełen pokory, i nie mam dla
siebie żadnego usprawiedliwienia. 
Mea culpa”. Ksiądz Prałat Escrivá,
gdy otrzymał tę wizytówkę, od razu
mi ją oddał bez żadnego komentarza,
aby ją przechować wraz z innymi



dokumentami. Potem schylił głowę i
z właściwym sobie gestem oparł ją
na dłoniach, pozostając tak przez
kilka chwil z twarzą zamyśloną,
pozwalającą domyślać się, że się
modli. Nie mam najmniejszej
wątpliwości, że w tym momencie
modlił się za tamtego człowieka. Po
latach mogłem stwierdzić, że jest to
ta sama osoba, której nazwisko
figurowało na adnotacji
sporządzonej przez rektora
seminarium, mówiącej o tym, że
Josemarìa odbywał karę za bójkę w
La Seo. Założyciel Opus Dei nigdy nie
wymienił jego nazwiska.

Musiał ten incydent roznieść się w
środowisku przełożonych i kolegów
seminaryjnych, ponieważ ksiądz
Prałat Escrivá, kiedy wspominał o
tym wydarzeniu, zazwyczaj
uzupełniał je innym epizodem, który
miał miejsce jakiś czas później na
Uniwersytecie Papieskim, na
Wydziale Prawa Kanonicznego,



kiedy to profesor don Elías Ger
odniósł się do tego wydarzenia
ilustrując je krótką historyjką.

Chodziło o pewnego wieśniaka, który
zakupił cynamon w postaci gałązek i
chciał go przerobić we własnym
młynie. Kamienie młyńskie
pochodziły z Niemiec. Zużyły się
jednak, więc zamówił inne w
pobliskiej fabryce, ale nie
dostarczono mu ich. Ponieważ
jednak bardzo ich potrzebował,
pomyślał, że rozwiąże ten problem
we własnym zakresie. Poszedł nad
rzekę, przyniósł parę otoczaków i
wstawił je w miejsce uszkodzonych
kamieni. W niedługim czasie
otoczaki odpowiednio się starły i
młyn znowu ruszył. Profesor tak
spuentował tę historię: w taki
właśnie sposób Pan prowadzi dusze,
chce wygładzić niektóre kanty lub
przyspieszyć ich oddanie się i
zawierzenie woli Bożej. Następnie



zwrócił się do Josemaríi i zapytał:
„Czy zrozumiałeś mnie?”.

Josemaría nie wziął za złe tej aluzji.
Przeciwnie, przechowywał ją niczym
skarb, więc jego dusza przesiąkła
tym, co później głosił w tak
plastycznych słowach: A mnie, kto
będzie uświęcał, infułat Jan z Indii,
z którym nie mieszkam i nie mam
nic do czynienia? Uświęcają mnie
osoby, które są przy mnie, wtedy
gdy muszę walczyć, aby dopasować
się do ich sposobu bycia, aby
słuchać ich, służyć im, także
poprzez braterskie upominanie.

- Już w Madrycie, a potem w związku
z założeniem Opus Dei boleśnie
odczuwał różne kłopoty
ekonomiczne. Ale gdy wspominał
tamte czasy, najbardziej podkreślał
brak wytrwałości u osób, które
zbliżyły się do Dzieła w jego
początkach.



Nigdy nie lękał się braku środków na
zrealizowanie zadania, które polecił
mu Pan. Powtarzał, że dla nas,
którzy pokładamy w Nim ufność,
nie istnieje „nie”, ponieważ On
wszystko może, zatem Jego wola
wypełni się pomimo przeszkód,
pomimo naszej własnej słabości i
osobistych, właściwych każdemu
ograniczeń.

Mówiąc o tamtych latach, kiedy
wydawało się, że ci, którzy
przechodzili do niego, są gotowi do
pójścia tą nową drogą, wyjaśniał, iż
kosztowało go wiele cierpienia, gdyż
wielu z nich zniknęło i nigdy więcej
nie dali o sobie znaku życia: 
Wymykali mi się z rąk jak
piskorze, których w żaden sposób
nie da się utrzymać. Nie zniechęciło
go to jednak. Nadal pracował z
wiarą, nadzieją i prawdziwą
miłością, głęboko przekonany, że
Dzieło musi iść do przodu, ponieważ
jest to wolą Bożą. Miał wewnętrzną



pewność, że całe Niebo angażuje się
w jego urzeczywistnianiu.

Tamte pierwsze momenty nie były
łatwe. Rzeczywiście, wielu z tych,
którzy przychodzili do niego, czuło
się pociągniętymi przez otwierające
się przed nimi horyzonty. Jednak z
biegiem czasu odchodzili lub
przestawali korzystać z środków
formacyjnych. Wielokrotnie zwierzał
się nam, że przyczyn tych ucieczek
doszukuje się w samym sobie,
ponieważ nie poświęcał całej energii
i uwagi tym duszom. Czynił wielkie
wyrzeczenia i cielesne pokuty, jako
zadośćuczynienie za oziębłość i
niewdzięczność, które mogły
zaistnieć w tych osobach, i z powodu
tego, że - jak uważał - z jego strony
jako pasterza nie dołożył wszelkich
starań, aby otoczyć ich opieką.

- To wszystko ponadto miało miejsce
w bardzo trudnych okolicznościach
historycznych, które ostatecznie



doprowadziły do wojny domowej w
1936 roku.

Założyciel Opus Dei wycierpiał wiele
upokorzeń i doświadczył wiele złego
traktowania – rzucanych w niego
kamieni oskarżeń, obelg,
grubiaństwa. Wszystko to
przyjmował z pokorą. Ale jeśli było
konieczne, z całą mocą stawał w
obronie nauki i praw Kościoła. W
tamtych czasach, kiedy przyznanie
się do tego, że jest się katolikiem,
było bardzo niebezpieczne, nie
zaprzestał głosić katechez w ubogich
dzielnicach Madrytu i odwiedzać
chorych przebywających w
madryckich szpitalach. Owocem tego
były rodzące się powołania pośród
osób, które mu w tym towarzyszyły,
jak również pośród samych chorych.

Bolała go wzrastająca w
społeczeństwie nienawiść, ale nie
przestawał powtarzać tym, którzy go
otaczali, że nie można popadać w



rozpacz ani bać się okazywać, że jest
się katolikiem. Podkreślał to mówiąc:
To jest czas pracy. Tak samo czynił
w każdej innej trudnej sytuacji.

Kiedy zradykalizowały się
stanowiska i wybuchła wojna
domowa, przeciwstawiał się, co jest
oczywiste, naruszaniu praw Kościoła
i obywateli. Chociaż w tym czy w
innym rozporządzeniu mieszały się
różne sekciarskie postawy i
popełniano samowolę, było jasne, że
w tym, iż nazwano Hiszpanię
republiką, przyjęto postawę zaciekłej
niechęci przeciwko wszystkiemu co
katolickie, aż do tego stopnia, iż
wystarczyło, że o jakiejś osobie
wiedziano, że jest kapłanem lub tylko
katolikiem, aby ją aresztować i, po
pobieżnym rozpoznaniu sprawy –
lub w ogóle bez żadnego procesu –
rozstrzelać.

Opowiadał mi biskup Álvaro del
Portillo i też inni członkowie Opus



Dei, że nigdy od niego nie usłyszeli
słowa żalu ani pretensji pod adresem
prześladowców lub członków władz,
którzy choćby przez swoją bierność,
dopuścili do tych strasznych
prześladowań. Co do mnie,
słyszałem, jak kilka razy wspominał
tamte wydarzenia, nigdy nie wydając
sądu o kimkolwiek z
odpowiedzialnych za tamte czasy
gwałtu i niesprawiedliwości.

W głębi swej duszy cierpiał z powodu
nieszczęść wojny i nieustannie się
modlił o pokój w swoim kraju. Dla
Opus Dei i jego członków, z
Założycielem na czele, wojna
oznaczała całkowite załamanie
organizowania jakiejkolwiek pracy
na zewnątrz. Starał się zatem
przynajmniej ogarnąć swoje dzieci
konieczną duchową opieką. To były
czasy ich „wewnętrznego
wzrastania”, dorastania do głębokiej
dojrzałości, które przygotowywały
ich do rozległej pracy apostolskiej.



- Chociaż dopiero co wspomnieliśmy
o tym, warto jednak powrócić do
tematu wewnętrznej postawy
księdza Prałata Escrivy.
Przypomnijmy zatem pojawiające się
w prasie nieuzasadnione komentarze
do punktu 311 Drogi: „.w I kor.
uzup.”.

Wobec różnego rodzaju krzywd i
przemocy skierowanej przeciwko
Opus Dei, duchowieństwu,
instytucjom religijnym i w ogóle
przeciwko ludziom, objawiał się jego
duch zadośćuczynienia za zniewagi
wyrządzane Bogu; przepraszał za
tych, którzy je popełniali.

Już w 1939 roku działał na rzecz
pogodzenia różnych frakcji
działających w Hiszpanii, pomiędzy
którymi wraz z wybuchem II wojny
światowej pogłębiły się różnice. Z
całą mocą angażował się w
łagodzenie wzajemnych urazów,
podejrzliwości i wrogości. Wszyscy,



którzy doświadczali serdecznego i
pełnego wyrozumiałości
traktowania, widzieli, że jego serce
katolickie jest uniwersalne. Odnosiło
się to także do osób, które nie kryły
swojej negatywnej postawy czy
nastawienia wobec jego sposobu
pracy czy myślenia.

Własną postawą uczył swoje dzieci,
pozostawiając im jednocześnie
całkowitą wolność co do spraw
doczesnych, że nie można nikogo
dyskryminować ani pomijać. Głosił –
słowem i czynami – że jako katolicy
musimy być narzędziami jedności:
mieć niewzruszoną postawę w
kwestiach nauki wiary, ale zawsze
wykazywać świętą ustępliwość
wobec osób. Powtarzał, że tylko
głęboka przyjaźń, pozwalająca
słuchać i mówić bez ranienia innych,
może sprawić, że ludzie będą zbliżali
się do Boga.



Założyciel Opus Dei wspomniał
kiedyś o pewnym wydarzeniu, które
pokazuje otwartość jego kapłańskiej
duszy i bezwarunkowy szacunek
wobec wolności innych osób. Około
1941 roku przychodził do
Seminarium w Madrycie, aby
spowiadać się u księdza José Maríi
García Lahiguery. Czasami, aby tam
dojechać nie tracąc zbyt dużo czasu,
brał taksówkę, tym bardziej, że było
to daleko, a komunikacja miejska nie
funkcjonowała w tym czasie
najlepiej. Tego dnia rozmawiając z
taksówkarzem, powiedział mu, że
bardzo ubolewa z powodu wojny,
która przynosi tyle cierpienia
Hiszpanii. Można przecież żyć jak
bracia i wzajemnie się szanować,
nawet jeśli reprezentuje się różne
stanowiska. Wyjaśniał mu, że wcale
nie było konieczne uciekanie się aż
do takich potworności, które są
odbiciem satanicznej nienawiści
pomiędzy braćmi. Ponadto –
kontynuował – jest słuszne, aby



każdy miał prawo do własnego
zdania: Na przykład, jeśli pan w
jakiejś konkretnej materii myśli
inaczej niż ja, co innego uznaje za
prawdę, wówczas rozmawiamy. I
jeśli pan mnie przekona, przyjmuję
pana zdanie, a jeśli ja pana
przekonam, pan przyznaje mi
rację. Jeśli się wzajemnie nie
przekonamy, wówczas każdy
pozostaje przy swoim zdaniu, ale
nadal żyjemy w świętym pokoju,
wzajemnie się szanując i miłując
jako bracia. Taksówkarz w
milczeniu wysłuchał tego, po czym
zapytał: „Ojcze, przebywasz w
Madrycie podczas wojny, gdy został
zajęty przez siły republikanów?”.
Ksiądz odparł zdziwiony: Tak. Wtedy
ów mężczyzna powiedział: „Szkoda,
że księdza nie zabili!”. Założyciel
Opus Dei wybaczył mu to od razu, a
żeby pokazać, że nie żywi do niego
żadnej urazy, wyjął z kieszeni
pieniądze i płacąc za kurs, zapytał: 
Czy ma pan dzieci? Gdy taksówkarz



odpowiedział twierdząco, dodał: 
Proszę zatrzymać resztę, na
cukierki dla dzieci.

W środowiskach, w których mógł
działać, Założyciel podkreślał, że
trzeba kochać pokój i robić wszystko,
aby między narodami panowała
zgoda. Zwracał się z prośbą do
członków Opus Dei i ich przyjaciół,
aby modlili się do Boga, za
pośrednictwem Świętej Dziewicy, o
przywrócenie pokoju, o to, by
ideologie nazistowska i
komunistyczna nie wywierały dłużej
swojego wpływu.

Ponieważ było pewne ryzyko, że
Hiszpania także postanowi wejść w
konflikt, modlił się i wszystkich
prosił o modlitwę, aby ją to ominęło.
Przewidując niebezpieczeństwo
nowego rozproszenia się członków
Opus Dei, po tym, co stało się z
powodu wojny domowej. Codziennie
błagał Boga w modlitwie, aby nie



dopuścił do ponownego zatrzymania
działalności apostolskiej Dzieła i by
pozwolił mu umocnić fundamenty,
które On sam położył
przyprowadzając pierwsze osoby do
Opus Dei i wiele następnych, które
właśnie zgłaszały się.

Dlatego wobec groźby nowego
rozproszenia, chciał, aby wszyscy
jego synowie i córki odmawiali z
wiarą w Preces Dzieła tę modlitwę: 
Dominus illuminatio mea et salus
mea, quem timebo? Si consistant
adversum me castra, non timebit cor
meum; si exsurgat adversum me
proelium, in hoc ego sperabo [„Pan
światłem i zbawieniem moim: kogóż
mam się lękać? (...) Chociażby stanął
naprzeciw mnie obóz, moje serce bać
się nie będzie; choćby wybuchła
przeciw mnie wojna, nawet wtedy
będę pełen ufności”: Ps 27, 1.3].

- Powiedział Ksiądz wcześniej, że
Założyciel Opus Dei we wszystkim



dostrzegał działanie Boga i że w
obliczu nawet najbardziej przykrych
wydarzeń miał zwyczaj powtarzać: 
Bóg wie lepiej, albo Omnia in
bonum! Tak samo czynił, kiedy
trudności dotyczyły jego osoby.

Byłem świadkiem momentów, kiedy
bardzo cierpiał z powodu zupełnego
niezrozumienia, ale nigdy nie utracił
pokoju czy dobrego humoru, nie
zmienił planów swojego życia ani
swojej pracy, ani trochę nie
uszczuplił swojego zaangażowania
apostolskiego w służbie Kościoła. W
1970 roku przeżywał czas wielkiego
sprzeciwu ze strony dobrych ludzi.
Opowiadał nam, księdzu Álvaro del
Portillo i mnie, jak na to reagował: W
tym ostatnim czasie Pan dopuścił,
abym otrzymał bardzo trudne
doświadczenia oczyszczające mnie.
Ale nie przywiązuję wagi do tego,
co mówi się na mój temat w
Rzymie czy w jakimkolwiek innym
miejscu. Dla mnie jest ważne, aby



prowadzić powierzone mi dusze.
Trzeba umieć wszystko cierpliwie
znosić, z pogodą, nie robiąc
tragedii!

Mniej więcej w latach
sześćdziesiątych po Rzymie zaczęła
krążyć plotka, że jest umierający,
zamknięty w szpitalu
psychiatrycznym. Widziałem jego
reakcję pełną Bożej miłości i miłości
wobec osób, które wylansowały to
ordynarne i przykre kłamstwo. Tak
komentował je w naszej obecności: 
Śmierć? Jaki komfort! Jeszcze, z
łaską Bożą i dopóki On pozostawia
mnie na tej ziemi, muszę wydać
wiele wojen, aby rozrzucić to
błogosławione ziarno Opus Dei, w
służbie Kościoła i dusz. Mówią, że
zamknięto mnie w szpitalu
psychiatrycznym, tym dla
wariatów. Oczywiście, mają rację,
jestem szalony z miłości do Boga i
proszę Go, aby powiększał to moje
szaleństwo. Dla księdza Prałata



Escrivy to pomówienie, które bez
żenady rozpowszechniano po
różnych środowiskach kościelnych i
świeckich Rzymu, a nawet
przekroczyło granicę i przedostało
się do innych krajów, również stało
się wydarzeniem, w którym dostrzegł
dopust Bożej Opatrzności w celu, aby
jeszcze bardziej wyrzekał się
własnego ja.

W różnych momentach z humorem
mówił, że w obliczu Boga widzi
siebie jako marny proch albo jak
worek kości pozbawionych sił
fizycznych, pełen strupów i nędzy,
jako osobistość odrażającą bez
żadnego wdziku. Ale jednocześnie,
czy może być to dla mnie ważne,
jeśli wiem, że Bóg mnie kocha, że
ufa mi, że Bóg posługuje się mną
takim, jakim jestem, i nie chce dać
mi nic więcej tu na ziemi. Jestem
szczęśliwy, ponieważ takiego
właśnie mnie kocha!



Kiedy skarżyłem się na coś w jego
obecności, zazwyczaj zwracał mi
uwagę w taki sposób:Jak długo
modliliśmy się w tej konkretnej
sprawie? Jaka była nasza
modlitwa? Czy była pełna wiary?
Czy nieustanna? Czy modliliśmy
się, aby szukać jedynie i wyłącznie
chwały Bożej? Każdego pobudzał,
aby stawać się człowiekiem
modlitwy, jednakże szczególnie kładł
na to nacisk, gdy rozmawiał z kimś,
kto był odpowiedzialny za dusze.
Prosił nas, abyśmy problemy, które
nas zajmują, przedkładali Bogu.
Dopiero wtedy zobaczymy, jak wiele
z nich szybko się rozwieje, ponieważ
– gdy spojrzymy na nie od strony w
rzeczywistości nadprzyrodzonej –
w Bożym świetle odkryjemy ich
pozytywny sens. Dawał nam
przykład osoby z nosem
przyklejonym do muru o wysokości
1,7 m. Taka bariera wydaje się jej nie
do pokonania; ale jeśli oddali się
trochę, stwierdzi, że gdy weźmie



rozbieg, z łatwością ją
przeskoczy:Tak samo dzieje się z
działalnością, która jest wspierana
modlitwą i widziana z Bożej
perspektywy. Rozumie się wtedy,
że wszystkie trudności trzeba
przeskakiwać i przezwyciężać z
rozpędem i mocą Boga, który jest
Panem wszystkiego.

- I w tym kontekście jest zrozumiały
optymizm, który przekazywał
swojemu otoczeniu, bez względu jak
ciężkich przeszkód doświadczał.

O swoim życiu w Opus Dei mówił
krótko: To historia Bożego
miłosierdzia. Kiedyś wyraził to
zwięźle słowami pełnymi
wdzięczności wobec Boga: W każdej
chwili historii Dzieła były praca,
miłość, łzy, wysiłek i zawsze
radość.

Dlatego wymagał, abyśmy go
informowali o problemach, nawet o
tych bardzo poważnych. Stale z



naciskiem potwierdzał, że jest jego
obowiązkiem znać je, nawet jeśli
będzie musiał cierpieć. I
zdecydowanie udzielał reprymendy
każdemu, kto z powodu fałszywie
rozumianej miłości usiłował
zaoszczędzić mu cierpienia.
Wyjaśniał nam, że nie może
rezygnować z odpowiedzialności i
pomimo własnej słabości powinien
nosić te ciężary z radością,
uświadamiając sobie że Bóg zawsze
daje swoje światło poprzez tych,
których wybrał jako pasterzy.

Mówił, że nie ma róż bez kolców i
gdy się je zrywa, często nie da się
uniknąć ukłucia. W 1956 roku radził
nam:Drogi Boże nie są wysłane
wyłącznie różami. Rosną tam także
ciernie, które przemieniają się w
róże, kiedy stajemy w obecności
Boga. Może nas kosztować to, o co
On nas prosi. Ale wystarczy
powiedzieć: Panie, Ty tego chcesz,
więc ja także chcę tego. I cierpienie



przemienia się zawsze w radość,
ponieważ w taki właśnie sposób
nasz Pan pragnie z nami obcować!
W sierpniu 1961 roku, gdy bardzo
cierpiał z powodu sprzeciwów,
powtarzał nam:Z każdej
przeciwności na drodze, także z
kolców, trzeba wyciągnąć dobry
Boży smak, który sprawia, że
odbieramy nadprzyrodzoną woń i
aromat poprzez wydarzenia,
których nawet możemy nie
rozumieć.

W sierpniu 1972 roku, niezwykle
zwięźle wyraził motywy swojej
nadziei:Mamy poświęcić swoje
życie, wszystko, kochając Pana z
całych swoich sił i wiedząc, że nie
zabraknie okazji do ofiary i
trudności w naszej pracy. Ale
zapewniam was, jeśli będziemy tak
żyli, będziemy szczęśliwi:
szczęśliwi doświadczając
obecności Boga i żyjąc dla Niego.
Nigdy nie traćmy punktu widzenia



nadprzyrodzonych racji; ponieważ
racje nadprzyrodzone są
najbardziej rzeczywiste i
najważniejsze.

[1] Kościół katedralny w Saragossie.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wspomnienia-o-swietym-
josemarii-escrivie-zalozycie/

(08-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wspomnienia-o-swietym-josemarii-escrivie-zalozycie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wspomnienia-o-swietym-josemarii-escrivie-zalozycie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wspomnienia-o-swietym-josemarii-escrivie-zalozycie/

	Wspomnienia o świętym Josemarii Escrivie - założycielu Opus Dei
	Kapłan, który ukochał świat
	1. Nędzne źródło ubóstwa i miłości
	2. Pieszczoty Boga
	3. On ukochał wolę Bożą
	4. Oświecać Boże drogi na ziemi
	5. Omnia in bonum!


