opusdei.org

Wspomnienia o
swietym Josemarii
Escrivie - zalozycielu
Opus Dei

Rozmowa z bp. Javierem

Echevarria pratatem Opus Dei.
Wydawnictwo MIC 2006.

02-10-2019



Kaplan, ktory ukochal swiat

1. Nedzne Zrodlo ubdstwa i
milosci

- Pamietam dobrze te scene. 22
listopada 1972 roku, sala
gimnastyczna Szkoty Brafa,
przemieniona w aule, wypetniona po
brzegi, a w centrum ksiqdz Escriva.
Pada pytanie, gdzie jest mowa o
ludziach, ktorzy catymi dniami
narzekajq na to, co sie wokot nich
dzieje: ,,Ojcze, co mozemy zrobic, aby
pomaoc w walce przeciwko tej krytyce,
tym zalom i tej catej pesymistycznej
wizji? I natychmiastowa odpowiedZ,
w duchu zrozumienia, zakotwiczona
w przekonaniu o wtasnej stabosci:
Miatem i nadal mam wiele wad.
Coz, ktoz ich nie ma? Tego, ktory
nie ma wad, lepiej od razu
umiesci¢ w muzeum...! Ja mam
wiele utomnosci i od dziecka z
nimi walcze, i dopoki bede zyt,
bede walczyl.



Kiedy przygladamy sie Zatozycielowi
Opus Dei, te wady stajq sie niczym w
obliczu wielkosci podejmowanej przez
niego walki, ktora doprowadzita go
do praktykowania cnot w stopniu
heroicznym, jak to ogtosit w 1990
roku Ojciec Swiety Jan Pawet II. Ale
wlasnie te niezauwazane przez innych
wady, czy cnoty w sposob przesadny
przez nich wychwalane, w
rozmitowanym sercu wywotywaty
reakcje najbardziej bolesne. Nie
Sposob tego wyjasni¢ w oderwaniu od
modlitwy Magnificat, ktorq ksiqdz
Escriva de Balaguer nieustannie
odmawiat, co sprawito, ze podczas
obchodow zlotej rocznicy swiecen
kaptariskich w 1975 roku czut sie
niczym gaworzgqce dziecko.

Wobec nas, ktorzy tylko od czasu do
czasu widzielismy Zatozyciela Opus
Dei i bylismy wowczas gorqco
zachecani do wspotpracy z wolq Bozg,
jego wady — niedoskonatosci - byty
jakby zakryte. To samo przydarzyto



sie ksiedzu Javier Echevarria, zgodnie
z jego wspomnieniem z 1950 roku,
podczas wspodlnego pobytu
formacyjnego w Castelgandolfo.

Mialo to miejsce pod koniec sierpnia.
Zdalem sobie sprawe, ze skoro my
bedac w Castelgandolfo z ledwoscia
znosimy upal, to c6z dopiero ksiadz
Escriva de Balaguer, ktory pozostat w
Rzymie. Mial zwyczaj codziennie
okoto piatej po poludniu przyjezdzac
fiatem ,,topolino” — w towarzystwie
ksiedza Alvaro del Portillo i kogo$
jeszcze — aby osobiscie zajmowac sie
formacja pierwszych cztonkow Opus
Dei wloskiego pochodzenia i tych,
ktorzy przybyli z innych krajow.

Pouczal nas o duchu Dziela,
rozmawiajac o naszym zyciu i
udzielajgc nam wiele rad
przydatnych w walce o Swietosc.
Podejmowatl to zadanie po calym
dniu pracy, w ktérym poza
kierowaniem Opus Dei, zajmowatl sie



dodatkowo budowa siedziby
centralnej, ktéra w tym czasie z
powodu braku Srodkow posuwatla sie
z wielkim trudem.

Wdéwczas nie zdawatem sobie
sprawy z wielkiego ciezaru, jaki
wzigl na swoje barki, ani z jego
wycienczenia, ktore bylo
spowodowane ciezkim przypadkiem
cukrzycy. Jego mitosSc i poswiecenie
przezwyciezaly te przeszkody. Gdy w
Sposob porywajacy przekazywal nam
swoja rados$c i oddanie, zupeinie
zapominat o sobie.

- Mysle, ze byla to stala zasada. Za
jego uSmiechem i nieustannie
dobrym humorem trudno bylo
dostrzec klopoty i cierpienie.
Otwarcie zwierzal sie jedynie
Custodes w poufnych rozmowach
prowadzonych prawie nieustannie.
Ksiadz Javier Echevarria bardzo
szybko mial okazje poznac z bliska te



Swigtynie wewnetrznej walki ksiedza
Escrivy.

Bylem Custos przez prawie
dwadziescia lat i moge powiedzie¢,
ze zawsze dziekowal za
otrzymywane od nas wskazowki czy
uwagi, ktore mu robiliSmy. Nie
meczyt sie walkg, dzieki ktorej
przyblizal sie coraz bardziej do Pana.
Z zapalem zakochanej osoby, ktora
pragnie okazac calg swoja mitoscia
Temu, ktérego kocha, zmagat sie z
najmniejszymi wadami: codziennie,
w tym co trudne i w tym co latwe, w
pracach waznych i w takich, ktére
wydajq sie niepozorne.

Mial zwyczaj nie odkladania niczego
na pozniej, szczegolnie jesli musial
cos poprawic: gdy tylko to dostrzegt
lub gdy mu na co$ zwrdciliSmy
uwage, dokladal wszelkich staran,
aby niczego nie zostawiac na
nastepny dzien. Nie usprawiedliwiat
sie nawet zmeczeniem i z catych sit



pracowat nad poprawg swojego
charakteru i poglebieniem
pragnienia kochania Boga coraz
bardziej. Z jego ust plynely rady
peine zapaltu i Bozej pedagogii: Oto
co zazwyczaj doradzam: do
dobrych rzeczy zabiera¢ sie czym
predzej! a przeciez w powierzaniu
sie Bogu nie wigza nas zadne
lancuchy, mamy wolnos¢ dawania
siebie zawsze wiecej. Staral sie, aby
jego odpowiedzZ nigdy nie byla
ponizej poziomu tego, o co prosi Bog.
Dlatego nie przestawal blagac Pana o
przebaczenie za wszystkie
zaniedbania w swoim zyciu, za
nieuwage w Bozych sprawach.

Az do ostatniego dnia na tej ziemi
prosit swoich synow Custodes, aby
mu pomogli stawac sie coraz bardziej
poboznym, bardziej radosnym,
wiekszym optymista, dokladniej
wypeinia¢ swoje obowigzki, lepiej
znosic¢ chorobe, pracowac bez
wytchnienia z calkowitym



poswieceniem. MysSle, ze moge
obiektywnie stwierdzi¢, iz nigdy
Swiadomie nie powiedzial nie Panu
Bogu i nigdy nie odpowiedzial
polowicznie na Boze prosby.

Innym doradzal to, czym sam zyk:
»1rzeba zawsze byc¢ przygotowanym
i mie¢ Swiadomos¢, ze w kazdym
momencie naszego zycia moze
przyjsc¢ chwila ostatniej walki”.
Wyrazal to tez innymi stowami:
»Najwazniejsze jest to, aby Pan
znajdowal nas zawsze
przygotowanych do ostatniej walki,
ktora moze nastapi¢ w kazdej
chwili”.

Sam rowniez nie szczedzit wysitku w
tych zmaganiach. Wydaje mi sie, ze
jego wrazliwos¢ sumienia i
podeptanie wlasnego ja, aby méc w
peini przyjmowac wole Boza,
zawiera sie w tym, co stwierdzit w
1971 roku: Swietosé jest nieustanng
walka z wlasnymi wadami. Jest



wypelnianiem obowigzku w kazdej
chwili, bez szukania wymodwek.
Jest sluzba na rzecz innych bez
oczekiwania jakiejkolwiek
rekompensaty. Swietos¢ jest
szukaniem obecnosci Boga -
niezmiennym obcowaniem z Nim -
przez modlitwe i prace, ktore sie
stapiaja ze soba w nieustannym
dialogu z Panem. Swietos¢ jest
gorliwa troska o dusze, ktora
prowadzi do zapomnienia 0 samym
sobie. Jest zawsze pozytywna
odpowiedziga w kazdym momencie
naszego osobistego spotkania z
Bogiem.

- Moze Ksigdz Biskup pomoc
czytelnikom opisujac, chocby
pokrotce, niektore aspekty walki
prowadzacej przez Zalozyciela w
celu doskonalenia wlasnego
charakteru.

Od mlodosci posiadal wielkie ludzkie
przymioty. Co do wad, to musiat



bardzo uwazac na gwaltownosc i
spontanicznos¢ charakteru i na duza
wybuchowos¢, ktdrej zazwyczaj
doswiadczal, kiedy uwazal, zZe co$
zostalo zrobione zle lub nie tak, jak
nalezalo.

W kazdym razie, te cechy charakteru,
ktore mogly stac sie powaznymi
wadami, postuzyly mu jako punkt
oparcia do rozwijania osobowosci i
staly sie fundamentem do
ksztaltowania silnej woli, ktorej
pozniej tak bardzo potrzebowal, aby
zmierzyc sie z tym, co przygotowal
dla niego Pan Bog. Jego
niecierpliwosc przemienila sie w
Swietg odwage, a impulsywny
temperament w wymaganie od
samego siebie i w zrozumienie
wobec innych. Wielokrotnie zwierzatl
sie nam z tego, co nosit w glebi swej
duszy: Prosze, abyscie mi wybaczyli
przykrosci, jakich moglem by¢
powodem dla kazdego z was.
Zapewniam was, i jest to moja



niezmienna intencja, ze nie chce
nikogo umyslnie urazi¢ moim
sposobem bycia. Bez wzgledu na
wszystko, nalegam, wybaczcie mi,
jesli kogokolwiek urazilem moim
sposobem bycia czy zachowaniem.

Zmagal sie, aby przemienic swoje
naturalne sklonnosci w pozytywne
cechy: moc i energie; szybkos¢ w
podejmowaniu decyzji;
przenikliwos¢ umystu; zdolnos¢
zdawania sobie sprawy z tego, co
dzieje sie wokol; czy umiejetnosc
logicznego mys$lenia w
rozwigzywaniu trudnosci. Nie dawat
sie ponosi¢ wlasnemu ja, opanowat
swojeprimo primi (reakcje
natychmiastowe), i doktadat
wysitkow, aby przez szczeros¢ w
mowieniu i prostote w dzialaniu
stuzyc¢ Bogu i duszom.

Obserwujac jego zycie, oSmielam sie
zapewnic, ze pokazuje zwyciestwo
jego woli i rozumu - zlozonych w



Bogu - nad jego charakterem. To
Zwyciestwo jest owocem
nieustannego czuwania nad soba,
chociaz nie przestawal nas blagac,
abySmy mu w tym pomagali.
Widzialem, jak zmagat sie z tymi
subtelnymi nitkami, ktore - jesli sie
ich nie zerwie natychmiast —
zamieniajg sie w wiezy oddalajace od
Boga. Umiatl osiggnac¢ pogodna
rownowage, a nadzwyczajna
Zywotnos$¢ swojego temperamentu
zawsze miarkowal rozumem i
mestwem.

- Natomiast wcigz jest zdumiewajace,
ze ksiadz Escriva de Balaguer nigdy
nie przezywal watpliwosci co do
wiary.

Nigdy nie zwatpit ani w Boga, ani w
prawde o Nim. Stad czerpat sily, by
postepowac w praktykowaniu wiary
zawsze z coraz wiekszym
przekonaniem, nawet jesli jego cialo
bylo umeczone lub gdy czul sie



wyczerpany praca: Bog — powtarzal,
mowigc obrazowo — nigdy nie moze
sie myli¢.

Czesto mi mowil, ze gleboko wierzy
w Troéjce Swieta i we wszystkie
prawdy objawione przez Boga. Jego
wdziecznos¢ okazywana Bogu byla
powszechnie znana, a realizowala sie
w wypowiadaniu wielu aktow wiary.
W 1972 roku zapewnial nas: Na
ziemi nigdy nie mozemy posiadac
spokoju tych wygodnickich, ktorzy
daja sie ponies¢ marzeniom o
bezpiecznej przyszlosci. Nasza
przyszlosc¢, kazdego z nas, jest
nieznana, w tym sensie, Ze mozemy
zdradzi¢ naszego Pana, mozemy
ponies¢ fiasko co do powolania lub
porzucic wiare. Dlatego codziennie
musimy robi¢ postanowienie, aby
walczy¢ do konca.

- Takze nigdy nie zwatpil w swoje
Boze powolanie do kaplanstwa i co
do Opus Dei.



Czesto mowil, ze ze wzgledu na
milo$¢ Boga, z powolaniem nigdy
sie nie igra. Uzywajac stow, ktore
byly prawdziwg trescig jego zycia —
na podobienstwo powracajacego
refrenu, brzmigcego w jego duszy i
nieustannie znajdujacego oddzwiek
w calej jego postawie — powtarzak:
Nigdy nie zwatpilem w Milosc¢.

Jego powolanie kaplanskie nie byto
w zaden szczegolny sposob
naznaczone jakas$ trudnoscia,
rozczarowaniem czy upadkiem; ani
tez obcigzone jakimis wydarzeniami
spotecznymi czy rodzinnymi. Nie
doswiadczal uczu¢ leku wobec zycia
ani pragnienia odizolowania sie z
powodu niepowodzenia
ekonomicznego swojego ojca, z
powodu zmiany miejsca
zamieszkania czy z innych racji. Nie
odczuwal niepewnosci w obliczu
przyszto$ci. Takze podczas lat
spedzonych w seminarium, nie



miewatl Kryzysow ani momentow
zniechecenia czy rozpaczy.

Na jakie$ cztery miesigce przed jego
Swieceniami kaplanskimi zmart
nagle jego ojciec, José Escriva. Bylo to
27 listopada 1924 roku. Wiele lat
pozniej styszalem, jak wspominajac
te szczegolnie trudne chwile, mowik:
Gdyby smier¢ taty miala miejsce
kilka miesiecy wczesniej,
prawdopodobnie uznalbym za
konieczne skorygowanie mojej
drogi. Ale poniewaz mialem juz za
soba swiecenia subdiakonatu, nie
wahalem sie ani przez moment.
Tym stwierdzeniem dal do
Zrozumienia, ze nawet cien
watpliwosci nie przeszed! mu przez
mysl.

- Mimo to ksiqdz Escriva de Balaguer
cierpiat wewnetrznie wobec wtasnych
btedow i wyrazat swoje uczucia
uzywajqgc mocnych stow, takich jak:
nic lub nedza czy stabosc...



Kiedy dostrzegal swoje bledy,
reagowal skruchg serca i
jednoczesnie jeszcze bardziej opieratl
sie na tasce. Mial zwyczaj mowic: Ja
jestem niczym, niczego nie mam,
nic nie moge, nic nie znacze, nic!
nic! Ale z Nim moge wszystko, tak
jak mowil Apostol: Omnia possum
in eo qui me confortat (,Wszystko
moge w tym, ktéory mnie umacnia”:
Flp 4, 13). Sadze, ze wiele dusz
nauczyl, jak przezwyciezac
kompleksy, smutek, leki, chec
ucieczki w duchowej walce, przez to
ze pokazywal, ze Pan kazdego
powotal do zycia z jego staboSciami i
takiego wlasnie wzywa do
uswiecania sie; a zatem, z Nim
mozna wszystko.

Pragnac byc¢ zawsze uleglym
narzedziem, w 1962 roku mowit nam
tak: PozwoOlmy, aby Pan Bdg dzialal,
ufajac Mu pomimo naszych
stabosci i osobistych wad. Nic na
tym Swiecie nie jest wazne ani



konieczne, nawet slawa czy
osobista godnosé. Juz wiele lat
temu zwrocilem sie do Pana, aby
Mu powiedziec: Jesli Ty nie
pragniesz mojego honoru,
dlaczegoz ja mialbym go pragnac? I
tak z cala pewnoscia moge
stwierdzié¢, ze Dzielo jest Jego: ja
nie uczynilem nic, nic ponadto, ze
przeszkadzalem, dlatego z calej
duszy prosilem Pana o wybaczenie,
ale tez z pelnym spokojem,
poniewaz to On troszczy sie o
swoje Dzielo. Kazdego dnia coraz
bardziej dostrzegalem
koniecznosé¢, aby wobec Boga
stawac sie niczym, poniewaz tak
wlasnie sie czulem: niczym.

To byla zasada, ktora stosowal wobec
samego siebie. W marcu 1970 roku
wyrazit to w bardzo dosadnych
stowach: Nasze osobiste sily mozna
nazwac tylko w jeden sposadb,
okresli¢ jednym slowem: stabos¢.
Takie jest moje zyciowe



doswiadczenie. JesteSmy mocni
tylko wtedy, gdy gleboko zdajemy
sobie sprawe ze swojej stabosci.
Gdybysmy uznali, Ze jesteSmy
mocni sami z siebie, natychmiast
zarylibySmy nosem w najbardziej
Smierdzace gnojowisko.

To przekonanie o wlasnej nicosci, o
swojej mizernej wartosci jako
narzedzia, nie powodowalo, ze
zwalniatl sie z obowiazkow. Nigdy nie
dopuscil, aby osobiste utomnosci
staly sie dla niego przeszkoda czy
wymowka dla spuszczenia z tonu czy
obnizenia intensywnos$ci modlitwy.
Dlatego 6 marca 1972 roku stwierdzil
z cala moca: Non est opus
valentibus medicus, sed male
habentibus!( ,Nie potrzebuja
lekarza zdrowi, lecz ci, ktdrzy sie Zle
maja”: Mt 9, 12). Moja stala
modlitwa podczas calego dnia byly
slowa: Panie, oto ja, jestem
nieuleczalnie chorym, ktory
potrzebuje Ciebie!



- Ostatecznie, to przekonanie o
wlasnej stabosci zobowiazywalo do
statej walki, ktorej nie da sie
pogodzi¢ z rutyna czy
przyzwyczajeniami.

Bardzo gleboko pozostata miw
pamieci prosha, z jaka zwracit sie do
mnie w 1950 roku, kiedy mialem
zaledwie dwadziescia lat. Z cala
spontanicznos$cia zakochanego
czlowieka zwierzyl mi sie: Boleje
dzisiaj z powodu mojego braku
poboznosci: pomoz zadoscuczynic!
Ta usilna prosba poruszyta mnie do
glebi, poniewaz znalem jego wysilki,
by by¢ bardzo poboznym. W 1953
roku tymi stowami dodawal nam
otuchy: Nic nie szkodzi, abySmy
zachowywali sie, zawsze gdy
bedzie to konieczne, jak syn
marnotrawny: zaczynajmy od
nowa, ze szczerg skrucha prosmy o
wybaczenie i powracajmy. To
podoba sie naszemu Bogu, bo
dobrze zna gline, z jakiej



zostaliSmy ulepieni: dlatego
zawsze powracajmy, i powracajmy
z miloscia, poniewaz Bog na nas
czeka.

Ta konieczno$c¢ coraz wiekszej
miltosci Boga staje sie nieustajaca
potrzeba. W 1966 roku, tak jak i
podczas wielu innych okazji,
przekonywal nas: Sprobujmy
spojrzec¢ na nasze osobiste zycie z
nadprzyrodzonego punktu
widzenia: jesli poszukujemy
samych siebie, jesli
przyzwyczajamy sie nie
przywigzywac wagi do tego
spotkania z Miloscia, to znaczy, Ze
podazamy za tymi
przyzwyczajeniami, Ze nasza
milos¢ zaczyna chyli¢ sie ku
upadkowi, ta milosé¢, ktora jest
trescia naszego zycia i czyni nas
naprawde skutecznymi. A rankiem
14 lutego 1970 roku zwrdcit sie do
mnie: Ten dzien rozpoczalem
postanowieniem, aby dobrze sie



sprawowac; jeszcze bardziej
przylgnac do Boga; starac sie nie
ujmowac chwaly Bogu. A wszystko
to patrzac na moja nedze, ktora
jest tak wielka! Byl zdecydowany
szukac Boga bez wytchnienia.

- Chcialbym w tym miejscu
wprowadzic jeszcze inny aspekt,
ktory jakby w sposob oczywisty
wyplywa z tego: a mianowicie
problem znuzenia ta nieustanna
walka. Tylko jeden raz widzialem
ksiedza Escrive de Balaguera tak
wyczerpanego, Ze nie mial nawet sity
wydoby¢ z siebie stowa. Po powrocie
z podrozy do Ameryki w 1975 roku,
przebywal wowczas w Colegio Mayor
Montalban w Madrycie.
Paradoksalnie, ten wlasnie widok
okazal sie bardzo budujacy. Pozwolit
mi dostrzec to, 0 czym mowilem
wyzej na temat uSmiechu Zalozyciela
Opus Dej, ktory zawsze sie widzialo,
a ktory ukrywal przed oczami innych
tak wiele cierpienia i trudnosci.



Zalozyciel wielokrotnie stwierdzal,
ze ojciec, matka zyja dla swoich
dzieci, takze wtedy, gdy pod koniec
dnia sg juz bardzo zmeczeni.
Porownanie to odnosit do swojego
zycia, pomagalo mu ono
przezwyciezyC¢ zmeczenie, nie
pozwalajac mi ani na moment ulec
wygodnictwu. 5 marca 1972 roku tak
nas pouczal: Chcialbym, abyscie
byli wrazliwi niczym zZywa rana,
abyscie te ofiare Milosci, ktora
Chrystus przyjal na siebie za nas,
odczuwali w waszym zyciu. W taki
wlasnie sposob nasza gorliwos¢ w
zdobywaniu dusz i pragnienie
poswiecania sie nie podda sie
zmeczeniu w walce, nawet
gdybysmy mieli wiele powodow do
zmeczenia.

W 1968 roku, wzruszony i pelen
ufnosci w Panu, wspominal: Przez te
czterdziesci lat zawsze, gdy czulem
sie wyczerpany, znuzony, z
ufnoscia modlilem sie: Panie Jezu,



odpoczywam w Tobie! Matko,
Swieta Maryjo, odpoczywam w
Tobie!. Nawet w obliczu bardzo
trudnych sytuacji, po ludzku nie do
pokonania, byl spokojny i wyciszony:
pracowat jak zwykle, tak jakby sie
nic nie wydarzylo, a jednoczesnie
wlasnie tym zachowaniem sprawial,
ze wszyscy wokol niego czuli sie
bezpiecznie.

Nigdy nie widzialem, aby by}
zniechecony, watpit czy o cos sie
niepokoil. W jego obecnosci wrecz
namacalnie dotykalo sie tego, co tyle
razy nam powtarzal sfowami Swietej
Teresy od Jezusa: ,Temu, kto ma
Boga, nie brakuje niczego”. Swoja
postawe podsumowat w prosty
sposob podsumowat w 1966 roku:
Niepok¢j i smutek absolutnie
przeciwstawiajg sie samej istocie
Boga, ktory jest szczesliwoscia w
najwyzszym stopniu. Jezeli
jestescie zmeczeni, powiedzcie to
Panu; jesli natrafiacie na



zdecydowane trudnosci,
powierzcie je rekom Pana. Ale
podkreslam, nie dopusccie do tego,
aby ktokolwiek z waszego
zachowania mogl wywnioskowaé,
ze jarzmo Mistrza nie jest stodkie,
Ze nie jest jarzmem milosci.

Namawial nas, abySmy rozmyslali o
nagrodzie wiecznej, ktorg Bog dla
nas przygotowatl. A gdy co$
okazywalo sie dla nas zbyt trudne i
stawalo sie powodem
usprawiedliwien i wykretow,
zachecal nas do wielkodusznosci
stowami: Panie! Co chcesz mi dac,
Ze prosisz o tak wiele! W tym
samym duchu zwracatl sie do nas w
1964 roku: Uwaga na smutek! To
choroba ciala i duszy! Smutek nie
ma usprawiedliwienia dla czlonka
Opus Dei! Nic go nie
usprawiedliwia! Chce wam
powiedziec, ze wiele razy
znajdowalem sie sam miedzy
niebem i ziemia i musialem



uchwycic sie tylko modlitwy. Wy —
poniewaz Bog tak chcial - mozecie
sie modli¢, a ponadto macie
mozliwosé otwarcia serca w
kierownictwie duchowym. Dzieci
moje! Usuncie smutek z waszego
zycia! A jesli w ten sposob nie
odejdzie, wyrzuccie go przez okno.

Z tym samym zamiarem odstanial
swoja dusze: Przypominam wam,
moje dzieci, ze wszystkie Psalmy
koncza sie chwala. I dodawat:Przez
wiele lat staralem sie z calej sily
przylgnac do Boga, tylko do Niego,
cierpiac, ale pelen nadziei. W ten
sposob przezylem wiele lat: et tuus
calix uberrimus, quam praeclarus
est! Nie moglem odrzuci¢ tego
kielicha, ktory mi podal nasz
Ojciec Bog.

- Umeczenie i praca, cierpienie i
rados¢, ciemnosci i olSnienia
ostatecznie tacza sie w glebokiej
jednosci zycia, o ktdrej bedziemy



mieli okazje mowi¢, poniewaz jest
ona centralnym rysem ducha Opus
Dei.

Nie mam najmniejszej watpliwosci,
ze dzieki swojej modlitwie
ksiadzPralat Escriva zachowywat
spokoj i pogode ducha, zarowno w
sensie nadprzyrodzonym, jak i
ludzkim. W 1966 roku zwierzy! sie:
Co do mnie, to zasmuca mnie mysl
o tym, Ze niektorzy rezygnuja z
walki usprawiedliwiajac sie
zmeczeniem. Rozumiem, Zze moze
przyjs¢ zmeczenie — od wielu juz
lat pracuje na przekor znuzeniu -
ale wtedy nalezy o tym powiedziec,
a nie przedwczesnie opuszczac
ramiona. Wytrwalos¢ w modlitwie
1 pracy, nawet jesli kosztuje, to jest
ofiara, ktorej Bog oczekuje z naszej
strony. Jak rowniez spodziewa sie,
ze nie bedziemy sie smucili ani tez
wycofywali przygnebieni, kiedy cos
sie nam nie powiedzie — nie
powiedzie sie po ludzku, to



chcialem powiedziec¢ - bo wobec
Pana Boga nigdy nie jest tak, zeby
sie nie powiodlo, jezeli szukaliSmy
Jego chwaly. To jest dobry moment,
zeby pomyslec tez o tym, ze
niekiedy Boze plany nie zgadzaja
sie z naszymi. Ale my nie mozemy
sie nigdy z tego powodu smuci¢. W
obliczu przeciwnosci powinna
wzrastac nasza wspanialomyslnosé
poprzez szczere zrozumienie, Ze
nasze zycie zostalo nam dane z
milosci.

Trudno opisac jego gorace
pragnienie, aby kazda czynnosc
przemienia¢ w modlitwe, nawet te
najbardziej zwyczajne obowiazki;
posiiki czy spacery. Owocem jego
zmagan moga byc te stowa, ktore
wypowiadat z naciskiem: Mddlcie
sie, zawsze sie modlcie, aby wejs¢
w ten dialog dusz
kontemplacyjnych, ktore sa
przekonane, Ze BOg na nas patrzy,
shucha nas i kocha.



Kontemplujacych posrodku ulicy!
Co do mnie, to nawet po ludzku,
wypelnia mnie rados¢ plynaca ze
swiadomosci, Ze nigdy nie jestem
sam. Dlatego mam zwyczaj
powtarzac, Zze w moim zyciu nigdy
sie jeszcze nie nudzilem. W kazdej
chwili wynajdowal mnostwo
powodow, aby sie modli¢: za KoSciot,
za papieza, za Dzielo, za dusze, za
dziela apostolskie, za rodziny. I
uciekal sie do modlitwy zawsze
pewny, ze BOg nasz Pan przemieni
ten skromny Srodek w skuteczna
pomoc, potrzebng Kosciolowi w
pracy apostolskiej: Bog nie oczekuje
pieknych zdan, géornolotnych
modlitw. On pragnie, abySmy
zawsze byli z Nim, czy jest zimno
czy goraco, czy jesteSmy zdrowi czy
chorzy, czy mamy na to ochote czy
nie; nigdy sie nami nie zniecheca,
ani nie meczy wysluchiwaniem
nas, zawsze jest gotowy nas

przyjac.



Zalozyciel zawsze budowal nas
wlasnym przykladem, rowniez
wtedy, kiedy by} bardzo zajety praca
lub powaznie cierpigcy. Pewnego
dnia 1969 roku zwierzyl sie nam,
ksiedzu Alvaro del Portillo i mnie:
Wczoraj wieczorem, gdy juz
czulem sie bardzo zmeczony,
postanowilem sie pomodli¢. Bedac
w kaplicy, zwrodcilem sie do Pana:
oto jestem jak wierny pies u stop
swojego pana; nie mam nawet sily,
zeby Ci powiedzie¢, ze Cie kocham.
Ty to widzisz! Kiedy$s mowilem Mu:
oto jestem jak wartownik na
strazy, czuwajacy, aby da¢ Ci
wszystko, co mam, nawet gdyby
mialo to by¢ bardzo niewiele.

Chyba w 1954 roku, a moze w 1955,
dostala sie w jego rece marmurowa
figura w kilku fragmentach. Polecil ja
zlozy¢, bez maskowania pekniec
kamienia, pozostawiajac jg takze bez
glowy, tak jak przybyla. Umiescil ja
na tarasie Siedziby Centralnej Opus



Dei, aby wszystkim, ktérzy na nig
patrza, przypominala, ze gdyby
nawet nasza nedza i stabosci byty tak
bardzo oczywiste, wcigz musimy od
nowa podejmowac wysilek poprawy,
aby stuzy¢ Bogu. Pod tg figura chciat
wyryc¢ napis. Pewnej bezsennej nocy,
parafrazujac stowa Swietego
Bernarda, utozyl nastepujacy tekst:
Non est vir fortis / pro Deo laborans /
cui/ non crescit animus / in ipsa
rerum difficultate / etiam si aliquando
/ corpus dilanietur (,Nie jest silny ten
maz, ktéry trudzac sie dla Boga, nie
wzrasta duchem w obliczu trudnosci,
choc¢by nawet poswiecit swe cialo w
tym wysitku”).

- Dzisiaj mamy uniwersalng formule
duchowej komunii, ktorej Josemaria
Escriva nauczyl sie¢ w Barbastro od
starego Pijara. Powiedzial, ze
napeinia ona dusze pokojem i ciszg,
nawet w chwilach oschilosci i
zwatpien., W jaki sposob Zalozyciel
Opus Dei zmagatl sie z tymi stanami



duszy. Czy moglby Ksiadz
opowiedzie¢ jaki$ przyklad.

Zachecal, aby trwac¢ na modlitwie
myslnej i ustnej takze wtedy, gdy
zmeczenie przybierana sile. 26
listopada powiedzial do mnie:
Wczoraj nie bylem w stanie
odmowic w skupieniu nawet
dwéch Zdrowasiek. Zebys widzial,
jak cierpialem! Ale jak zwyKle,
nawet wtedy, gdy mnie to kosztuje i
nie porafie juz tego zrobi¢, nadal
sie modle: Panie, wspomd4z mnie!
Powiedzialem Mu: - Teraz Ty
musisz prowadzic te wielkie
sprawy, ktore powierzyles mi,
poniewaz jak widzisz, ja nie jestem
w stanie zrealizowa¢ nawet
najmniejszej rzeczy: oddaje sie jak
zawsze w Twoje rece.

I nie obawiat sie czynic tych
wynurzen przed swoim dzie¢mi. Nie
oczekiwal na wspolczucie ani sie nie
usprawiedliwil. Chcial nas tylko



zacheci¢ do wytrwania, gdy
bedziemy przechodzic¢ przez chwile
oschiosci. Podobnie w listopadzie
1970 roku zwierzyt! sie cztonkom
Rady Generalnej Opus Dei: Oschlosé,
moje dzieci! To jest to, co wlasnie
przezywam. Lecz Pan mnie
podtrzymuje, poniewaz ja sam
jestem tylko workiem nieczystosci.
Nieustannie szukam zjednoczenia
z Bogiem, a Pan daje mi gleboki
spokdj i wielka radosc: ale na
modlitwie odczuwam oschlosé,
takze na tej ustnej. Zdarzaja sie
dni, kiedy nawet nie potrafie sie
zmusié¢, aby odmowic jedno
Zdrowas Maryjo: natychmiast
rozpraszam sie. Ale nigdy nie
ustaje w zmaganiach: nigdy nie
przestaje sie modlic o to, o co
musze sie modli¢. Modle sie,
zawsze sie modle: staram sie to
robi¢ wkladajac w to cala moja
milos¢ - wykorzystujac
okolicznosci, w jakich sie znajduje.
Od razu robie tez postanowienie,



Ze tego jeszcze wieczoru dobrze
odmowie rozaniec. Dlaczego wam
to mowie? Poniewaz mam potrzebe
ukazania wam tego. Nigdy nie
mowie wam niczego, co mogloby
wam zaszkodzi¢. Wiem, Ze to, co
wam przed chwila wyjawilem na
temat mojej sytuacji, pomoze wam;
poniewaz takze i wy, czy niektorzy
z was, by¢ moze kiedys odczujecie
te sama oschlosé, przez ktora ja
teraz przechodze. I jest to czas, aby
nadal sie modli¢, podejmowac
modlitwe mysIng i ustng, tak jak
wtedy, kiedy modlitwa
przychodzila nam z latwoscia.

Bardzo mu zalezalo, aby zwrocic
nasza uwage na to, ze nawet w
najbardziej zwyczajnych
wydarzeniach, moga pojawic sie
klopoty ze wzgledu na mitos¢ Boga,
ktore wydadza sie nam nie do
pokonania z powodu naszej marnej
natury. W sierpniu 1972 roku bedac
na poinocy Wtoch, zwierzyl sie nam



serdecznie, ksiedzu Alvaro del
Portillo i mnie: Czy w Zyciu zawsze
pracujemy z ochota? Nie!
Wielokrotnie mowilem wam, zZe juz
czterdziesci lat, 1 to z okladem,
pracuje na przekor sobie. I dodat:
Nie mozemy zapominag¢, ze
podczas naszego ziemskiego zZycia,
bedzie nam towarzyszyc¢ pycha,
proznosc¢, zmystowos¢. Dlatego
jesli ktos wymawia sie
argumentujac: dostrzegam w sobie
taka czy inng wade... odpowiedzcie
mu: a zatem walcz i dziekuj Bogu
za to, Ze Zyjesz i mozesz Mu
ofiarowac swoja dusze i cialo. To
jest pociecha dla chrzescijanina:
Bd4g nie opusci nas, tak samo jak
my nie opuscilibySmy kogos, kto
chce nam wspanialomyslnie i
szczerze stuzyé.

Wilasnie dlatego za akty strzeliste
stuzyly mu slowa wypowiadane
podczas liturgii: lux in Cruce, requies
in Cruce, gaudium in Cruce! (,swiatto



w Krzyzu, odpoczynek w Krzyzu,
rado$¢ w Krzyzu”). I niezmiennie
uwazat Krzyz za najbardziej
przejrzysty testament mitosci Boga,
ktory traktuje nas tak, jak
potraktowal wlasnego Syna.

Wielokrotnie w réznych sytuacjach
przestrzegal nas: Nie sadZcie, ze
nadejdzie taki moment, iz
wszystko stanie sie proste:
przyjdzie taki czas - mowie wam to
z wlasnego doswiadczenia - ze
bedziecie musieli prowadzi¢ walke,
nawet z calych sil, poniewaz diabel
pojawia sie w sposob najbardziej
podstepny.

Widziatem, jak co tydzien
przystepowal do sakramentu pokuty
z autentycznym zalem i mitoscia.
Klekal przed swoim spowiednikiem,
ksiedzem Alvaro del Portillo, pelen
skruchy. Czasami mnie uprzedzak:
Nie ma potrzeby, abys odchodzil.
Przez delikatno$¢ zawsze



odchodzitem, ale jednoczesnie
dostrzegalem te jego przejrzysta
prostote, przyzwolenie na ufne
otwieranie przed nami swojej duszy,
poniewaz tego oczekiwalismy. Jego
zycie bylo catkowicie oddane Bogu, a
mimo to dostrzegal koniecznosc
kochania jeszcze bardziej i
zwracania sie do Boga o wybaczenie.
7 pazdziernika 1973 roku stwierdzit
przy nas, ze czes¢ dziekczynng Mszy
Swietej — peten skruchy wobec
dobroci Bozej — zakonczy! z takim oto
przekonaniem: Jestem nedznym
zrodlem ubodstwa i milosci.

2. Pieszczoty Boga

- Wlasnie wspominaliSmy o jego
zmeczeniu spowodowanym czasami
brakiem zdrowia. Ksiadz Pralat
Escriva znosit swoje dolegliwosci nie
uchylajac sie od stuzby dla innych.
Odnosze wrazenie, iz to, w jaki
sposob przyjmowatl wiasne choroby,
sprawilo, ze jego walka o swietosc,



by¢ moze nabrala bardziej
intensywnych rysow, niz te, o
ktorych mowiliSmy w poprzednim
rozdziale. Nie zamierzam streszczac
historii jego chordb, ale chcialbym
przypomnie¢ niektore z dolegliwosci,
na jakie cierpial po zatozeniu Opus
Dei. Mysle, Ze nie ma potrzeby
przypominac tej najciezszej infekcji,
na ktora zapadl majac zaledwie dwa
lata: zostata opisana z detalami w
innych opracowaniach i kazdego
dnia jest coraz powszechniej znana
poprzez sanktuarium Torreciudad.

Przed rokiem 1950 nie bytlem obecny
przy tych wydarzeniach — pozniej
tak. Wiem, ze od czasu do czasu
miewal ostre ataki reumatyzmu,
ktore go prawie unieruchamialy.
Jeden z nich, najbardziej bolesny
mial miejsce w czasie, gdy byl
uciekinierem w klinice doktora
Suilsa, podczas wojny domowej:
sparalizowalo mu reke, ktéra miat



przywarta do piersi, i przez wiele dni
musial pozostac¢ w t6zku.

Komentowal to z humorem - co
ilustruje jego stosunek do choroby -
ze przypomina kawalera z reka na
piersi ze stynnego obrazu El Greca; i
ofiarowywat sie pozostac z tym
unieruchomieniem reszte zycia lub
tyle czasu, ile Pan Bog postanowi.

Takze podczas wojny, bedac juz w
Burgos, cierpial z powodu nieznanej
choroby, ktdra objawiala sie
wymiotowaniem krwig. Poniewaz
przypominato to objawy gruzlicy,
pogodzil sie z mysla, ze by¢ moze nie
bedzie modgl pracowac z mlodzieza.
Jednak ani na moment nie utracit
radosci 1 spokoju. W modlitwie
stawal wobec Boga, aby po
synowsku zaprotestowa¢, poniewaz
obarczy! go Dzielem — co koniecznie
wigzalo sie z obcowaniem z
mlodzieza — a jednoczes$nie dopuscit
te chorobe, ktdra stala sie barierg nie



do przezwyciezenia. Bez wzgledu na
wszystko, ofiarowal Bogu cel swojego
zycia: aby Opus Dei zrealizowalo sie.
Chodzit od lekarza do lekarza nie
mogac dowiedziec sie, 0 co mu
dolega, az w koncu, opatrznosciowo,

wymioty ustgpity.

- Ksigdz Biskup natomiast byl
swiadkiem ciezkiej cukrzycy, na
ktora chorowat ksiadz Pralat Escriva.

Cukrzyca zostala u niego
zdiagnozowana w 1944 roku. Po
zewnetrznych objawach, musiatl
chorowac juz od jakiegos czasu:
przychodzit do domu bardzo
zmeczony, z ogromnym bolem glowy
i atakami goraczki, ktore zlozyl na
karb wyczerpujacej pracy. Ale nawet
woweczas, gdy ujawniono cukrzyce,
nie zmienit ani rytmu dnia, ani nie
ograniczy} czasu poSwiecanego pracy
apostolskiej, z wyjatkami, gdy musiat
pozosta¢ w tozku.



Przez dlugie lata odczuwal wszystkie
konsekwencje tej choroby, ktéra byta
bardzo powazna. Rozmawiatlem w
Rzymie na ten temat z profesorem
Faellim. Powiedzial, ze w swojej
dlugoletniej praktyce diabetologa nie
miat tak powaznie chorego pacjenta.
Ksiadz Escriva codziennie musiat
robic¢ trzy zastrzyki z insuliny.

Nie zgodzil sie nawet, abySmy
wystarali sie dla niego o dyspense od
postu eucharystycznego, nawet gdy —
ze wzgledu na kaptanskie obowigzki
— odprawial Msze w pdéznych
godzinach porannych: w wyniku
niedoboru insuliny odczuwat
czasami ataki silnego glodu.
Natomiast on, ze swej strony,
poruszony czysta mitoscig wobec
niektorych swoich dzieci, cierpigcych
na choroby zoladka czy watroby,
czynil wszelkie starania, aby zatatwié
im taka dyspense, po to, by mogli
spokojnie bez przeszkod pracowac.



Czesto miewal bardzo wysoka
goraczke, ktora go wyczerpywatla.
Dzielnie pokonywatl swoje
zmeczenie. Zawsze trzymat sie
ustalonego planu zajec, nie
pozwalajac sobie na zadne
odstepstwa. Przez diuzszy czas byl
dotkniety diplopia, czyli podwojnym
widzeniem. Innym razem czasowa
utratg wzroku. Nikt z nas, z
wyjatkiem lekarza i ksiedza Alvaro
del Portillo, nie spostrzeg} tego,
bowiem zachowywat sie z tak
nadprzyrodzong naturalnoscig, ze
jego spojrzenie przynosito nam
radosc i pokdj, ktérego on sam w
sobie doSwiadczatl.

Cierpial na nienasycone pragnienie,
z czego nikt nie zdawal sobie sprawy.
Kontrolowal, w duchu prawdziwego
umartwienia, konieczng ilos¢ plynu.
Miedzy innymi op6znial, jak tylko sie
dato, kazdy tyk wody, chociaz jezyk
wysychal mu na wior. Wiele razy



jedynie odswiezal usta woda, nie
przelykaja jej.

Przyznawatl sie do silnych i
nieustannych bolow glowy, ktore
tagodzily jedynie specjalne Srodki
znieczulajace. Nie prosil o nie, ale
lekarz zalecal mu je przyjmowac, gdy
tylko poczuje, ze bol sie wzmaga.

Stan zdrowia fizycznego ksiedza
Pralata Escrivy ilustruje to, co
wydarzyto sie w 1953 lub 1954 roku
w zwigzku z drobng interwencja
chirurgiczna, ktorej musiat sie
poddaé. W szpitalu musiano mu
zrobic zastrzyk wspomagajacy
krzepniecie krwi. Osoba, ktéra miata
to zrobi¢, widzac jego biedne,
wyniszczone cialo, spytala go: ,,Ale
gdzie moge Ksiedza uktuc?”.
Odpowiedzial bez zmieszania: Gdzie
pani uwaza.

W czasie tych lat, kiedy tak bardzo
podupadal na zdrowiu, nastepowaty
kolejno rézne prace zwigzane z



waznymi etapami zatwierdzania
Dzieta. Ponadto kazdego dnia
poswiecal sie z calych sit i z calej
duszy w intencji rozprzestrzeniania
sie apostolstwa Opus Dei i w trosce o
rozwoj duchowy i nauke cztonkow
Dziela, ktorzy przyjechali do
Miedzynarodowego Centrum w
Rzymie, aby uzyskac formacje.
Pomimo suchosci ust i trudnosci w
mowieniu nie zaprzestawat
wyglaszac¢ medytacji, prowadzic¢
rozmow czy brac¢ udzialu w
spotkaniach rodzinnych, ktére w
osrodkach Dziela odbywaja sie
codziennie po obiedzie i kolacji. Nikt
nawet nie domyslat sie, ze byl tak
ciezko chory, ze znajdowatl sie w
bezpoSrednim niebezpieczenstwie
Smierci.

Tak bylo do 27 kwietnia 1957 roku,
kiedy to w nastepstwie kolejnego
zastrzyku nowego typu insuliny,
przepisanej przez lekarza, przezyl
szok anafilaktyczny, ktory - dzieki



woli Bozej — nie skonczyt sie dla
niego Smiertelnie. Znikneta rowniez
cukrzyca.

Od tego czasu ustaly silne bole glowy
z wczesniejszych lat, ale zaczat
cierpie¢ z powodu innego typu
dolegliwosci, dotyczacych rowniez
glowy. Znosil je bardzo naturalnie,
opoOzniajac przyjmowanie sSrodkow
znieczulajacych, ktore doradzaliSmy
mu, aby zmniejszyc¢ jego cierpienia.
Nikt nie wiedzial, ze cierpial na
bardzo silne migreny, poniewaz by}
pelten aktywnosci, apostolskiego
zapahu 1 radosci.

- Nim dokonczymy te opowiesc, czy
mogltby Ksiadz przytoczyc jakis
przykiad dobrego humoru ksiedza
Pralata Escrivy, z jakim traktowal
swoje choroby.

Gdy cierpial na cukrzyce, otwieraly
mu sie rany, przysparzajac
dodatkowych cierpien. Mowit o tym:
Otrzymalem nowa laske. Gdybym



to wszystko potrafil wykorzystac
dla Pana!

Mniej wiecej w latach
szeScdziesigtych pojawila mu sie na
powiece torbiel. Specjalista poradzil
mu ja wyciac¢. W dniu operacji osoba
ta, ktora miala wielkie
doswiadczenia chirurgiczne,
wyrazila pewne zaniepokojenie. W
trakcie przygotowan oznajmita:
,Bardzo mi przykro, ale jest mozliwe,
ze z powodu tego zabiegu, utraci
Ksigdz Pratlat kilka rzes”. Prosze sie
nie martwic¢ — odpowiedzial- nie
biore udzialu w zadnym konkursie
pieknosci. ,Non si sa mai”(nigdy nic
nie wiadomo) - nerwowo wyszeptat
Ow czlowiek.

Takze poczawszy od lat 1969-1970, w
nastepstwie cukrzycy pojawil sie w
jego organizmie powazny niedobor
wapnia: czesto tracit sily i nie potrafil
utrzymac sie na nogach i upadal na
podloge. Kiedy mu pomagaliSmy



wstac — bowiem sam nie byl w stanie
sobie poradzi¢ przemiescic sie na
inne miejsce, aby mu zrobic zastrzyk
z wapnia, powtarzal: Widzicie juz,
jakiego macie ojca, ktory sam
nawet na nogach nie potrafi sie
utrzymac.

W 1974 roku, pare godzin po
przybyciu do Quito (2800 m n.p.m.)
dostatl silnego ataku choroby
gorskiej. Nie utracil jednak spokoju,
chociaz ewidentnie uzaleznialy go te
fizyczne ograniczenia: zaledwie mogt
mowic, cierpial zawroty glowy iz
trudem oddychal, nie byl w stanie
uczyni¢ bez pomocy innej osoby
dwoch krokow ani zjeSc cokolwiek.
Pozwalal sie przemieszczac z miejsca
na miejsce jak mate dziecko,
poniewaz zostal pozbawiony sit
fizycznych. Gdy opowiadat o tych
wydarzeniach, podkreslal, ze zawsze
pragnal mowic o zyciu w
dzieciectwie. Teraz — dodawal - Pan
pozwolil, by dotknal wrecz



fizycznie tej prawdy, jestem jak
male dziecko, poniewaz nawet nie
moge chodzié, zaledwie moge
mowic¢, pomagaja mi w
najprostszych rzeczach... ale
blogoslawie Pana, Ze traktuje mnie
w ten sposob, poniewaz
uSswiadamia mi to, Ze we
wszystkim jestem jak dziecko,
ktore musi sie uczy¢ tego co
najbardziej podstawowe.

- Jak wiadomo, cukrzycy na ogot
cierpiq takze na schorzenia dzigset.

Rzeczywiscie, utracil cale uzebienie,
z wyjatkiem dwoch korzeni, kia i
jednego zeba trzonowego w dolnej
szczece po prawej stronie. Pewnego
dnia, gdy wstal z rana, stwierdzil, ze
nie jest w stanie gryz¢, poniewaz jego
zeby nie przystawaly do siebie.
Dentysta stwierdzil spore
przemieszczenie, niektore byly
prawie luzem. Po dokladnym
przyjrzeniu sie, w takich oto stowach



okreslil te nietypowa sytuacje:
susune te zeby «alla cinese»” (po
chinsku). Bez znieczulenia i bez
uzycia szczypcow, chwytal je
bezposrednio palcami i wyciggat
jeden po drugim.

Ksigdz Escriva nie przezywal z tego
powodu zadnych komplekséw ani
najmniejszej przykrosci. Ofiarowat to
Panu i nadal pracowal i mowit tak,
jakby sie nic nie wydarzylo, jedynie
starajac sie o to, aby go rozumiano.
Od razu przyzwyczail sie do
przygotowanych mu protez, mimo ze
powodowaly bolesne rany dzigsel,
ktore zazwyczaj dtugo sie goily:
kazda rana zamieniala sie w
ropiejace ognisko.

Nigdy na nic sie nie skarzy! sie, gdy
dentysta wykonywal swoja prace.
Odwrotnie dentysta, dr Hruska, ktory
z ubolewaniem narzekatl: ,Jezeli co$
sie dzieje, jezeli Ksigdz poczuje bol,



prosze mi powiedziec, bardzo mi to
ulatwi prace”.

Zalozyciel Opus Dei wszystko
ofiarowal Bogu, odpowiadajac mu po
wilosku: Faccia, faccia (rob, rob). W
trakcie zabiegu dr Hruska przerwatl
prace, aby wyrazi¢ swoje
zaniepokojenie: ,,W ten sposob
przysparzam tylko Ksiedzu wiecej
clerpienia, poniewaz nie zdaje sobie
sprawy ze skaleczen, jakie przy
okazji robie. Niech mi Ksigdz mowi,
kiedy zaczyna cos$ bole¢, wtedy
postaram sie przerwac”. Opowiedzial
dentyscie z humorem, ze moze
kontynuowac, bo wcale sie nad nim
nie zneca. Ale z tego, co wyjasniat
nam dentysta, bol musial by¢ bardzo
silny. Gdy po zakonczeniu zabiegu
wrocit do domu, moglem stwierdzic,
ze z powodu silnego krwawienia
dzigsel koszule mial dokumentnie
poplamiong krwia.



W zwigzku z tym mial rowniez
pewne trudnosci z jedzeniem,
chociaz staraliSmy sie, aby
przygotowywano mu delikatne
potrawy. Nigdy nie uczynil zadnej
uwagi, ani nie okazal najmniejszego
niezadowolenia, pomimo ze
nalegaliSmy, aby nam powiedzial, czy
moze zje$S¢ dang potrawe, czy nie.

Bylem swiadkiem reakcji
pracownikow szpitala, takze syna
doktora Hruski - tez dentysty jak
ojciec — pielegniarek, personelu
administracyjnego i innych lekarzy;
wszyscy chcieli porozmawiac z
Zalozycielem Opus Dei i uzyskac
jakie$ rady. Jak mi wyjasniono, juz po
jego Smierci, jego obecnos$¢ w tym
szpitalu stworzyla atmosfere radosci,
spokoju i zrozumienia. Pod tym czy
innym pretekstem, przychodzono do
niego, gdy tylko bylo to mozliwe - aby
porozmawiac, prosi¢ o wskazowki co
do osobistego zycia i swojej pracy.
Wszyscy zachowali w serdecznej



pamieci wiele rad, jakie otrzymali od
Zalozyciela Opus Dei. Jes$li chodzi o
jego osobe, to pozwalal, aby
zajmowano sie nim tylko wtedy, gdy
byto to konieczne: na przykiad nigdy
nie zgadzal sie, aby mu pomagano
zakladac peleryne czy czyscic
ubranie.

Czasami musial naprawiac protezy,
ktore lamaty sie z powodu kla
uciskajacego powierzchnie protezy.
Przy pobieraniu miary, odczuwat
mdlos$ci. Lekarz powiedzial mu, zeby
sie nie powstrzymywal, poniewaz sg
przyzwyczajeni do podobnych
reakcji pacjentow i nie wywoluje to
w nich zadnego wstretu. Ale zawsze
sie powstrzymywal, wkiladajac w to
cala swojaq energie, polecajac sie
Panu, swojemu Aniotowi Strozowi i
aniotom tych osob, ktdre sie nim
zajmowaly. Wielokrotnie oznajmiat:
Wystarczajaco dos¢ ich
zanudzilem, aby jeszcze im



dokladac z powodu kaprysow
mojej nedznej natury.

Takze w 1973 roku towarzyszylem
mu podczas wizyty u dentysty z
Terrassa, poniewaz rozbila mu sie
proteza. Po wzieciu odcisku dzigsel,
aby zrobi¢ nowa proteze, musiat
poczekac az zastygnie masa w
odpowiednim przyrzadzie. Po
wyjeciu jej z ust, stwierdzono, ze
masa rozlala sie mu az do gardla,
powodujac trudnosci w oddychaniu i
odruchy wymiotne. Doktor i
pielegniarka byli zdumieni jego
cierpliwoscig. Mowili mi, Ze nie da
sie tego wyjasnic inaczej, jak tylko
jego nadzwyczajng zdolnoscig
przezwyciezania bolu.

Z powodu medycznych zalecen i
diety wskazanej przez lekarzy, stracit
na wadze w sposob rzucajacy sie w
oczy. Schudniecie to odbilo sie takze
na ukladzie dzigset i protezy
spowodowaly powstanie dosyc



duzych ran. Pamietam, Ze rano 26
czerwca 1975 roku, ostatniego dnia
zycia, poniewaz z powodu stabego
wzroku nie moégt dojrzeé¢, w ktérym
miejscu usytuowaly sie rany, poprosit
mnie, bym mu natozyl mas¢ na
dziagsta, aby mogl rozmawiac, gdy
bedzie w Castelgandolfo.
Zauwazylem, ze ropien na dziasle byt
bardzo duzy. Wiecej juz nie
zajmowat sie ta dolegliwoscig, o
ktorej lekarzy mowili, Ze zazwyczaj
jest bardzo bolesna. Nikt tego nie
zauwazyt.

- Cukrzyca powoduje takze choroby
wzroku. Przed chwilag wspominat
Ksigdz Biskup o diaplopii.

W latach 197011971 zaczely mu sie
tworzyc rozlegle katarakty. Prawie z
dnia na dzien bardzo pogorszyl mu
sie wzrok i wiele wysitku kosztowalo
go czytanie. Nie zniechecil sie jednak
ani nie sie martwil ta nowa
dolegliwoscia, ktéra dopuscit Pan.



Przyjal Boza Opatrznos$c i poddat sie
temu, co zalecali mu lekarze.
Poniewaz poradzili mu, aby mniej
czytal, prosit nas, abySmy mu
pomagali w czytaniu duchowej
lektury i Swietej Ewangelii. Jednakze
nie zwolnit sie z modlitwy
brewiarzowej i - co jest zrozumiate —
nadal odprawial Msze swieta.
PozZniej katarakty poglebity sie i byly
dlugie momenty w trakcie dnia,
kiedy czarny punkt zachodzil na
zrenice i zupelnie uniemozliwial mu
widzenie. Dlatego musial jeszcze
bardziej ograniczyc czas poSwiecony
na czytanie. Ograniczenia te znosit z
takim oderwaniem, ze - poza
ksiedzem Alvaro del Portillo i mnie,
ktorzy wiedzieliSmy o jego
dolegliwosci — nikt nie zdawat sobie z
tego sprawy, nawet cztonkowie
centralnych wladz Opus Dei.

Aby mogt odprawia¢ Msze Swiete,
znalezliSmy mszal z duzymi literami,
poza tym zawsze, gdy bylo to



mozliwe, odprawial Msze wotywne o
NajsSwietszej Maryi Pannie, o
Aniotach Strézach albo za zmartych,
ktore znal na pamiec. Zblizal sie
wowczas dzien swieta Bozego Ciala i
zasugerowalem mu, aby przeczytal
teksty z mszy zwyklej o Najswietszej
Maryi. Przerwal mi z cala
serdecznoscia, lecz zdecydowanie:
Przygotuj Msze z Bozego Ciala i
pomoz mi, bym byl bardziej
pobozny!

Pomimo choroby oczu nadal glosit
nauki katechetyczne, ktore w tym
czasie zaplanowano w krajach
AmeryKki, i nie przeszkodzilo mu to
brac udzial w spotkaniach
apostolskich, przewidzianych w
kazdym miejscu jego pobytu. Nikt
sposrod owych tysiecy osob nie
spostrzegl chocby najmniejszego
objawu tego niedomagania jego
wzroku. Jego prawdziwie
nadprzyrodzona cnota mestwa
sprawila, ze potrafil przezwyciezy¢



te trudnosci. I dzieki mocy, ktorej
udzielil mu Duch Swiety, prowadzit
rozmowy z takim zaangazowaniem,
jak ktos, kto gleboko zyje
problemami swoich rozmowcow.
Wszyscy byli mu niezwykle
wdzieczni za serdecznosc¢ i
poswiecenie.

Oczywiscie, zawsze poddawat sie
badaniom szpitalnym, na ktore byl
kierowany, nie stwarzajac w tej
kwestii najmniejszych trudnosci. Gdy
po raz kolejny otrzymywat od
lekarza zalecenie, aby bardziej o
siebie dbal, a my delikatnie
dawaliSmy mu do zrozumienia, Ze
martwimy sie z powodu jego
niedomagania, zawsze kwitowat to
mowiac, iz jest to i tak mato na to
wiele, czym sobie zastuzyl przez
swoje zaniedbania wobec Boga.

- Takze w tym czasie na tle przebytej
cukrzycy zaczela sie pojawiac u
niego niewydolnos¢ nerek,



prowadzgca w konsekwencji do
powiklan kardiologicznych i
probleméw z oddychaniem.

Kiedy wystagpila u niego ta
niewydolnosc¢ nerek, lekarze zalecili
mu, aby pil duzo wody, przynajmniej
dwa litry dziennie. Rozbawiony
przypomnial sobie wowczas, ze gdy
by} cukrzykiem i wysychato mu w
ustach, choroba ta wymusila na nim
ograniczanie ilosci przyjmowanych
plynow, wiec czesto odmawiat sobie
nawet wody lub opdznial jej wypicie:
bylo to wielkie wyrzeczenie z jego
strony. Teraz wyrzeczeniem nie bylo
wypicie jednej szklanki wody mniej,
ale wypijanie jej w iloSci wskazanej
przez lekarzy. Czynit to w duchu
pokuty, widzac w tym wole Bozg,
chociaz kosztowalo go to wiele
wysilku. Méwil nam, ksiedzu Alvaro
del Portillo i mnie, ze ofiarowuje to w
intencji potrzeb KosSciola, dusz i Opus
Dei.



W tamtym czasie dla poprawienia
funkcjonowania organizmu zalecono
mu takze spacery podczas dnia.
Chociaz oznaczalo to dla niego
zadyszke z powodu trudnosci
zwigzanych z oddychaniem i
zmeczenie, przezywal te chwile jako
kolejng pieszczote Pana, oddajac Mu
—jak mowil zartem - ostatnie kosci,
ktore mi zostaly z mojego biednego
ciala. W chorobie jego rygorystyczna
dieta lgczyla sie z absolutnym
zakazem stosowania soli i
zredukowaniem tluszczow, cukru i
maki, mgcznych potraw i warzyw
straczkowych.

Jak sie pdézniej dowiedziatem,
bowiem lekarze nie poinformowali
nas o tym, istnialo wielkie ryzyko,
gdyby stwierdzono u niego zapalenie
oskrzeli, poniewaz mogloby to
wywola¢ powiklania grozace
niewydolnoscig serca i nerek. I tak
rzeczywiscie sie stalo wilasnie w
trakcie jego podrozy do Ameryki w



1974 roku. Bedac w Chile bardzo
ciezko sie rozchorowal. Lekarz
specjalista po obejrzeniu wynikow
badan, lecz nie majac
bezposredniego kontaktu z
pacjentem, stwierdzil, ze wymaga on
cigglej dializy.

Lekarze jak jeden maz stwierdzali, ze
tylko niezwykla wewnetrzna sila
pozwala mu przy tym stanie
zdrowia, ktore podczas ostatnich lat
wcigz mu niedomagalo, normalnie
funkcjonowac Jako przykiad niech
postuzy wypowiedz znanego lekarza,
ktory zajmowatl sie nim w Limie.
Leczy! go z powodu zapalenia
oskrzeli i bardzo sie zdumial tym, ze
jak tylko doszed! do siebie, znowu
oddat sie gloszeniu katechez, nie
rezygnujac z zadnego
przewidzianego spotkania. Tak zostal
tym poruszony, zZe zegnajac sie z
nami, powiedzial do ksiedza Alvaro
del Portillo: , JesteSmy wdzieczni
Bogu za to blogostawienstwo, ktore



otrzymaliSmy od Nieba przez
obecnos¢ i poswiecenie Ojca, ale
prosze was, ksiezy, aby w tych
warunkach nie przyjezdzal po raz
drugi do Peru, poniewaz jego
aktualny stan zdrowia jest bardzo
ciezki”.

- Z powodu niewydolnosci nerek i
serca, co poczqwszy od 1969 roku
trwato przez dtuzszy czas, cierpiat
rowniez na wylewy do stawowe,
powodujqce bolesne opuchniecie
stawow w tokciach i w kolanach.

Nawet zwykle tarcie ubrania
wywolywalo silny bol, ktory
uniemozliwial mu albo utrudniatl
chodzenie lub poruszanie
ramionami. W tym czasie ogromnego
wyczerpania nadal przestrzegal co
do godziny swojego rozkladu zajec i
wyznaczonego trybu pracy. ByliSmy
zaniepokojeni silnymi objawami
wylewow do stawowych, ktore
sprawiatly, Ze nie mogt spac, iw



niesamowity sposob deformowaty
konczyny. Najbardziej wzruszato
mnie to, gdy widzialem, ze pomimo
tego cierpienia, podczas
sprawowania Przenajswietszej
Ofiary, kiedy przebywatl z Panem,
wszystko robil najwieksza
delikatnos$ciag i miloscig, jak zawsze
gdy celebrowal Msze swieta.

Pamietam, jak 14 grudnia 1970 roku
udreczony przez te fizyczna
dolegliwos$¢, zwierzal mi sie: Jestem
bardzo zmeczony i trzymam sie na
nogach tylko dzieki aktom
strzelistym. Moja Swiadomos¢
obecnosci Boga nieustannie
sklania mnie do powtarzania:
Panie, zdaje sie na Ciebie jak syn,
ufam Tobie, wierze Tobie. I jestem
pewien, ze wszystko to przeminie,
bo On nie moze przemingc, i tylko
to jest dla mnie wazne. M@j synu,
ilez razy w moim zyciu czulem sie
nie tak jak teraz, kiedy jestem
otoczony tak wieloma sercami na



calym swiecie, ktore - dzieki
Bozemu milosierdziu - nie widza
moich wad i obdarzaja mnie taka
sama miloscia jak czlonkowie
Dziela. Tak wiele razy, mowilem ci
to, czulem sie samotny, bez miejsca
na ziemi, gdzie moglbym
przycupna¢; bez przyslowiowej
brzytwy tonacego, jak mowi
hiszpanskie powiedzonko; ale
wszystko przemija, poniewaz
trudzimy sie dla Boga, a B4g nie
przegrywa bitew i jest bardziej
Ojcem dla tych, ktorzy pragna by¢
wobec Niego jak dzieci.

W tamtym czasie nikt nie zauwazyt
jego utykania, ani tego, Zze ma
trudnosci z poruszaniem ramionami.
W rozmowie z ksiedzem Alvaro del
Portillo i ze mng otwarcie wyrazil, to
co czuje: Jakze malutko jest to, co
mam i co pragne ofiarowywa¢
Panu. A takze to drugie — moje
cierpienie za Kosciol - to jest tak
bardzo wazne. I robi sie niezla



mieszanka! Cierpienie fizyczne
kosztuje, ale kosztuje wiecej, gdy
laczy sie z cierpieniem moralnym,
ktore sie trwa od dluzszego czasu,
ale trzeba powiedzie¢ fiat!,
pogodnie akceptujac wole Boza.
Zawsze powinnismy oddawac sie w
rece Pana, nie ma innego miejsca,
w ktorym bysmy znalezli wiecej
pokoju i bezpieczenstwa.

Po jednym z tych atakow wylewdow
do stawowych zajal sie nim pewien
lekarz i, podejmujac zbyt pochopnie
decyzje, przepisal mu leki, ktore
zlagodzily bol, ale jeszcze bardziej
zaszkodzily jego stabemu zdrowiu.
Gdy ksiadz Pralat Escriva dowiedziat
sie o tym, nie wyrwalo mu sie ani
jedno, najmniejsze stowo skargi.

W pewnej sytuacji z powodu wylewu
do stawowego zostat catkowicie
pozbawiony mozliwosci poruszania
reka i trzeba ja bylo zawiesi¢ na
temblaku. W takich okolicznosciach



przyjal pewnego cztonka Opus Dei,
bedacego przejazdem w Rzymie,
ktory z synowska troska zapytak:
»,0jcze, ale to nie jest nic groznego,
prawda?”. A on natychmiast mu
odpowiedzial: W Dziele nigdy nic
nie jest grozne, jesli sie posiada
nadprzyrodzone spojrzenie, milos¢
Boga, to wszystko jest normalne.

- Mimo ze wynika to jakby z tego, o
czym wczesniej mowiliSmy, to jednak
wydaje mi sie wazne, aby jeszcze
poruszyc to tak charakterystyczne
dla $wietych nadprzyrodzone
przyjmowanie choroby i jej
ofiarowywanie.

W momentach, kiedy widzieliSmy, ze
z powodu pracy i choroby jest po
ludzku zupeinie wyczerpany,
wyjasnial nam, ze nie zamieniltby sie
z zadng inng osoba ani tez ze nie
teskni do lepszego stanu zdrowia. Byt
przekonany, ze Pan daje mu to, czego
potrzebuje najbardziej, aby go



uswiecic. Gleboko ufal, ze Bog
postuzy sie tym, by jeszcze bardziej
g0 z sobg zjednoczyc.

Chociaz mogtbym przytoczyc wiele
innych wydarzen, mysle, ze to z 18
pazdziernika 1973 roku, w ktorym
uczestniczylem, jest Swietng ich
ilustracja. Pewne malzenstwo
zaprosito Zalozyciela Opus Dei do
siebie. Ich najstarsza corka byla
upos$ledzona umystowo. I chociaz ten
swoj ciezar dzwigali z prawdziwie
nadprzyrodzonym poswieceniem,
zostali jeszcze bardziej umocnieni w
tej swojej postawie, gdy wystuchali
ksiedza Pralata Escrive i zobaczyli
milosc, z jaka potraktowat ich chora
corke. Po wizycie, gdy wracaliSmy do
biura, powiedziat do mnie: Musimy
podziekowac Bogu za to, ze
jesteSmy normalni: normalni, aby
z radoscia moc ukochac cierpienie.
Cierpienie, w Opus Deli, jesli
zyjemy tym duchem, ktorego Pan
dla nas pragnie, przemienia sie w



milosé, 1 to w milos¢ przepelniona
radoscia. Nastepnie po chwili z
naciskiem dodal: Nie zapominaj o
tym, czas przemija, ja odejde zdac
sprawe przed Bogiem, i ty bedziesz
musial powtorzy¢ swoim braciom
to, co ode mnie ustyszales: ze kiedy
przychodzi cierpienie, my mamy je
ukochac, blogostawié i
przemienia¢ na chwale Boza,
zawsze z radoscia, cho¢ nie mowie,
Ze to nie kosztuje.

Od poczatkéw Opus Dei swoje
clerpienia traktowat jak pieszczoty
od Boga. Uwazal, ze sa to prawdziwe
skarby i zawsze je cenil, poniewaz
ofiarowane w zjednoczeniu z Meka
naszego Pana Jezusa Chrystusa,
mogly przynie$¢ ogromng pomoc.
Thumaczyl nam tez, ze kiedy
przychodzi choroba, trzeba ja
przyjac z miloscia; ze musimy
wiedzied, jak ja uswiecac,
poniewaz staje sie nasza ,,praca



zawodowa”, powierzong nam w
tym momencie przez Pana.

Na poczatku 1970 roku od czasu do
czasu lapaly go ataki czkawki, ktore
trwaly wiele godzin. Nie tracil z tego
powodu spokoju ani dobrego
humoru, nie przerywat pracy i
wystuchiwal kazdego z nas, ktérzy
mieliSmy do niego sprawy. Starat sie
nie przywigzywac wagi do tych
ucigzliwych atakow, pomimo ze
wielokrotnie nie pozwalaty mu
nawet zasnac. A nas nie przestawat
przepraszac za dokuczliwosci
podczas rozmowy. Przyznaje, ze
bylem wewnetrznie spiety i
budowatlem sie w sensie
nadprzyrodzonym, jego radoscig i
naturalnoscig, z jaka sie
zachowywal: kontynuowatl swoja
prace, jak gdyby nic sie nie stalo.

W 1970 roku po raz kolejny
stwierdzil: Tylko wtedy, gdy
nieustannie jednoczymy sie z Meka



Jezusa Chrystusa, bedziemy umieli
stawag¢ sie przydatnymi
narzedziami, chociaz jesteSmy
sama marnoscia. Mysle, ze te stowa
obrazuja kierunek jego zycia, w
ktorym zakladal wystepowanie
cierpienia.

- Wszakze warto tu wyjasnic, Ze to
oddanie sie w rece Boga szto w parze
z roztropnoscia... takze ze strony
Custodes: stwierdzam, ze nie
przestawali roznymi sposobami dba¢
o zdrowie ksiedza Pralata Escrivy.

Przede wszystkim, kiedy stwierdzal,
ze objawy choroby sa powazne, nie
ukrywal ich przed nami, ktérzy
mieliSmy obowigzek troszczyc sie o
jego osobe. Ponadto wrecz
rygorystycznie podporzadkowywat
sie zaleceniom lekarzy. I wreszcie,
nie ryzykowat z powodu jakiego$
kaprysu czy checi realizowania
wlasnej woli.



W chorobie zachowywat
roztropnosc¢, nie wykazujac
szczegolnego przywiazania do
zdrowia czy tez koncentrowania sie
na dobrym samopoczuciu lub ztym
stanie fizycznym. Lekarzom
oswiadczal, nie zabiegajac o nic
nadzwyczajnego, aby wzieli pod
uwage to, Zze musi zajmmowac sie
praca. Prosit ich rowniez, aby nie
traktowali go pobtazliwie, jak
rowniez by nie sadzili, ze moze
poswiecic¢ zbyt wiele czasu na
odpoczynek lub nie zajmowac sie
obowigzkami, ktore byly
najwazniejsze ze wzgledu na stuzbe
Bogu. Pozniej podporzadkowywat sie
leczeniu i wymogom diety, ktora mu
zalecali. W podobny sposob starat sie
wypelnia¢ zalecenia co do poprawy
sprawnosci fizycznej i postepowac
zgodnie ze wskazowkami ustalanymi
w szpitalu, szczegdlnie w ostatnim
czasie.



Oczywiscie, znosit wszelkie kuracje —
bez wzgledu na to, jak byly ucigzliwe
— bez najmniejszej skargi,
ofiarowujac to Panu; zabiegi byly
naprawde bolesne, jak chocby wtedy,
gdy cierpial na wylewy do stawowe;
czy gdy robiliSmy mu zastrzyki nie
majac doswiadczenia, ktore same w
sobie byly bolesne, albo gdy leczyt
dziasta itd. Znosit to wszystko ze
Swiadomoscia gleboko
nadprzyrodzong i szczerze
dziekowal za przystugi i troske, jaka
mu okazywano.

Od razu zdumiato mnie to, ze
przyjmuje leki, ktore mu podajg, bez
pytania o ich dzialanie: to catkowite
przyzwolenie bylo jednym z jego
sposobow dopasowywania sie do
woli Bozej: nie wykazywat
najmniejszego sprzeciwu, ani nawet
zainteresowania, dlaczego musi
przyjmowac to czy tamto.



Nigdy nie prosit o wlasne
uzdrowienie. Dziekowal Bogu za
dolegliwosci i przemienial je w
modlitwe ciala: staral sie poglebic
swoje zycie wewnetrzne, jesli nie
mogt uczynic juz nic innego. Moge
zatem z catlym przekonaniem
stwierdzi¢, ze przyjmowat i kochat
choroby, i przesycal je radoScig,
przemieniajac w prace zawodowaq,
przez ktora sam sie uswiecat i
pomagat uswiecac sie innym.

Kiedy jego zmeczenie czy stabos¢
dawaly o sobie znac, staral sie nadal
pracowac nie tracgc czasu, a nas
informowat o tym bez roztkliwiania
sie 1 przesady: Nie martwcie sie,
uspokajal nas, nic mi nie jest; a
czasami dodawal: Nie spalem tej
nocy, lub zaszkodzilo mi to, co
zjadlem, ale to nie ma znaczenia.
AbysSmy rowniez i my nie szukali
zadnych wymowek 1 nie ustawali w
trosce o dusze, w 1973 roku moéwit
wprost: Nie akceptuje tego, aby w



Opus Dei byli duchowi starcy,
wygodnisie z chorobliwa psychika,
poniewaz tacy tylko nam
przeszkadzaja, sa zamknieci w
kregu wlasnego egoizmu, wlasnego
ja, zamiast nieustannie troszczy¢
sie o dusze. Wszyscy mamy te same
zobowigzania i wszyscy —
szczegoOlnie w apostolacie —
posiadamy mlodosc i sile od Boga.

- A wszystko wskazuje na to, Ze bedac
w takiej kondycji zdrowotnej, nie
rezygnowatl z opieki i wsparcia
swoich synow.

Zawsze troszczyl sie o nich. Pewnego
popotudnia w 1953 roku,
zobaczylem, ze jest zupelnie
wyczerpany ze zmeczenia iz
powodu powaznych dolegliwosci na
tle cukrzycy. Nastepnego dnia
oswiadczy! mi: Wczoraj, zupelnie
rozbity, nie bylem w stanie
zapanowac nad wlasnym cialem
poszedlem schroni¢ sie u twoich



braci z Kolegium Rzymskiego
Swietego Krzyza. Zobaczylem w
nich tak wielki zapal w zmaganiu,
aby zblizy¢ sie do Boga, ze
natychmiast powrodcilem do pracy,
czujac sie zobowiazany, aby im
pomoc przez ofiarowanie mojego
umeczenia. Musze uscisli¢, ze kiedy
»schronit sie u swoich synow”, w
rzeczywistosci poswiecit sie ich
formowaniu, rozmawiajac z nimi i
odpowiadajac na pytania, ukrywszy
zmeczenie, ktore go ogarniato.

W nocy z 1 na 2 stycznia 1975 roku
miat krwotok ptucny, a potem
choroba nerek wywotlala
niewydolnosc¢ serca. Poprosit o
postuge duchowa; ale oprocz tego,
mozna bylo mu tez pomoc
medycznie opanowujac ten silny
krwotok. Przez cala noc czuwaliSmy
przy nim w dwie osoby, na wypadek
gdyby ponownie cos$ przydarzyto mu
sie tej nocy. Pozostawal w péi$nie i
wielokrotnie — poza tym ze



nieustannie powtarzat akty strzeliste
— proponowatl nam, aby$my poszli
odpoczad, poniewaz juz nic mu sie
nie stanie. To byl bardzo powazny
atak, a on nie baczac na to, wykazat
tak wielka site ducha, ze nastepnego
rana wstat i dziekowat Matce Bozej
Laskawej za to, ze zachowala go
jeszcze przy zyciu, wyrazajac
jednoczesnie zgode na wszystko, co
Bog mu przygotowal. Niedlugo
potem wyruszyliSmy do Hiszpanii,
aby dokladnie przebadali go tamtejsi
lekarze, ktorzy szczegotowo znali
kliniczny przebieg jego choroby.
Potwierdzili nam, ze sytuacja byla
naprawde powazna, ale stwierdzili to
dopiero po badaniu, poniewaz nawet
nie przypuszczali, ze osoba
zachowujgca sie tak normalnie i tak
nadzwyczajnie zywa, moze by¢ w
takim stanie zdrowia.

PoOzniej, za zgoda lekarzy
przedsiewzigl trzecig podroz do
Ameryki. Po ludzku nie mial zadnej



ochoty, ale uznal, ze brak wilasnie
tego pragnienie, jest wyraznym
znakiem, ze powinien ja podjaci ze
przyniesie ona wiele duchowych
owocow. Na kilka dni przed
rozpoczeciem nowych katechez
zauwazono u niego oznaki
wyczerpania. Niczego nie jednak
zmienit w swoich planach
apostolskich, chociaz w czasie
pomiedzy spotkaniami byl zmuszony
leze¢ w 10zku, udreczony goraczka,
wyczerpaniem i problemami
zwigzanymi z oddychaniem i
krazeniem. Nie baczac na nic,
wszystko to znosit z radoscia, dajac
innym przyklad. Kiedy zalecano mu
przebywac w 16zku, przyjmowat w
swoim pokoju najstarszych cztonkow
Opus Dei z tych obszardw, aby
przekazac¢ im rady na temat ich zycia
wewnetrznego, pracy apostolskiej i
zaangazowania. Wyjasnial nam to w
sposob bardzo naturalny i
nadprzyrodzony zarazem: Tylko Bog
wie, czy jeszcze kiedys zobacze sie



z tymi dzieémi, tu - na tej ziemi! Do
Europy powrdcil z mocno
nadszarpnietym zdrowiem.

Zyt w tak wielkim oderwaniu od
wlasnego ja, ze rankiem 26 czerwca
1975 roku nie przywigzal zadnej
wagi do powaznych objawow
choroby, ktére data o sobie znac i nie
pozwalajac sobie chocby na
najmniejsza chwile odpoczynku,
podjat decyzje o powrocie z
Castelgandolfo.

Rowniez caly ten czas, od momentu,
gdy zle poczul sie az do chwili
$mierci, napeinial wszystkich
pokojem, radoscig i wyciszeniem.
Zupelnie nie zajmowat sie swoim
stanem zdrowia, zegnajac sie z
roznymi osobami z naturalnoscia
kogos, kto sie doskonale czuje. Gdy
tylko Pan powolal go do siebie,
wielokrotnie rozmyslalem o tym, zZe
tamtego przedpotudnia musiat
bardzo cierpiec¢ fizycznie.



3. On ukochal wole Boza

- Popatrzmy, jak ksiqdz Pratat Escriva
walczyl. Zblizymy sie w ten sposob do
jadra osoby, ktora zostata swieta, bez
eufemizmow ani upiekszen.
Harmonijne ¢wiczenie cnot nie
okazuje sie czyms nadzwyczajnym,
wlasciwym superludziom, poniewaz
polega na poznawaniu i ukochaniu
woli Bozej az do utozsamienia sie z
Chrystusem. Wystarczy
wspaniatomyslnie odpowiedzie¢ na
dziatanie Bozej taski, ktora nikomu
nie jest odmawiana.

Kiedy w 1956 roku czytatem Droge, do
glebi zaskoczyto mnie odkrycie
nowego stylu rozmowy z Bogiem. Po
uptywie czasu mysle, ze jego
niezwyktosc tkwi w owej gtebokiej
osnowie, ktorq sie zauwaza w
pismach Zatozyciela Opus Dei:
wymiar powotaniowy zZycia
chrzescijariskiego, przezywanego —
bardziej niz rozumianego — jako



nieustajqcy dialog stworzenia ze
swoim Bogiem Ojcem. Wyrazit to w
Kuzni (422) w zwiqzku z Janem,
Apostotem mlodziezy: Czy nie
chciatlbys byc¢ godzien tego, aby
nazywali cie: ,,tym, co kocha wole
Boga?”.

Ksiadz Pralat Escriva opowiadat
nam, ze jedna jego babci nauczyla go
krotkiej modlitwy, ktora wryla mu
sie w pamieci: ,,Jestem Twoj,
urodzitem sie dla Ciebie, czego
chcesz, Panie, ode mnie?”. Byl
przekonany, ze BOg mowi do nas w
kazdej sytuacji i dlatego podkreslat
koniecznos¢ odkrywania quid
divinum w kazdej chwili.

Zachecal nas, bySmy rozwazali, ze
Bog kocha kazdego z nas, ze szuka
nasiczeka na nas; a w 1968 roku
podsumowatl to w ten sposéb: Pan
powiedzial do nas, tak jak mowi
milujacy ojciec: Ego redemi te et
vocavi te nomine tuo: meus es tu!



[, Wykupilem cie i wezwalem cie
po imieniu: tys maj” (I1z 43,1)].
ZostaliSmy wezwani po imieniu,
,zhomignolo” (zdrobniale), tak jak
nazywaja nas w rodzinie, i dodal:
meus es tu! To zdumiewajace! Bog
jednoczy sie z nami. Zobaczcie, ze
wszystko to, co mowi nam Pismo
Swiete, jest prawdziwe. To nie sa
tylko slowa! Przypominaja nam, ze
Bog nas kocha, ze Bog nam
wybacza, ze Bog liczy na nas.

- W pewien sposdb ta postawa u
Zalozyciela Opus Dei uwidocznila sie
bardzo wczesnie i doprowadzila go
juz w Logrofio do decyzji zostania
kaplanem.

Wielokrotnie styszalem o tym, jak
zrodzilo sie w nim przeczucie
wlasnego powotania do stuzby Panu
w kaplanstwie, kiedy miat
pietnascie czy szesnascie lat. Od
tamtego czasu byl gleboko
przekonany, ze Bog zawladnat jego



zyciem, ogarnat jego dusze
nadprzyrodzonym pragnieniem
poszukiwania Go, patrzenia na
Niego, obcowania z Nim, kochania
Go coraz bardziej. Gdy zdal sobie
sprawe z tego zakochania sie, ktore
opanowalo calg jego istote, przyznat,
ze byla to jego pierwsza i jedyna
milos¢, nieustannie wzrastajaca,
wcigz nowa i nie nuzaca. Jego
decyzja, aby zostac kaplanem,
opierala sie jedynie i wylgcznie na
pragnieniu pelnienia woli Bozej w
tym, o co go Bog prosi, ale czego nie
wyjawil mu od razu. Byl gleboko
przekonany, Ze jesli zostanie
kaplanem, bedzie bardziej
dyspozycyjny, aby stuchac glosu
Boga.

Powolanie przyjat z prawdziwym
optymizmem. Nie wstepowat do
seminarium z przeswiadczeniem
czynienia jakiej$ ofiary, jakiegos
heroicznego poswiecenia si¢. Nie
lekcewazyl wyrzeczen, ktore za soba



pociagato, ani tego, ze dla jego
rodziny znaczylo to rezygnacje z
oczekiwan, ktére wigzano z jego
przysztoscia. Ale zadna z tych
przyczyn nie byla przeszkoda, aby
oddac sie do dyspozycji woli Bozej.

Rozmawial z rodzicami o swojej
decyzji, ktéra wymagata od nich
porzucenia ludzkich planéw, dobrze
wszystkim znanych. Odnowil swoje
ufne oddanie sie Panu iz mysla o
przysztosci rodziny, skierowal do
Niego prosbe pelna ufnosci, o jeszcze
jednego syna dla rodzicow. Po
uplywie paru miesiecy, stwierdzil, ze
jego pragnienie speinilo sie. Dofia
Maria Dolores oznajmita swoim
dzieciom, ze spodziewa sie dziecka.
Ksigdz Pralat Escriva opowiadatl
nam, Ze przepeinila go radosc¢ i miat
pewnos¢, ze Pan wystuchatl jego
modlitwy i Ze ta nowa latorosla
bedzie chlopiec, co sie speito.



Jeszcze zanim zostal alumnem w
seminarium w Logrofio, sadzi}, ze
kaplanstwo jest czyms niezwykle
wzniostym, czyms$ wlasciwym dla
0s0b szczegolnie wybranych przez
Boga. To przez rodzicoéw zostat
wychowany w szacunku i czci wobec
kaplanow, poniewaz byli dla niego
przedstawicielami Chrystusa na
ziemi. To poszanowanie }gczylo sie
serdeczng pamiecig, jaka
zachowywali po krewnych, ktérzy
wybrali stan kaptanski i spoSrod
ktorych paru bylo biskupami i
wikariuszami diecezji. Ale przede
wszystkim byl przekonany, ze Boskie
powolanie wymagato od niego tej
drogi kaplanskiej, jak rowniez
catkowitej odpowiedzi na taske i
absolutnego zapomnienia o sobie,
aby moc w pelni poswiecic sie
postudze kaplanskie;j.

- Decydujacym momentem w zyciu
ksiedza Pralata Escrivy byla Smier¢
jego ojca w Logrofio (1924).



Przyjechal z Saragossy, gdzie konczyt
seminarium.

Spedzil tam czas niezbedny, zajac sie
pogrzebem i zwigzanymi z nim
sprawami. Nikt z cztonkow rodziny,
ani z Saragossy, ani z Balbastro, nie
przybyl do Logrofio. Jednakze nie
czul sie tym wcale rozgoryczony.
Rozwazyt wszystkie okolicznos$ci
zaistnialej sytuacji, ktore
prawdopodobnie spowodowaly, ze
kazda z tych os6b miata swoje
zobowiagzania i uznala, ze jej
obecnos¢ nie jest konieczna ani
obowiazkowa. Z pewnoscia w tych
trudnych chwilach, zwigzanych z
pogrzebem ojca, cierpiat z powodu
osamotnienia, tym bardziej, ze jego
matka i siostra zgodnie ze zwyczajem
tamtej epoki pozostaly w domu.

Gdy po pogrzebie wracal do domu,
zaczal sie zastanawiac¢ nad tym
wszystkim, co sie wydarzylo, i nad
sytuacja, w jakiej znalaz!a sie jego



matka i rodzenstwo. W pewnym
momencie przypomniat sobie, ze ma
w kieszeni klucz od trumny. Gdy
przechodzil przez most na rzece
Ebro, pomyslal, ze Pan wlasnie
zabral mu to wszystko, z czym byt
zwigzany, co dawalo mu pocieszenie
1 stanowilo oparcie na tej ziemi. I aby
dopeic te ofiare, wyrzucit do rzeki
klucz, okazujgc tym swoje peine
oddanie sie woli nieba: Po co
mialem zachowywa¢ ten klucz,
ktory mogl stac sie dla mnie
przywigazaniem?

Po pogrzebie ojca powraocilt na studia
do Saragossy, aby przygotowac sie do
Swiecen diakonatu, co miato wkrotce
nastgpic. Otrzymal je 20 grudnia,
zaledwie cztery tygodnie po Smierci
ojca. Kiedy wspominat te
wydarzenia, abysmy zrozumieli, ze
sila przychodzi od Boga, zwykle tak
je komentowal:Nigdy w to nie
watpilem, ze to Pan postawil mnie
w tej sytuacji. Dlatego zar6wno po



ludzku, jak i w sensie
nadprzyrodzonym nie moglem
uczynic¢ nic wiecej, jak tylko
chetnie zaakceptowac te Jego
Swieta i sprawiedliwg wole.

- Wiele sie pisato na temat okresu
jego formacji kaptanskiej, ktora
odbywal w seminarium w
Saragossie. Moze mogltby Ksigdz
Biskup przytoczy¢ chocby jedno
wspomnienie z tamtego czasu. Na
przykiad, Ksigdz Biskup towarzyszyt
Zalozycielowi Opus Dei, ktory
odwiedzi} Saragosse, kiedy
tamtejszym arcybiskupem by}
Casimiro Morcillo, a nastepnie Pedro
Cantero. Wiem, ze prosit ich
wowczas 0 pozwolenie pomodlenia
sie w jednej z kaplic arcybiskupiego
patacu w Saragossie, w ktorej
kardynat Soldevila 28 wrzesnia 1922
roku udzielil mu tonsury.

Gdy po raz pierwszy, po swych latach
seminaryjnych, odwiedzi} kaplice, ze



szczegllami pamietal, jaka
wygladala. Natomiast nie za bardzo
wiedzial, w ktorym miejscu
arcybiskupiego palacu sie znajduje.
Chodzit szukajac jej z zapalem, w
towarzystwie biskupa Casimiro
Morecillo, zagladajac do roznych
kaplic. Bez najmniejszego wahania
mowit: To nie tu, to nie tu..., az
odnalaz! miejsce, w ktorym otrzymat
tonsure. Rzucil sie wtedy na kolana,
zatapiajac sie w modlitwie. Podobnie
jak przy wielu innych okazjach,
powtorzyt formule, ktora podczas
ceremonii tej wypowiedziat biskup:
Dominus pars hereditatis meae et
calicis mei, Tu es qui restitues
hereditatem meam mihi (,Pan jest
przeznaczonym mi dziatem i moim
kielichem: To wlasnie Ty mdj los
zabezpieczasz”: Ps 15,6). Wyszed!
stamtad wzruszony, dziekujac Trojcy
Swietej — tak nam opowiadal - za
wszystkie wydarzenia swojego zycia,
ktore zostaly naznaczone boska



pieczecia przez ow rytual nadania
tonsury.

- Kiedy ksiadz Pralat Escriva de
Balaguer nawigzywal do
przeciwnosci, jakich doswiadczatl
przez cale swoje zycie, dawatl do
zrozumienia, ze lata spedzone w
Saragossie byly ciezkie. Problemy,
jakie mial w seminarium, sa znane.
Chcialbym wiedzie¢, jak zareagowal,
kiedy 30 marca 1925 roku polecono
mu, aby jak najpredzej przeniost sie
do parafii Perdiguera.

Mialo to miejsce dwa dni po
otrzymaniu sakramentu kaplanstwa,
rzecz nie praktykowana prawie we
wszystkich diecezjach w calej
Hiszpanii, a szczegdlnie w duzych,
gdzie byla obfitos¢ kleru. Starano sie
raczej, aby nowo wyswieceni kaplani
wykonywali swoja prace pasterska
pod okiem starszych
doswiadczonych kaptanow, ktorzy
mogli wyjasniac¢ ich watpliwosci i w



duchu braterstwa ukierunkowywac
swoich mlodszych braci.

Z tego wzgledu decyzja wystania go
poza miasto, samego, z dala od
rodziny, na prace absolutnie nowa
dla miodego kaplana, wywolala
pewne zdumienie. On jednakze nie
sprawial najmniejszej trudnosci i
jeszcze tego samego dnia - 31 marca —
przeniost sie do wioski Perdiguera,
pozostawiajac swojg matke i
rodzenstwo w Saragossie. Ta rozlgka
nie zmgacita ani nie pomniejszyla jego
zarliwego oddania sie duszom. Nigdy
nie wypowiedzial ani jednego stowa
powatpiewania, sprzeciwu czy
krytyki. Przeciwnie, przybyt do
Perdiguera z przekonaniem, ze
wykonujgc swoje obowigzki i
poddajac sie kompetentnej wiadzy,
znajdzie najlepszy sposob podobania
sie Bogu i odkrywania Jego Woli.
Nieustannie mial Swiadomosc, ze Bog
czegos od niego pragnie. Ze Swietym
niepokojem wstuchiwat sie we



wnetrze swojej duszy, ale jeszcze nie
sprawdzil sie w okreslonej pracy.

- Kiedy wracit do Saragossy, zostat
kapelanem w kosciele Swietego
Pedro Nolasco. I zabiegal o to, aby
przydzielono mu jeszcze inne
kapelanstwa, w ktorych mogiby
rozwijac¢ postuge kaplanska szerzej
zakrojona i z wiekszym
poswieceniem. Ale nic nie osiggnat.

Nie znam powodow, dlaczego
odmoéwiono jego prosbom.
Prawdopodobnie byto to wynikiem
nadmiernej liczby kleru w diecezjii
kandydatow na diecezjalne miejsca
duszpasterskie bylo az nadto.

W kancelarii diecezjalnych biur
zawsze oznajmial, ze jest gotowy do
podjecia obowiazkow tam, gdzie mu
poleca 1 — powtarzam — nigdy nie
odmowit podjecia zadnego
obowiazku, ktory mu powierzono.
Wielokrotnie mowit nam
podkreslajac, Ze jest konieczne, aby



nie stawia¢ warunkow, poniewaz
drogi Panskie czesto biegna tam,
gdzie sie ich najmniej spodziewamy;
i najpewniej prowadza tedy, ktoredy
wskazuja przelozeni -
uprawomocniona wiadza — poniewaz
oni - w sposéb zwyczajny -
przekazuja wole Boza.

- Pomimo to ktos przedstawit te
trudnosci w sposob negatywny, jak
gdyby Zalozyciel Opus Dei byl w
konflikcie z wladzami koscielnymi
Saragossy, a powody jego wyjazdu do
Madrytu nie byly takie jasne.

Wedlug wiarygodnych dokumentéw,
do Madrytu przeniost sie w tygodniu
wielkanocnym 1927 roku, za
wyrazna zgoda arcybiskupa
Saragossy Rigoberto Doménecha,
ktoremu przedlozyl swoj plan
zrobienia doktoratu z prawa
cywilnego i osobiscie przedstawil
stosowng prosbe. Gdy ta prosba
zostala zatwierdzona, przeniost sie



do Madrytu, poniewaz tylko na
Uniwersytecie Madryckim mogt
otrzymac tytul doktora.

Nie wykluczal tez mozliwos$ci kariery
naukowej lub podobnej, do podjecia
ktorej w Hiszpanii wymagalo sie tego
stopnia naukowego. Musial wszakze
brac pod uwage fakt, Ze na jego
barkach spoczywa utrzymanie jego
rodziny.

W swojej proshie do arcybiskupa
Saragossy podkreslal — poniewaz w
ten sposdb to zaplanowal - ze
podczas tych studiow wiekszg czes¢
swojego dnia bedzie poswiecal na
dzialalnos¢ duszpasterska.
Podporzadkuje tym obowigzkom
swoje studia 1 pisanie pracy
doktorskiej.

Rzeczywiscie, byl pierwszym
kapelanem Patronatu Chorych.
Nominacje te otrzymat za zgoda
wladzy diecezjalnej. P6zniej zostal
rektorem Krolewskiego Patronatu



Swietej Elzbiety. Kiedy otrzymatl te
nominacje dekretem Prezydenta
Republiki, nie uczyniono nadania
kanonicznego. Nie bylo to wynikiem
tego, ze biskup oponowal, ale tego, ze
hierarchia kos$cielna nie chciala
popierac decyzji rzadu, ktory
deklarowatl sie jako antyreligijny 1
antyklerykalny, podejmujac zatosne
kroki dyskryminacji wobec
katolikow. Chciano uniknga¢ nawet
cienia podejrzen o wspolprace
chocby formalng czy tylko
zewnetrzng z wiadzami cywilnymi.
W kazdym razie, biskup Madrytu
Leopoldo Ejjo, zakomunikowal mu,
ze bedzie pracowal jako rektor tego
Patronatu, wykonujgc przy tym
wszystkie wlasne obowigzki
koscielne, chociaz nie ma na pisSmie
nadania kanonicznego.

Ten obowigzek wigzatl sie z jedna
korzyscig: z uzyskaniem
inkardynacji do diecezji madryckiej,
gdzie juz za zgoda biskupa rozpoczat



prace apostolska z Opus Dei. Wzrosta
liczba osob, ktore wstgpily do Dziela,
a takze nabraly intensywnosci prace
apostolskie, ktore juz zaczely sie
rozwijac. Nie bylo w nim zadnej
ambicji, aby poprawiac¢ swoje
curriculum, co stalo sie catkiem
oczywiste w zwigzku z pdzniejszym
odrzuceniem wielu mozliwosci
robienia kariery koscielnej,
wylacznie dlatego, ze nie chciatl
stawia¢ zadnych warunkow
Opatrznosci Bozej.

- W zyciu ksiedza Pratata Escrivy
nieustannie uwidacznia sie ta
postawa otwarcia na mitos¢ Boga,
ktorq kazdego dnia deklaruje, az do
catkowitego utozsamienia sie z
Chrystusem.

Zanim zabrat sie do jakiej$ pracy,
mial zwyczaj zastanowic sie, jak ma
to robi¢: Jak zrobilby to Jezus, w
jaki sposob zajelaby sie tym
Najswietsza Maryja, w jaki sposob



stawilby temu czolo swiety Jozef, a
co zrobiliby Apostolowie, gdyby
znalezli sie na moim miejscu? I
dokladat wszelkich staran, aby
wszystko wykonywac¢ w takim
wilasnie duchu.

Czesto podczas wspolnej pracy, gdy
towarzyszylem mu w réznych
czynnosciach zwigzanych z
zarzadzaniem lub gdy pojawialy sie
kolejne zyciowe trudnosci, thumaczyt
mi: Nie chce robi¢ tego, co mnie
wydaje sie, Ze jest dobre, ani tez
godzi€ sie na to, co moglibySmy
ukazac¢ ludziom jako nadzwyczajne
dokonania. Pragne tylko i
wylacznie tego, czego chce Bog dla
naszego zycia, zar6wno w tym co
wielkie, jak 1 w tym co male. W taki
sposob, aby nie tylko biernie
poddawac¢ sie temu, czego pragnie
Bég, ale by aktywnie ukochac Jego
wole, poniewaz On wlasnie tego
chce.



Zdumiewala mnie jego mitoS¢, w
ktorej nieustannie wzrastal. Kazdego
dnia zy! ta miloScia, ktéra byla
szczegOlnie widoczna w jego
obcowaniu z Panem. Staje sie
zrozumiate to, co powtarzal, ze czuje
sie bardzo mlody mlodoscia Boga.
Poniewaz jego goraca mitosc
naprawde tryskala niczym z serca
milodej osoby, ktdra nie zwaza na
zadne trudnosci, chce tylko by¢
blisko tego, kogo kocha. Czesto pod
koniec dnia zwracatl sie do ksiedza
Alvaro del Portillo i do mnie mowiac,
zZe jest przekonany, ze dokonat
najlepszego wyboru i ze pragnaltby
zrealizowac go z catkowitym
poswieceniem swojej nedznej osoby,
nawet gdyby zaniemog! fizycznie, co
to zreszta mialo miejsce u schytku
jego zycia. Zapewniam was —
zwierzal sie nam wowczas -ze moja
milos¢ staje sie coraz bardziej
wewnetrznie umocniona,
poniewaz nigdy moje przekonanie



o tym, Ze On jest wart wszystkiego,
nie oslablo.

Pragne tu przywola¢ pewne
przyklady, ktore ukazuja te droge
jego serca: W 1954 roku powiedziat
do nas: Gdy kocha sie naprawde,
wowczas wszystko oddaje sie z
radoscia, bez wyliczania i bez
oczekiwania na wdziecznosc: duszy
wystarczy, Ze moze sie wyniszczac
zrozkosza! Nie zastanawia sie, czy
juz duzo zrobila lub ile ja
kosztowalo: w obcowaniu z Bogiem
nie zwaza sie¢ na trudnosci,
poniewaz - tak jak w milosci
pomiedzy ludZmi - nie ma takich
przeszkod ani niedoskonalosci,
ktore uniemozliwilyby rozmowe z
ukochang osoba.

Czesto przywolywal takie
hiszpanskie przystowie: ,Za mitos¢
placi sie mitoscig”. W odniesieniu do
Boga stosowal je w tym sensie, ze w
kazdym momencie byt ulegly Mu, nie



stawiajgc zadnych warunkow. W
1966 roku, styszalem, jak mowil: Jesli
moge powiedziec€ o sobie
cokolwiek, co byloby prawda, to
jedynie to, Ze nigdy nie pelnie
wlasnej woli: tego, co sam
chcialbym robic¢. Oczywiscie, jezeli
bylbym zalezny tylko od siebie, od
razu zostalbym adwokatem,
historykiem itp.; a nie kaplanem
Opus Dei. Ale pomimo to jestem
szczesliwy, bardziej niz
ktokolwiek, wypelniajac wylacznie
wole Boza, odpowiadajac na Jego
milos¢, poniewaz sprawia mi to
rados¢. Tak samo 29 listopada 1972
roku, chcac podkreslié, ze ta mitosé
obejmuje cala nasza egzystencje,
podkreslil: W Opus Dei trzeba
poswieci¢ zycie, krew, dusze:
wszystko dla Boga! Za Jego
powolanie nie placi sie pieniedzmi,
placi sie calym zyciem.

Zawsze coraz bardziej starat sie iS¢
za wola Boga, nie myslac o tym, co



juz Mu oddat. Uczy! sie oddawac
catkowicie, biorac przykiady ze
zwyczajnego zycia: z mitoSci
rodzicow do dzieci, ktéra sprawia, ze
nie liczg swojego poswiecenia ani
hojnosci; z goracych uczué
zakochanych, ktérzy akceptuja
trudnosci, nie zwazajac na nic,
byleby by¢ razem. W konkluzji
podkreslil potrzebe naszej
odpowiedzi na laske, poniewaz
zostaliSmy wybrani przez Boga, aby
Go wielbi¢ i oddawa¢ Mu calg
chwalte. W 1968 roku zrobil nam
rozwazanie na temat tej prawdy: Nie
mozemy odczuwac — tego nie da sie
pogodzi¢ w duszy wybranej przez
Boga - tesknoty za tym, z czego
zrezygnowalismy. Nasze wezwanie,
nasze powolanie to wielka laska od
Pana Boga dla kazdego z nas.
Dlatego nie czuje sie przymuszony:
mam pelna wolnos¢, calkowita,
kochania Boga.



Zachecal nas takze, abySmy
okazywali Panu swojg mitos¢
poprzez wierne i szczere
wypelnianie swoich obowiazkdw,
wynoszac je tym samym do zawsze
do porzadku nadprzyrodzonego. 11
lutego 1973 roku stwierdzil: Prawie
wszystkie nieszczescia pochodza
stad, ze czlowiek szuka afirmacji
wlasnego ja.

- To ciekawe dowiedziec sie, jak
prowadzic te walke przeciwko
wlasnemu ,ja”, w ktorej — wbhrew
temu, co moze wydawac sie na
pierwszy rzut oka — wykuwa sie
osobowos¢ cechujaca sie
wytrwaloscia i pociggajaca.

Ksiadz Pralat Escriva zmagal sie ze
soba, aby wszystko poswieci¢ Bogu:
zdrowie duchowe i fizyczne, radosci i
clerpienia, prace i odpoczynek,
wspolne codzienne zycie z innymi i
relacje z osobami, z ktorymi spotykat
sie. To oddawanie podejmowat



kazdego dnia od nowa, wzywajac
Ducha Swietego najprostszymi
stowami: To, co Ty chcesz, jak Ty
chcesz, kiedy Ty chcesz. Abysmy i
my starali sie o cierpliwosc i
nadprzyrodzony pokdj, ktore sa
owocem codziennego oddawania
siebie Bogu, nie meczy! sie
powtarzajac nam wciaz, Ze on sam
nigdy tego nie zalowal, ze oddawat
swoje ,ja” Panu. Przeciwnie —
dodawat — zalowalem i czulem sie
niezadowolony, gdy tego nie
uczynilem. Wtedy staralem sie
prosic o przebaczenie, aby to
naprawi¢, poniewaz pragne, aby
Pan calkowicie mna zawladnal.

Pamietam, ze w 1963 roku
zaniesiono do krawca, ktory mu szyt
ostatnie sutanny, wycinek prasowy z
jego wywiadem. Pokazalem mu
zamieszczone tam zdjecie, ktore z
powodu defektu w druku, miato by¢
podretuszowane. Krawiec spojrzal
na fotografie i odruchowo stwierdzil,



Ze sutanna nie miala przeciecia,
ktore on zwykle robi.
OpowiedzieliSmy to Zalozycielowi
Dziela, a on natychmiast spointowat:
To logiczne! Doskonale rozumiem
reakcje tego czlowieka, poniewaz
jego zawad to jego zycie, on oddal
sie pracy, ktora go pochlania. Oby
wszyscy ludzie, ktorzy sa dzie¢mi
Bozymi, zawsze posiadali taka
pasje zycia jako chrzescijanie...! i
oby w kazdym z nas byla obecna ta
pasja, zawsze realizujaca sie w
budowaniu Opus Dei!

Nie udatoby mi sie zliczyg, ile razy
styszalem tego typu zachety do
poswiecenia sie, wyrazane nawet w
tych dosadnych stowach: Ten, kto
nie chce sie poswiecac,
przeszkadza nam, robi nam
krzywde. Trzeba pali¢ mosty z cala
konsekwencja, otwierajac na
osciez serca, aby laska Boza miala
wolny dostep. Ten, kto naprawde
oddatl sie Bogu, zawsze reaguje



dobrze, pomimo cierpienia,
poniewaz zyje radoscia istoty
Bozej, spogladajac na swiatw
Swietle, ktore daje Bog.

Domagal sie odpowiedzi na laske
Boga bez wymowek i skapstwa,
usque ad summum (,,az po brzegi”; |
2,7). Z mitosci do Trojcy Najswietszej
w kazdej chwili dnia potrafit
wydoby¢ Boski sens: od ofiarowania
modlitwy i pracy az do oddawania
momentow radosnych spotkan. W
1964 roku moéwil do nas z naciskiem
o koniecznosci kochania Boga w
kazdej codziennej czynnosci:
Godnos¢ ludzka jest tak wielka, tak
wspaniala - jesteSmy przeciez
dzieé¢mi Boga! - ze kazdy powinien
z wielka troska dba¢ o prace, te,
ktora wykonuje, traktowac ja z ta
sama miloscia, z jaka traktuje sie
najcenniejszy diament, poniewaz
nasze zycie zostalo wykupione - co
mowi Swiety Pawel — za wielka
cena: krwia Chrystusa.



Niczym refren powtarzato sie w jego
rozmowie i zachowaniu: zy¢ dla
milosci Boga. 30 maja 1974 roku
wyjasnial: Opus Dei jest budowane
moca milosci i ofiary, wspieranych
modlitwa i umartwieniem, praca i
zapalem apostolskim. PowinniSmy
pragnac, aby Milos¢ byla kochana, i
powinnismy by¢ jej wdzieczni, ze
sie nam oddaje, poniewaz na ogol
nie dziekuje sie za to,amy -tyija
- nie dziekujemy wystarczajaco.
Chwytajcie przydrozne roze —
rowniez te, ktore maja kolce - i
zanoscie je Panu. Precz ze
zmyslowoscia! ona przycina
skrzydla milosci. Precz z egoizmem
czy wygodnictwem...! Gdy w Opus
Dei ktos nie ma radosci, musi
czyni¢ rachunek sumienia. Brak tej
cnoty jest oczywistym znakiem, ze
dusza jest rozproszona, zwrocona
ku czemus, co nie jest od Boga.

Bylem takze Swiadkiem wytrwatosci,
z jaka przezywal relictis omnibus:



zostawic wszystko, aby Pan mogt
krolowac¢ w duszy. Codziennie robit
rachunek sumienia, aby zobaczyc,
czy we wszystkim poszukiwal
chwaly Bozej, niczego dla siebie nie
zatrzymujac. Zwrocily moja uwage w
tym temacie jego stowa z 1953 roku:
Jak latwo jest wyrazié¢ milos¢ do
Boga poprzez wyrzeczenie! Nie
musimy sie nawet zastanawia¢ jak:
wystarczy pragnienie
nieustannego postluszenstwa lasce i
unikanie jakiejkolwiek
manifestacji wlasnego ja.

- W taki sposob ksztaltowala sie jego
walka, aby utozsamic sie z wolg
Boza, pelna delikatnosci, bez
skrajnosci czy watpliwosci, otwarta
na innych.

Od najmlodszych lat czul potrzebe,
aby zawsze by¢ oddanym
przyjacielem Jezusa. Wspominal, ze
w obcowaniu z Panem musimy byc¢
bardzo delikatni, podobni w



zachowaniu do ludzi, ktérzy
naprawde szczerze sie kochaja.
Czasami przytaczal nastepujacy
przyklad: Gdy idziemy ulica i na
skrzyzowaniu mijajac sie z innymi
przechodniami, ktos na nas
wpadnie lub lekko potraci, z
pewnoscia nie zwrdécimy na to
nawet najmniejszej uwagi; ale
jezeli tym, kto nas potracil, bedzie
nasz przyjaciel, i potraktuje nas z
obojetnoscia lub lekcewazeniem,
natychmiast zrodzi sie w naszej
duszy uczucie bolu. Te
rzeczywistos¢ nalezy przelozy¢ na
nasza relacje do Pana: tak
bezgraniczny brak delikatnosci
zaklada, Ze nie przywiazuje sie juz
wagi do malych niedoskonalosci - i
nie odczuwa sie do nich wstretu — a
wtedy staje sie to przeszkoda,
ktora nie pozwala oddac sie w
pelni milosci Bozej.

Mial nieprzecietny dar opowiadani o
swoim zyciu osobistym w taki



sposob, aby wzbudzac wstret do
grzechu. Zawsze konczyt stowami,
traktujac to jako norme, ktore
stanowily zasade jego zycia: Jesli cos
—jakikolwiek czyn lub wydarzenie-
nie przybliza mnie do Boga, nie
chce tego!

Wszyscy, ktorzy z nim
przebywaliSmy, mogliSmy stwierdzic
jego autentyczna nienawis¢, jaka
odczuwal wobec grzechu
$Smiertelnego, powszedniego,
czynionego Swiadomie, wobec
grzechu zaniedbania, braku
wdziecznosci 1 niedoskonatosci.
WKkrotce po tym, jak go poznalem,
uslyszalem takg uwage: W moich
stronach jest takie ludowe
powiedzenie, ktore mowi cos
takiego: zycie przypomina kolo:
grzeszysz, spowiadasz sie, a potem
znowu to samo, od poczatku. I
zakonczyl powaznym
stwierdzeniem: Nigdy w ten sposéb!
Nigdy nie mozemy miec¢



tymczasowej wizji. Z grzechem
nalezy walczy¢ bez ustanku,
poniewaz on oddziela nas od
przyjazni z Bogiem.

Widziatem, z jakim samozaparciem
wypelnial postanowienia, az do
znudzenia powtarzajac: Nie wierze
w ostatnie razy: ostatni raz juz byl!
Nawiazywal tym do postawy
niektorych osob, ktore zamiast od
razu przecinac wszystko to, co je
oddziela od Boga lub nie pozwala im
zblizac sie do Niego, wymiguja sie
argumentujac: ,,To bedzie ostatni
raz”. Kiedy uczynil postanowienie
rezygnacji z jakiejs rzeczy — dobrej
samej w sobie - ze wzgledu na mitos¢
Boga, a my nalegaliSmy, aby z niej
jeszcze ,ostatni raz skorzystal”,
odpowiadal: Ostatni raz juz byl.

Zalozyciel Opus Dei powtarzal nam
prawie bez ustanku: Jezeli osoby
wokol nas nie staja sie dobrymi
chrzescijanami, bo sie do tego nie



przyczyniamy, jesli nie odczuwamy
pragnienia, aby ludzie, ktorzy z
nami obcuja, stawali sie coraz
bardziej przyjaciolmi Boga, az do
glebokiej z Nim zazylosci, oznacza
to, Ze nie odpowiadamy na
wezwanie, ktore otrzymaliSmy, a
ktore nas zobowiazuje do
szerzenia krolestwa Bozego. Wtedy
nawet po ludzku - zrozumcie to
dobrze! - ponosimy fiasko,
poniewaz schodzimy z drogi, ktora
Pan w swojej milosci i w swym
nieskonczonym milosierdziu
wytyczyl dla kazdego z nas.

Poczucie tego, ze jest
wspotodkupicielem z Chrystusem,
bylo niezwykle obecne w jego zyciu.
Kiedy odczuwat ciezar pracy, nie
przerywat jej, ale pracowat dalej,
myslac o Bogu i o duszach. Juz pod
koniec swojego zycia, w 1973 roku,
szczegOllnie zwracal nam uwage na
obowiazek wiernosci
zobowigzaniom chrzescijanskim:



Kiedy przychodza nam do glowy
jakies glupoty, musimy zdawa¢é
sobie sprawe, ze konsekwencje
beda bardzo bolesne. Z jednej
strony dla nas, poniewaz
oddzielaja nas od Boga; a z drugiej
strony dla wielu dusz, zaréwno
tych, ktore sa blisko nas, jak i tych,
ktore znajduja sie od nas daleko.

- W pewien sposob ksigdz Pralat
Escriva akcentuje tu milosny aspekt
objawiania sie woli Bozej
cztowiekowi i pobudza do
szczegolnego poczucia
odpowiedzialnosci.

Pewnego razu mowigc o swoim
zaufaniu do Boga, krotko je
skomentowal, wykorzystujac pewna
ludowa piosenke, ktorej wiasnie
wystuchaliSmy, a ktéra mniej wiecej
mowila: ,Nie zalezy mi na tym, ze
twaj ojciec mnie nie kocha, bo tam w
gorze kto$ za mna szlocha”. I
dodawal: Zawsze musimy pracowac



Z tym poczuciem
nadprzyrodzonego sensu.
Najwazniejsza powinna by¢ dla nas
chwala Boga, obrona Prawdy;
bowiem tylko wtedy, gdy sluzymy
Panu, bedziemy tez dobrze stuzy¢
wszystkim duszom, przyblizajac je
do celu, do ktorego zostaly
powolane.

W podejmowanych zobowigzaniach,
w ktdrych jednoczyl sie z Panem,
widziat oczywisty dowod
bezgranicznej milosci Boga do nas,
urzeczywistniajacej sie na tej
szczegollnej drodze, ktora kazdemu z
nas wyznaczyt. W 1969 roku
nawigzujac do wiasnego powolania
powiedzial: Do szalenstwa kocham
te Boze lancuchy, ktore przykuly
mnie do Dziela. Nigdy nie pragne
sie od nich uwolnié¢, ani nawet ich
poluzowac - chociaz czasami mnie
to kosztuje, naklada ciezkie
brzemie - poniewaz jestem
przekonany, Ze Pan pragnie mnie



calkowicie dla siebie na tej wlasnie
drodze i w tym duchu, ktorego
nam dal.

Komentujac w 1962 roku fragment z
Ksiegi Przystow: Testis fidelis non
mentitur; profert autem mendacium
dolosus testis (, Wierny Swiadek nie
klamie, klamstwa wypowiada
Swiadek falszywy”: Prz 14,5),
podsumowatl: Stad bierze sie
skutecznos¢ naszego zycia, jesli
jest prawdziwie wierne woli Bozej.
Odpowiadajac naszym
zachowaniem sie, nasza
wiernoscia, dajemy swiadectwo,
apostolujemy, pomagamy innym w
ich wysilku uswiecania sie, zgodnie
z droga, ktora Pan dla nas
nakreslil.

Juz od pierwszych lat istnienia Opus
Dei rozwijal swoje poczucie
odpowiedzialnosci w sobie, jak
rowniez tych, z ktérymi obcowal,
pociagajac ich wlasnym przykladem.



Zachowala sie z tamtych czasow jego
odreczna notatka, ktora
odzwierciedla jego wielka troske o to:
To okropne! Chcac nie chcac, inni
zrobia pdzZniej ,,to samo, co zrobil
Ojciec”. I dopisal: Moj przyklad!!!
Dlatego uznal za bardzo wazne
potrzebe pociggania innych
przykladem swojego zycia. W 1952
roku zapisalem takie stowa: Zawsze
pogodni: z poczuciem
odpowiedzialnosci, czujac sie
ogniwami Bozego lanncucha. Wiec
chce, aby to ogniwo, jakim jestem
ja, nie przerwalo sie; poniewaz
jesli ja pekne, zdradze innych. I
cieszy mnie moc innych ogniw, i
napelnia radoscia, Ze sa ze zlota, z
platyny, wysadzane drogocennymi
kamieniami, podczas gdy ja,
patrzac na siebie widze, Ze jestem
ogniwem najgorszej jakosci.

- Kiedy sie mowi o woli Bozej,
nieuchronnie nasuwa sie ten
moment ostateczny, czyli Smierc.



Wyjasnial, co znaczy nieustannie
pokladac¢ nadzieje w Panu: Nie
wystarczy zgodzi¢ sie na Smierc:
koniecznie trzeba przygotowac sie
do przyjecia tej naszej dobrej
siostry. Ona otwiera nam drzwi
prosto w objecia Boga, z ktorym
juz nigdy sie nie rozlaczymy,
przezywajac wieczng radosc z
ogladania Go twarza w twarz.
Codziennie rozmyslal o Smierci,
przygotowujac sie do jej przyjecia,
gdzie Bog zechce, jak Bog zechce i
kiedy Bog zechce. Badzcie pewni,
Ze przyjdzie w momencie
najbardziej odpowiednim i ze —
jesli z naszej strony zrobiliSmy
wszystko, co bylo w naszej mocy,
aby pojs¢ za Bogiem - On nas nie
zostawi, poniewaz jest zawsze
wierny.

Pragnal woli Bozej az do ostatniego
dnia zycia. Dzieki Bozej tasce, na
ktora nie zastuzylem, w momencie
odejscia Zalozyciela Opus Dei z tego



Swiata, znajdowalem sie - wraz z
ksiedzem Alvaro del Portillo - przy
nim. Jego Smierc, chociaz przyszla w
tym czasie, kiedy z powodu zdrowia
nie czul sie najlepiej, byla dla
wszystkich nagla i niespodziewana.
W ostatnim okresie swojego zycia
nieustannie z wielka zarliwoscia
powtarzatl akt strzelisty: Vultum tuum
requiram, Domine!; Panie, pragne
tylko ogladac Twoje oblicze, szukac
Twojego oblicza! Rowniez
wielokrotnie wypowiadal: Omnia in
bonum! Wszystko ku dobru, kazde
wydarzenie powinno nas prowadzic¢
ku Bogu. Smier¢ zastala go w takim
wlasnie usposobieniu.

Tamtego poranka, kiedy - bedac w
Kolegium Rzymskim Santa Maria -
zle sie poczul, widzieliSmy, Ze
calkowicie powierza sie Milosci
Bozej, duchem zatopiony w Bogu,
wszystkiego oczekujac od Niego. Nie
bylo w nim sprzeciwu ani buntu
wobec objawOw powaznego



fizycznego cierpienia, ktore zmusito
go do przerwania spotkania
formacyjnego z jego uniwersyteckimi
corkami. Jego spokoj, pogoda - w
sensie ludzkim i nadprzyrodzonym —
popchnety nas w tych peinych
napiecia chwilach do modlitwy i
zlozenia ufnosci w Bogu, zZe On
postanowi to co najwlasciwsze.
Pamietam, ze kilka minut przed
Smiercig, pomimo ze by} bardzo
zmeczony, wstapil do kaplicy i jak
zwykle powoli ukleknat i pokionit sie
gleboko, ze czcig, w adoracji Pana,
odnawiajgc akt powierzenia Bogu
Swojego zycia.

4. Oswiecac¢ Boze drogi na
ziemi

- Zycie ksiedza Escrivy de Balaguera
wraz z zalozeniem Opus Dei nabrato
nowego, radykalnego wymiaru:
poznaje w koncu pragnienie Boga,
ktorego szukat od wielu lat.



2 pazdziernika 1928 roku wyraznie
zobaczyl Opus Dei, skierowane do
ludzi wszystkich Srodowisk, aby
poszukiwali §wietosci w pracy i
poprzez prace, tak zawodowa jak i
zwyczajne codzienne obowiazki, aby
uswiecali rozne zajecia i
przemieniali je w modlitwe i
narzedzia apostolowania.

Takze z cala jasnoScia dane mu byto
zobaczyc, ze ten cel pocigga za soba
uswiecenie struktur spotecznych od
wewnatrz, to znaczy, prowadzi do
rozwijania zycia chrzescijanskiego w
Swiecie, w miejscu i w warunkach, w
jakich kazdy sie znajduje, i bez
koniecznos$ci tworzenia jakiego$
nowego stanu w Kosciele.
Czlonkowie Dziela pozostang nadal
tym, kim sg: zwyczajnymi
chrzescijanami zaangazowanymi w
prace, ktora wykonywali do tej pory.

Wspominajgc swoje powoltanie do
Opus Dei, przy okazji roznych innych



refleksji, ksigdz Pralat Escriva
powtarzal: Madryt byl moim
Damaszkiem; poniewaz w tym
miescie opadly zastony, ktore do tej
pory przeszkadzaly mu odczytac
wole Boza odnosnie do jego zycia.
Stwierdzal takze, ze czuje sie
madrytczykiem, poniewaz tam
narodzil sie do chrzes$cijanskiej
przygody, ktéra mu przygotowatl Pan.

- Jak wiadomo, nie chcial zosta¢
zalozycielem: na poczatku sadzi}, ze
,10” bedzie na pewno istnialo w
jakiej$ instytucji Kosciola.

Istotnie, uwazajac, iz nie jest godzien
by¢ zalozycielem czegokolwiek, i z
szacunku, jaki mial wobec
wszystkich instytucji Kosciola, zajat
sie poszukiwaniem jednej z nich, w
ktorej bylby realizowany ten cel i
prowadzono by zycie w duchu, ktory
zobaczyt dzieki Panu. Swiadomie
powtarzam te stowa, aby wyodrebnic
forme, w jakiej zostaly wyryte w jego



duszy. Jesliby na taka instytucje
natrafil, byl zdecydowany oddac sie
do jej dyspozycji, poniewaz wolat by¢
kims$ ostatnim w dzialajacym juz
przedsiewzieciu apostolskim, niz
zalozycielem nowego.

Zwracit sie do réznych stowarzyszen
we Wiloszech, w Niemczech, w
Szwajcarii, Francji, na Wegrzech i w
Polsce. Oprdcz informacji, ktore sam
uzyskatl z wlasnej inicjatywy, wpadly
W jego rece, kiedy byl kapelanem
Patronatu Chorych, a takze w
pozniejszym czasie, gdy pracowal w
Krélewskim Patronacie Swietej
Elzbiety, pewne dane o jeszcze
innych organizacjach. Wszystkie — z
takich czy innych wzgledow, ale
zawsze zasadniczych — wyraznie
roznily sie od tego, co Pan mu
ukazal.

Nigdy a priori nie odrzucil zadnej
informacji, z tych, ktore otrzymywat.
Przegladal je z uwaga i szczerym



pragnieniem — powtarzam — aby
znalez¢ miejsce, gdzie mogiby
poprosic o przyjecie i zajac ostatnie
miejsce: aby stuzy¢ innym, bedac
uleglym i wiernym narzedziem Pana.

Oczywiscie, od 2 pazdziernika 1928
roku - z odpowiedzialnoscia kogos,
kto wypelnia misje powierzong przez
Pana - sprawowat charyzmat
Zalozyciela, a potem swoje obowigzki
Generalnego Prezydenta. Jedyna
racja jego zycia bylo stuzyc
Kosciolowi budujac Opus Dei.
Zapewnial nas, ze powinien je
spozytkowac dla wypeinienia tej
konkretnej misji.

- Zanim dotkniemy innych aspektow
nowosci, jakie wprowadza do
Kosciota duch Opus Dei, chciatbym
uscislic niektore fakty historyczne,
dotyczqce procesu zatozycielskiego.
Dobrze sq znane okolicznosct, w
ktorych 14 lutego 1930 roku, podczas
sprawowania Mszy swietej, Pan



poprosit go, aby wiqczyt do Dzieta
kobiety. Cos podobnego zdarzyto sie
rowniez 14 lutego, ale juz w 1943
roku, z zatozeniem Stowarzyszenia
Kaplariskiego Swietego Krzyza.
Natomiast, z catym szacunkiem dla
Stowarzyszenia Wspotpracownikow,
ale jest ono bez daty.

Nie wiem, czy istnieje jaka$ dokladna
data, konkretny dzien, w ktérym by
zobaczyl zalozenie Stowarzyszenia
Wspolpracownikow Opus Dei. Ale
nosit je w sercu od bardzo dawna, na
dlugo jeszcze przed 1950 rokiem,
kiedy to otrzymalo ono aprobate
papieska.

Ludzie z Dziela podejmowali trud
apostolski, wspdtpracujac z
mezczyznami i kobietami
wywodzacymi sie ze wszystkich
standw spolecznych oraz
wykonujacymi najrézniejsze zawody.
W efekcie, poprzez prace docierano
do osob bardzo réznego wyznania, ta



znaczy takze do niekatolikow oraz do
tych, ktorzy w ogole nie wyznawali
wiary chrzes$cijanskiej. Zalozyciel
przywiazywal ogromng wage do
kontaktow z osobami, ktore oddalily
sie od Kosciota lub do niego nie
nalezaly, aby moc urzeczywistniac to,
co okreslano jako apostolstwo ad
fidem.

Jednoczes$nie bardzo jasno dostrzegal
potrzebe starania sie o zatwierdzenie
Stowarzyszenia Wspolpracownikow
Opus Dei, poniewaz w kregu
dzialalnosci Opus Dei znajdowalo sie
bardzo wiele 0sob - katolikow i
niekatolikow — ktore wspoipracowaly
poprzez modlitwe i podejmowanie
roznych zadan na rzecz Dziela. Kiedy
przedstawil swoj projekt
odpowiednim wiadzom koscielnym,
znalazla sie tam jego propozycja, aby
jako wspotpracownicy mogli by¢
przyjmowani takze katolicy, ktorzy
odeszli od Kosciola, niekatolicy, a
nawet niechrzes$cijanie.



W Rzymie pomyst ten wywolal
spodziewane oburzenie. Potem
czasami nam opowiadal, jak wiele
0s0b mu moéwito: ,Ma Monsignore,
Lei chiede una cosa

impossible” (Przeciez Ksigdz zada
rzeczy niemozliwej). Nasz Zalozyciel
byl jednak gleboko przekonany, ze
Pan prosi go o to. Dlatego postawil na
swoim i wystapil z oficjalng petycja.
Pierwsza odpowiedz byla
negatywna. Odczekal roztropnie
jakis czas 1 powrdcit do sprawy:
Jestem Aragonczykiem, a
Aragonczycy sa uparci. Aw
sprawach Bozych trzeba mie¢
swiety upor.

Na ponowng prosbe Stolica Swieta
odpowiedziala: dilata (odlozone);
skomentowat to w ten sposob: To
dobrze znana formula, spotykana
w Kurii Rzymskiej, ktorej uzywa
sie, odpowiadajac komus, kto ma
racje, ktorej jednak nie mozna mu
przyznac. Jeszcze raz odczekal



rozsadny czas i w 1950 roku, kiedy
po raz trzeci wystapil z naciskiem w
tej sprawie, udzielono zgody. Do
Stowarzyszenia Wspolpracownikow
mogli wiec by¢ przyjmowani katolicy,
niekatolicy i niechrzescijanie, aby
miec udzial w duchowych dobrach
Opus Dej, przez zaangazowanie sie w
modlitwe lub wspdlprace w dzielach
apostolskich, realizowanych
jednakze przez czlonkow Dziela.

- Czy mogtby Ksiqdz powracic do
tematu charyzmy zatozycielskiej —
odwotujqc sie do osobistych
wspomnien Ksiedza Biskupa - aby
zastanowic sie nad jej pewnymi
podstawowymi rysami.

Od pierwszego dnia ksigdz Pralat
Escriva uczyl mnie kochac Boga
naprawde, w kazdej chwili, bez
oczekiwania na jakie$ specjalne
momenty. Kiedys$, w 1966 roku,
zwrocil sie do niektorych z nas,
ktorzy pracowaliSmy w jego



prywatnym sekretariacie, stowami:
Pamietajcie, Ze w tej zwyczajnej
pracy za kazdym papierkiem,
ktory trzymacie w reku, ukrywa
sie jedna dusza, albo i wiele dusz!
W ten sposoOb przebdstwiacie caly
wysilek. A pod koniec swojego zycia,
w 1973 roku, glo$no rozwazak:
Zwracam sie do ciebie, ktory
naiwnie $nisz o realizacji wielkich
osobistych planow. By¢ moze sa
one nie czyms innym, jak tylko
ujawnieniem sie pychy i proznosci.
Pomysl o tym, ze naprawde dzieki
powolaniu, ktore otrzymales,
znajdujesz sie tu — gdzie pracujesz
— a nie przez przypadek, ale w
wyniku dzialania Bozej
Opatrznosci, w dowod Jego milosci
do dusz. Nie odwracaj sie do Boga
plecami!

Moglem stwierdzic, ze tego typu
uwagi czynit bardzo réznym osobom,
aby dostrzegly, ze ich praca
nabralaby wielkiego znaczenia,



gdyby ja wykonywali z mitosci do
Boga. W 1972 roku, musial przejsc
przez prasowalnie, gdzie pracowata
pewna pomoc domowa, cztonek
Opus Dei, zajmujaca sie w tym
momencie ptétnami liturgicznymi.
Poprosit jg jak o najbardziej zwykla
rzecz: Gdy prasujesz szaty
liturgiczne czy wykonujesz swoja
prace zawodowa, czyn duzo aktow
milosci Boga.

Kiedy jakas osoba jest przyjmowana
do Opus Dei, wcale nie musi
zmieniac miejsca swojego
zamieszkania. Ksigdz Pralat Escriva
podkreslal, ze to spotkanie z Bogiem
zobowiazuje kazdego do
podnoszenia temperatury duchowej
w otoczeniu, w ktorym przebywa. I
prosil swoje dzieci, aby zwracatly
uwage na tych, ktorych maja wokot
siebie — krewnych, kolegow,
znajomych i przyjaciot - aby
rozsiewali troske o zycie
chrzescijanskie bardziej



zdecydowane i wielkoduszne.
Przypominal nam, Ze Pan nas kiedys
poprosi o zdanie sprawy z tych dusz,
ktore postawil na naszej drodze.
Dlatego podkreslal, ze nie moze sie
sprawdzi¢ na nas to, co sie
wydarzylo z paralitykiem przy
sadzawce Betsaida: kiedy Jezus
zapytat go, czy chce by¢ uzdrowiony,
ow czlowiek odpowiedzial: hominem
non habeo. Chodzi o to, aby nikt, z
kim obcowali$my, nie mogt
stwierdzic, ze nie mial nikogo, kto by
mu podat reke, aby mdgl powstac,
aby mogl sie nawrdci¢ do Boga, by
kochac¢ Go calym sercem.

W 1973 roku mowiac o koniecznosci
odpowiadania na mitos¢ Boga
zawsze 1 we wszystkim, wyjasnit
nam: Powinnismy zy¢ z
zadowoleniem w miejscu, w
ktorym przebywamy, i z
przekonaniem, ze sam Pan nas tu
postawil, aby zbawia¢ dusze;



trzeba zatem, abySmy nieustannie
byli bardzo bliziutko Pana.

- OczywiScie, rozumiem, ze to
odniesienie do ,,miejsca”, w ktorym
sie ,,jest”, nie ma jakiegos
spolecznego odniesienia; zatem nie
wyklucza wysitkow w kierunku
wlasnego awansu ani
sprawiedliwosci spolecznej. Jedynie
probuje umiesci¢ walke o Swietos¢ i
apostolstwo w realiach codziennosci,
jak najdalej od marzycielstwa czy
nierealnych projektow, ale tez bez
jakiegos$ izolowania sie lub braku
solidarno$ci.

W 1951 roku Zalozyciel zachecal nas,
abySmy z heroizmem zyli owg asceza
codziennosci: Nie nalezy pragnac¢
wielkich rzeczy, poniewaz mogla
by nas spotkaé¢ niespodzianka: nie
bedziemy w stanie ich osiagnac;
lub, co gorsza, jesli by¢ moze
przekonamy sie, Ze sami z siebie
jesteSmy do czegos zdolni, mozemy



popasc¢ w niebezpieczenstwo
zarozumialstwa i pychy. Natomiast
w tym, co przynosi kazdy dzien, co
kazdemu z nas oferuje, w tym
wlasnie mamy sposobnos¢
wszystko czynic¢ z milosci i
przechodzi¢ niezauwazani. Ksiadz
Pralat Escriva nigdy nie rezygnowat
z podejmowania codziennego
wysitku, aby doprowadzic¢ do konca
najmniejszy szczegol, myslac
wylacznie o Bogu. Ukochal wielkos¢
codziennego zycia, bez uciekania sie
w mrzonki o wielkich dokonaniach,
pomimo zZe zapoczatkowal tak wiele
inicjatyw apostolskich na catym
Swiecie. Pozostawal w
rzeczywistosci, ktorg Pan objawial
mu w kazdym momencie. Dlatego w
chwilach sprzeciwu i cierpienia z
cala naturalnoscia zapewnial swoje
dzieci: Jezeli rania nas w glowe, to
znaczy, Zze mamy chodzic ze
zraniona.



Zawsze dokladal wszelkich wysitkow,
by nie rzucac sie nikomu w oczy.
Norma jego zachowania bylo ukrycie
sie 1 znikniecie, aby jasniatl tylko
Jezus. MilosSc do Boga taczyl z troska
0 Kos$ciol na calym Swiecie: Nie
szukamy swietosci, jezeli - zawsze 1
w kazdym momencie — nie
pragniemy by¢ slugami Boga,
slugami naszych braci, slugami
wszystkich ludzi. Pragniesz dusz,
powiedziales mi, a potem dodales:
nie lubie goryczy samotnosci. A ja
dokonczylem twoja mysl: ale by¢
moze sam ja wzbudzasz, poniewaz
troszczac sie o innych nie usilujesz
zapominac o sobie.

W 1954 roku przestrzegal nas: Moje
dzieci, badzcie przekonani, ze w
Dziele Swietos¢ nie pokrywa sie z
odizolowaniem: czlowiek Opus Dei,
ktory odczuwa swoje
chrzescijanskie powolanie, musi
poszukiwagé przyjaciol, powinien
wszczepiac innym to boskie



szalenstwo milosci do Boga,
poprzez prace i rozmowe z
kolegami, znajomymi i krewnymi.

- Ksiqdz Pratat Escriva przyczynit sie
do powstania prawie od poczqtku
pewnej szeroko zakrojonej
dziatalnosci apostolskiej: chodzi o
Akademie DYA, a poZniej rezydencjq
studencka o tej samej nazwie w
Madrycie, ktorepowstaty juz w latach
trzydziestych.

Musze uscisli¢. Zalozyciel Dziela
traktowat te dokonania jako srodki,
nigdy jako cel. Nie interesowato go
organizowanie sieci rezydencji czy
osrodkow edukacyjnych, a jedynie
poszukiwatl roznych sposobow
formacji osdb, ktore podeja
dziatalnos$¢ apostolska w miejscach,
w ktdrych — wczesniej, czy w danym
momencie lub pdzniej — kazda z nich
bedzie sie rozwijata. Od poczatku
zamierzal za pomoca tych wlasnie
narzedzi formowac dusze tak, aby



byly jak zaczyn. Marzyl o kapilarnym
rozprzestrzenianiu sie zycia
chrzescijanskiego poprzez przyjazn.
Jednym stowem, w tych osrodkach
widziat srodki dla
rozpowszechniania nauczania i
praktykowania wiary.

Na przestrzeni wielu lat dat impuls
do podjecia wielu réznorodnych
inicjatyw, inspirowanych réznymi
potrzebami i majgcych rézne cele:
podczas gdy jedne beda tymczasowe,
inne powinny byc trwale ze wzgledu
na dzialalno$c¢ apostolska, czyli to, od
czego Opus Dei nigdy nie moze byc¢
zwolnione. Znaczy to, ze akademie
czy rezydencje studenckie, instytuty
szkolnictwa wyzszego, oSrodki
edukacyjne Sredniego stopnia czy
przysposobienia zawodowego, kluby
dla chlopcéw i dziewczat,
przychodnie lekarskie, to wszystko
moze — ze wzgledu na potrzeby
spoleczne — zmieni¢ swoj pierwotny
cel, lub nawet przestac istnied, jesli



utraci swoja aktualnos¢. Nie chodzi o
podporzadkowanie sie wczesniej
obmys$lonym schematom, ale jedynie
o0 to, aby czlonkowie Dziela zyjac w
swoich srodowiskach, prowadzili
dzialalnos¢ w zgodzie z otoczeniem,
w ktérym zyja tak jak inni, przecietni
obywatele.

Natomiast Osrodki Studiow, Osrodki
formacyjne i rekolekcyjne, Kolegium
Rzymskie Swietego Krzyza i
Kolegium Rzymskie Najswietszej
Maryi, majg charakter staty,
poniewaz shuza wewnetrznej i
niezmiennej potrzebie Opus Dei:
specyficznej formacji cztonkow w
okreslonym okresie ich zycia,
przygotowywaniu przyszitych
kaplanow czy zdobywaniu
kwalifikacji w celu czuwania nad
pracami formacyjnymi w réznych
regionach swiata. Kolegium
Rzymskie Swietego Krzyza, tak jak i
Kolegium Rzymskie Najswietszej
Maryi, a takze inne miedzynarodowe



lub miedzyregionalne osrodki,
staraja sie przygotowywac osoby, aby
kontynuowaly pozniej te formacje i
nauke w roznych osrodkach Opus
Dei na Swiecie.

- Jednoczes$nie jest wspolne
nastawienie na realizacje planu i
rozwoju tych inicjatyw apostolskich,
ktore wyraznie lgczg Swietosc z
apostolstwem, profesjonalnosc
Swiecka z chrze$cijanskim
ukierunkowaniem.

Ksigdz Pralat Escriva mierzy}
skutecznosc¢ prac apostolskich osoby
Swietos$cig, jaka osiggnela pracujac w
danym miejscu. Dlatego podkreslal
konieczno$¢ oparcia kazdej pracy na
fundamencie glebokiej modlitwy i
jednosci zycia zwroconego ku Panu
w Najswietszym Sakramencie.
Mowil, ze wszelka dzialalnosc tylko
wtedy ma szanse rozwijania sie, gdy
jest mocno osadzona na modlitwie i
umartwieniu. Przez dwadziescia piec



lat, ktore przezytem u jego boku
naszego Zalozyciela nieustannie
styszalem te rade.

Tego ducha staratl sie przekazywac
tak samo tym, ktorzy zajmowali sie
tymi dzialaniami. Kazdemu — na
pisSmie lub w rozmowie - mowit o
oczekiwaniu, jakie Pan zwigzal z nim
ijego zobowigzaniem do odpowiedzi
osobista Swietoscig 1 praca
zawodowa wykonywana jak
najlepiej. Wiadomosci przekazywane
w Srodkach masowego przekazu,
ZWyczajne rozmowy,
korespondencja, to wszystko
dopingowalo go, by prosic o takie
wlasnie zaangazowanie. Ilez to razy,
gdy rozwazal, z jaka zarliwoscia
niektorzy oddaja sie szerzeniu zla,
wyrywato mu sie z glebi duszy:
Gdybysmy my, ktorzy przeciez
pragniemy sluzy¢ Bogu,
przykladali sie do tego
przynajmniej z takim samym
zapalem!



Wielokrotnie mowil nam, ze heroizm
1 oddanie swoich dzieci mierzy ich
milo$cig, nadprzyrodzong i ludzka,
jaka codziennie wkiadaja w prace
apostolskie. Wyjasnial, ze swietos¢ to
nieustanne odnajdywanie w sobie
tego samego zapatu pierwszego dnia,
nawet jesli mamy za soba dziesie¢
lub wiecej lat pracy. Stwierdzal, ze
milos¢ Boga nie dopuszcza do
znuzenia czy monotonii, wszystko
bowiem, co robimy z mysla o
pelnieniu woli Bozej, otrzymuje
wciaz nowy smak.

Z drugiej strony, nie rezygnowat z
praw, przystugujacych mu jako
obywatelowi. Pouczal o tym takze
czlonkéw Dziela oraz tych, ktorzy z
nimi wspolpracowali. Z mys$la o
stuzbie Kosciolowi, a takze o
koniecznosci obrony praw
obywatelskich katolikow, podkreslat
obowigzek pozyskiwania subwencji,
ktore przyznaje sie osobom chcacym
rozpoczac dzialalno$¢ podobnego



typu. Zarzadzit ponadto, aby
wszystkie przedsiewziecia zawsze
byly podejmowane w zgodzie z
prawem kazdego kraju: takze z tego
powodu zalecil, by prowadzi¢ bardzo
dokladng ksiegowosc, aby zawsze
moc szybko moc przedstawic
wszystkie dokumentu wymagane
prawnie.

Poniewaz te przedsiewziecia maja
typowo Swiecki charakter, takze tu
przyjat pewne Kryterium - ktorego
niektorzy nie rozumieli - by nie
Yaczyc ich z dzialalnoscia
wyznaniowa czy pracami na rzecz
Kosciota. Rownoczesnie nie chodzilo
o0 to, by ukrywac fakt udzielania
glebokiej formacji katolickie;j. I
wprost podkreslal, ze cztonkowie
Opus Dei, podejmuja te zadania
zgodnie z prawem, jako swoja prace
zawodowgq. W taki sposéb bronit
praw obywatelskich, a w
rzeczywistosci praw katolikow,
ktorych nie powinno sie traktowac



ani w pracy, ani tez w korzystaniu z
praw i obowigzkow spotecznych jako
obywateli drugiej kategorii.

Jak wiadomo, nie brakowalo roznego
rodzaju problemow w prowadzeniu
tej dzialalnosci, nawet ze strony
niektorych katolikow, w tym tez
ksiezy, ktorzy nie rozumieli jej istoty.
Trudnosci mnozyly sie jednak przede
wszystkim ze strony przeciwnikow
Ko$ciola, ktorzy widzac, ze nie da sie
zamknac w kosciotach ani w
zakrystiach zycia ludzi wierzacych, 1
dostrzegajac w tym zagrozenie dla
wlasnej uprzywilejowanej sytuacji
czy przewagi Swieckich postaw,
utrzymywali, ze Srodowiska
zawodowe nie sg odpowiednie dla
aktywnosci religijnej. Zalozyciel
Opus Dei nigdy z powodu tych
sprzeciwOw nie utracit ani wiary, ani
spokoju. Odwaznie kontynuowat
prace i, zaczynajac od najbardziej
Swieckich spolecznosci, zachecal do
podejmowania dzialalnosci w sthuzbie



dla innych, jednoczesnie modlac sie o
rozwiazanie trudnosci i za osoby,
ktore je stwarzaly.

0Od 1948 roku styszalem, jak mowit o
przysztym apostolstwie z taka
jasnoscia, ze wszyscy, ktorzy go
woweczas stuchalismy, byliSmy
pewni, ze to wkrotce nastapi; i -
dzieki Bogu - tak sie rzeczywiscie
stalo. Ale pragne tu podkreslic, ze
prace te szty do przodu tylko dlatego,
ze bral pod uwage wlasciwe SrodKki,
nie podejmujac ryzykownych,
nieprzemyslanych ruchow, ktore
moglyby sie zakonczy¢ zaniechaniem
wielu zadan, z powodu braku
odpowiedniego przygotowania.

Jednoczes$nie przypominal nam o
koniecznosci, aby zawsze chodzi¢ w
Bozym tempie, nie programowac
Ducha Swietego i za kazdym razem z
niczym nie skrepowang
wspanialomyslnoscig odpowiadac na
wymagania, ktore stawia przed nami



nasze powotanie. Czesto nam
powtarzal, ze Pan w jakims$
momencie moze nas wezwac, niczym
stuge z przypowiesci, aby nam
oswiadczycC: Redde rationem
villicationis tuae (,Zdaj sprawe z
twego zarzadzania”; £k 16,2). Z tym
samym nadprzyrodzonym
przekonaniem przypominal nam tez
nakaz otrzymany od Pana w innej
przypowiesci: Negotiamini dum
venio! (,,Obracajcie nimi, az wroce”;
bk 19,13). W 1952 roku zauwazyt:
Trzeba zadziwic sie wobec
wielkosci pracy, ktora
rozpoczelismy w sluzbie Kosciola.
Taka jest wola Boza, On tego chce.
Ty 1ja sami nie damy rady: Panie! -
blagaj Go nieustannie — gdzie s3 ci,
ktorzy maja przyjs¢? Tajemnica
tego, aby inni szli naprzod, aby
zwiekszala sie liczba osdb, ktore
poznaja Boga i beda z Nim
obcowaé, tkwi w tym, by kazdy z
nas zmienil sie w sposob
definitywny.



5. Omnia in bonum!

- Wraz z zatozeniem Opus Dei - co
przed chwilq stwierdzilismy — Zycie
ksiedza Pratata Escrivy otrzymato
ostateczne swiatto. W pewien sposob
to swiatto wyjasnia udreki, jakie
znosit w latach poprzednich. Inne
przeszkody bylty zwiqzane z catym
procesem akceptacji teologicznej i
prawnej Dzieta, czym chciatbym,
abysmy sie zajeli w innym momencie.
Teraz moze skupmy sie na tych
zyciowych trudnosciach,
dopuszczonych przez Bozq
Opatrznosc, by¢ moze po to, by
prowadzi¢ go drogq doskonatosci,
zgodnie ze stowami zawartymi w
Kuzni (245):Jesli nie bedzie
trudnosci, prace nie otrzymajq ani
ludzkiej przychylnosci... ani
nadprzyrodzonej. - Jesli przy
wbijaniu gwozdzia w Sciane, nie
napotkasz oporu, co bedziesz mogt
na nim powiesic¢? Niektore z tych
sytuacji sq znane, jak smierc jego



trzech siostr: te rodzinne nieszczescie,
i przyktad jego rodzicow, niczym
zelazo w tyglu oczyszczaly jego dusze.

Ksiadz Pralat Escriva opowiadal mi
kiedys, ze gdy zmarla jego siostra
Chon, po raz pierwszy z tak bliska
zetkna!l sie ze Smiercig. Pomimo ze
jego rodzice pragneli uchronic go
przed tym bodlem, tak jak w
przypadku Smierci jego matych siostr
Rosario i Lolity, on wykorzystujac ich
krotka nieobecnos¢ w domu, wszed?
do pokoju, gdzie znajdowala sie
zmarla.

Wspominal, ze gdy tak stal przed
martwym ciatem Chon, odczul wielki
smutek i na zawsze zapamietal ja w
obrazie niewinnego dziecka z bardzo
spokojna buzig: ogarneto go
wowczas przeSwiadczenie, Ze jest
ona juz u Bogiem, chociaz w tym
wieku jeszcze nie rozumial, dlaczego
Pan zabral jego trzy siostry, jedna po
drugie;j.



- A jak przyjal bankructwo
przedsiebiorstwa rodzinnego...

Zalozyciel Opus Dei opowiadal, ze to
wydarzenie mialo na niego jako
miodego czlowieka wplyw wieloraki.
Z jednej strony zwiekszyl sie jego
szacunek wobec rodzicow, gdy
stwierdzit ich chrzescijanska
postawe, ktora pozwolita im
zachowac radosc¢ i pokoj; z drugiej
zas$ nie do konca byt dla niego
zrozumialy ich spokdj i pozorny brak
przeciwdzialania ze strony ojca; jego
wielkoduszne wyrzeczenie sie
wlasnego majatku i zgoda na
kompletny upadek ekonomiczny,
ktory zmusit rodzine do zmiany
miejsca zamieszkania.

Mniej wiecej w 1967 roku lub 1968,
pewien cztonek Opus Dei przy okazji
prowadzenia Sledztwa w pewnych
sprawach procesowych, ktorymi sie
zajmowat z racji swojej pracy,
natrafil na prawne orzeczenie, na



mocy ktdrego postanowiono o
upadku rodzinnego przedsiebiorstwa
Escrivow w Barbastro. Przestudiowat
je dokladnie w Swietle przepisow i
owczesnego prawodawstwa i doszed?
do wniosku, ze pozostawia wiele do
zyczenia z punktu widzenia
proceduralnego, a ponadto
dopuszczalo do wystgpienia z
natychmiastowa apelacja
roszczeniowg, ktéra moglaby
spowodowac w stosunku do José
Escrivy zwolnienie go od powaznych
zobowigzan, ktore niegdys wzial na
siebie, aby nie pognebic¢ finansowo
swoich wierzycieli.

Przy okazji swojej podrozy do
Rzymu, opowiedzial on Pralatowi
Escrivie o swoim odkryciu.
Pamietam, ze Zalozyciel nie tylko nie
chcial rozwijac tego tematu, ale takze
- nie przykiadajac wiekszej wagi do
calej sprawy - poprosi}, aby
zniszczono przywiezione kopie
dokumentdéw.



W ten sposob swoim przykladem
pokazal mi, co znaczy akceptowac
wole Boza, nawet gdy jej przyjecie
przychodzi z trudem i wymaga
wyrzeczenia. Nauczyl mnie takze
wystrzegania sie proznej ciekawosci i
unikania rozpamietywania z
upodobaniem niesprawiedliwego
cierpienia. Nigdy pdzniej nie
wypowiedzial sie na temat tych
wydarzen.

Takze przy okazji tego wydarzenia,
nie wyszla z jego ust najmniejsza
pretensja pod adresem tych, ktorzy
doprowadzili jego rodzine do
upadku, ani w stosunku do
prawnikow, ktorzy mieli w tym
zrujnowaniu swoj udzial, ani tez
przeciwko osobom, ktore wowczas,
kiedy znalezli sie w catlkowitej
biedzie, odwrdcily sie do nich
plecami.

- Z kolei wypada koniecznie wyjasnic¢
pewne przykrosci, ktére musiatl



znosi¢ w seminarium w Saragossie,
starajac sie by¢ bardzo
wyrozumiatym wobec tych, ktérzy
mu dokuczali. To zostalo juz opisane
w roznych publikacjach, ktore sie
ukazaly po 1975 roku. Ale zawsze
mozna dodac cos z osobistych
wspomnien.

Od razu zdal sobie sprawe, z jakich
srodowisk pochodza seminarzysci, i
doskonale zrozumial, ze niektorzy z
powodu braku wychowania, nie sg
przygotowani do zaakceptowania
okreslonych zachowan.

To oczywiste, Zze wszyscy mamy
tendencje do pewnej niedbaltosci. I
jesli inni nam nie pomogg, wady te
moga sie poglebi¢. Wsrod chlopcow
obserwuje sie wieksza sklonnos¢ do
zaniedbywania odziezy czy porzadku
w pokojach. W tej kwestii Josemaria
stosowat bardzo jasne kryterium:
dbal, cho¢ bez przesady, o czystos¢
osobista i porzadek wokot! siebie.



Troszczyl sie o ubranie; o czystos¢ w
swoim pokoju; o dobre maniery
podczas rozmowy, w czasie positkow
i w zartach. Rowniez o dobre
wychowanie we wzajemnym
wspoizyciu; o stuchanie bez
przerywania; o wyrazanie swoich
opinii bez ranienia innych i o to, by
uwzgledniac ich sklonnosci i cechy
charakteru.

Pewnego razu w rozmowie z
ksiedzem del Portillo i ze mna
wspomniatl o konfliktach z kolegami,
chociaz by¢ moze chodzito tylko o
jedna osobe. Jednak bardzo szybko
przeszed! nad tymi zdarzeniami, nie
mowigc nic ztego o tym, ktéry mu
dokuczal.

Pewne wydarzenie zostalo
sprowokowane przez pewnego
seminarzyste, ktory na tle innych
wspotuczniow wyrdznial sie swoim
opryskliwym, a nawet prostackim
zachowaniem. W codziennym



wspolzyciu, w ten czy inny sposob,
staral sie dokuczac Josemarii,
krytykujac go z ironig. Mlodzieniec
ten do tego stopnia stracil panowanie
nad soba, iz - bedac w La Seo[1] -
wyrazil sie w sposob obrazliwy. Gdy
Josemaria chcial mu przerwac,
tamten odpowiedzial ciosami,
wykrzykujac jeszcze gorsze obelgi,
tak ze Josemaria musiatl sie bronic
przed jego atakiem.

Z tego powodu Josemaria zostatl
przywotany do porzadku i musiatl
odcierpiec kare. Gdy przywodzil na
pamiec to wydarzenie, nigdy jednak
nikogo nie obwinial, ani nie osadzat
niczyjego zachowania. Wspominat
po prostu sam incydent, mowiac na
zakonczenie, ze kare zaakceptowal,
poniewaz tak postanowili przetozeni.
Ani wowczas, ani pdzniej nie wracal
do wydarzenia, by rozpatrywac, czy
stusznie oceniono motywy jego
reakcji wobec zachowania sie
tamtego seminarzysty.



W innym wydarzeniu giéwna role
odegrat kolega-seminarzysta, ktory
zupeinie nie dbat o swdj wyglad
zewnetrzny i osobistg higiene.
Strasznie Smierdzial potem i
ostentacyjne sie z tym obnosit.
Czasami podchodzit do Josemarii i
napastliwie powtarzal w tonie
drwiny: ,,Poznaj zapach
prawdziwego mezczyzny!”. Widaé
jednak nie wystarczyto mu to, wiec
pewnego razu podnoszac reke i
przesuwajgc mu pacha przed sama
twarza, glosno wykrzykiwal znane
zdanie. Josemaria odpowiedzial
zdecydowanie - twardo, jak to
okreslil- ze meskos¢ nie ma nic
wspolnego z brudem. Wszystko
prawdopodobnie skonczylo sie na
tym niechlubnym zachowaniu, bez
dalszych nastepstw, poniewaz w
zadnym dokumencie nie ma
najmniejszej wzmianki przelozonych
na temat tego wydarzenia. Ksigdz
Escriva de Balaguer, ktory nigdy nie
wymieni} z imienia tego swojego



kolegi, sam incydent skomentowat
mowiac, ze taka manifestacja zlego
wychowania, przejawiajaca sie w
brutalnosci i przemocy, moze by¢
wyrazem gleboko ukrywanej pychy
lub maskowaniem wilasnych
stabosci.

Z przyjemnoscia dodam tez cos, o
czym dowiedzialem sie juz pozniej,
po tym, jak Zalozyciel Opus Dei
zostal powotany do przebywania w
obecnosci z Bogiem. Ot0z znalazlem
bilet wizytowy od tegoz
seminarzysty, ktory wywolat
incydent w La Seo. Widnialo na nim
takze miejsce jego pracy — kapelania
szpitala Czerwonego Krzyza w
Hiszpanii. Pod swoim nazwiskiem
Ow czlowiek napisatl kilka stow:
,,Za}uj e, peten pokory, i nie mam dla
siebie zadnego usprawiedliwienia.
Mea culpa”. Ksiadz Pralat Escriva,
gdy otrzymat te wizytowke, od razu
mi ja oddal bez zadnego komentarza,
aby ja przechowac wraz z innymi



dokumentami. Potem schyli} glowe i
z wlasciwym sobie gestem opart ja
na dloniach, pozostajac tak przez
kilka chwil z twarza zamyslona,
pozwalajaca domyslac sie, ze sie
modli. Nie mam najmniejszej
watpliwosci, ze w tym momencie
modli} sie za tamtego czlowieka. Po
latach moglem stwierdzic, ze jest to
ta sama osoba, ktorej nazwisko
figurowato na adnotacji
sporzadzonej przez rektora
seminarium, mowiacej o tym, ze
Josemaria odbywatl kare za bojke w
La Seo. Zalozyciel Opus Dei nigdy nie
wymieni} jego nazwiska.

Musiat ten incydent rozniesc sie w
srodowisku przelozonych i kolegow
seminaryjnych, poniewaz ksigdz
Pralat Escrivd, kiedy wspominat o
tym wydarzeniu, zazwyczaj
uzupelnial je innym epizodem, ktory
mial miejsce jakis czas pdzniej na
Uniwersytecie Papieskim, na
Wydziale Prawa Kanonicznego,



kiedy to profesor don Elias Ger
odniost sie do tego wydarzenia
ilustrujac je krotka historyjka.

Chodzilo o pewnego wiesniaka, ktory
zakupil cynamon w postaci galgzek i
chcial go przerobi¢ we wlasnym
miynie. Kamienie miynskie
pochodzily z Niemiec. Zuzyly sie
jednak, wiec zamowit inne w
pobliskiej fabryce, ale nie
dostarczono mu ich. Poniewaz
jednak bardzo ich potrzebowal,
pomyslal, ze rozwiaze ten problem
we wlasnym zakresie. Poszed} nad
rzeke, przyniost pare otoczakow i
wstawil je w miejsce uszkodzonych
kamieni. W niedtugim czasie
otoczaki odpowiednio sie starly i
miyn znowu ruszyt. Profesor tak
spuentowat te historie: w taki
wlasnie sposob Pan prowadzi dusze,
chce wygladzi¢ niektore kanty lub
przyspieszyc¢ ich oddanie sie i
zawierzenie woli Bozej. Nastepnie



zwrocit sie do Josemarii i zapytak:
»,Czy zrozumiale$ mnie?”.

Josemaria nie wzial za zle tej aluzji.
Przeciwnie, przechowywal jg niczym
skarb, wiec jego dusza przesigkla
tym, co pOzZniej glosil w tak
plastycznych slowach: A mnie, kto
bedzie uswiecal, infulat Jan z Indii,
z ktorym nie mieszkam i nie mam
nic do czynienia? Uswiecaja mnie
osoby, ktore sa przy mnie, wtedy
gdy musze walczy¢, aby dopasowac
sie do ich sposobu bycia, aby
shuchac ich, stuzy¢ im, takze
poprzez braterskie upominanie.

- Juz w Madrycie, a potem w zwigzku
z zalozeniem Opus Dei boles$nie
odczuwal rozne klopoty
ekonomiczne. Ale gdy wspominat
tamte czasy, najbardziej podkreslat
brak wytrwalosci u osob, ktore
zblizyly sie do Dziela w jego
poczatkach.



Nigdy nie lekatl sie braku srodkow na
zrealizowanie zadania, ktore polecit
mu Pan. Powtarzal, ze dla nas,
ktorzy pokladamy w Nim ufnos¢,
nie istnieje ,nie”, poniewaz On
wszystko moze, zatem Jego wola
wypelni sie pomimo przeszkod,
pomimo naszej wlasnej slabosci i
osobistych, wlasciwych kazdemu
ograniczen.

Mowiac o tamtych latach, kiedy
wydawalo sie, ze ci, ktorzy
przechodzili do niego, sa gotowi do
pojscia ta nowa drogg, wyjasnial, iz
kosztowalo go wiele cierpienia, gdyz
wielu z nich zniknelo i nigdy wiecej
nie dali o sobie znaku zycia:
Wymykali mi sie z rak jak
piskorze, ktorych w zaden sposob
nie da sie utrzymaé¢. Nie zniechecilo
go to jednak. Nadal pracowal z
wiarg, nadziejg i prawdziwg
mitoscig, gleboko przekonany, ze
Dzielo musi i$¢ do przodu, poniewaz
jest to wola Boza. Mial wewnetrzna



pewnos¢, ze cale Niebo angazuje sie
W jego urzeczywistnianiu.

Tamte pierwsze momenty nie byly
latwe. Rzeczywiscie, wielu z tych,
ktorzy przychodzili do niego, czulo
sie pociggnietymi przez otwierajace
sie przed nimi horyzonty. Jednak z
biegiem czasu odchodzili lub
przestawali korzystac¢ z Srodkow
formacyjnych. Wielokrotnie zwierzat
sie nam, ze przyczyn tych ucieczek
doszukuje sie w samym sobie,
poniewaz nie posSwiecat calej energii
1uwagi tym duszom. Czynit wielkie
wyrzeczenia i cielesne pokuty, jako
zados$cuczynienie za oziebtos¢ i
niewdziecznos¢, ktore mogly
zaistnie¢ w tych osobach, i z powodu
tego, ze - jak uwazal - z jego strony
jako pasterza nie dolozyl wszelkich
staran, aby otoczyc¢ ich opieka.

- To wszystko ponadto miato miejsce
w bardzo trudnych okolicznosciach
historycznych, ktore ostatecznie



doprowadzily do wojny domowej w
1936 roku.

Zalozyciel Opus Dei wycierpial wiele
upokorzen i doswiadczyl wiele zlego
traktowania — rzucanych w niego
kamieni oskarzen, obelg,
grubianstwa. Wszystko to
przyjmowat z pokora. Ale jesli bylo
konieczne, z calag moca stawal w
obronie nauki i praw Kosciola. W
tamtych czasach, kiedy przyznanie
sie do tego, ze jest sie katolikiem,
bylo bardzo niebezpieczne, nie
zaprzestal glosic¢ katechez w ubogich
dzielnicach Madrytu i odwiedzac
chorych przebywajacych w
madryckich szpitalach. Owocem tego
byly rodzace sie powolania posrod
0s0b, ktore mu w tym towarzyszytly,
jak rowniez posrod samych chorych.

Bolata go wzrastajaca w
spoleczenstwie nienawisc, ale nie
przestawat powtarzac tym, ktorzy go
otaczali, Zze nie mozna popadac¢ w



rozpacz ani bac sie okazywac, ze jest
sie katolikiem. Podkreslal to mowigc:
To jest czas pracy. Tak samo czynit
w kazdej innej trudnej sytuacji.

Kiedy zradykalizowaly sie
stanowiska 1 wybuchla wojna
domowa, przeciwstawial sie, co jest
oczywiste, naruszaniu praw Kosciola
i obywateli. Chociaz w tym czy w
innym rozporzadzeniu mieszaly sie
rozne sekciarskie postawy i
popelniano samowole, bylo jasne, ze
w tym, iz nazwano Hiszpanie
republika, przyjeto postawe zacieklej
niecheci przeciwko wszystkiemu co
katolickie, az do tego stopnia, iz
wystarczylo, ze o jakiej$ osobie
wiedziano, ze jest kaplanem lub tylko
katolikiem, aby ja aresztowac i, po
pobieznym rozpoznaniu sprawy —
lub w ogdle bez zadnego procesu —
rozstrzelac.

Opowiadal mi biskup Alvaro del
Portillo i tez inni cztonkowie Opus



Deij, ze nigdy od niego nie uslyszeli
stowa zalu ani pretensji pod adresem
przesladowcow lub cztonkow wiadz,
ktorzy chocby przez swoja biernosc,
dopuscili do tych strasznych
przesladowan. Co do mnie,
styszalem, jak kilka razy wspominat
tamte wydarzenia, nigdy nie wydajac
sadu o kimkolwiek z
odpowiedzialnych za tamte czasy
gwaltu i niesprawiedliwosci.

W glebi swej duszy cierpial z powodu
nieszczes¢ wojny i nieustannie sie
modlit o pokdj w swoim kraju. Dla
Opus Dei i jego cztonkow, z
Zalozycielem na czele, wojna
oznaczala calkowite zalamanie
organizowania jakiejkolwiek pracy
na zewnatrz. Staral sie zatem
przynajmniej ogarngc¢ swoje dzieci
konieczna duchowa opieka. To byly
czasy ich ,wewnetrznego
wzrastania”, dorastania do glebokiej
dojrzatosci, ktére przygotowywaty
ich do rozleglej pracy apostolskie;j.



- Chociaz dopiero co wspomnieliSmy
o0 tym, warto jednak powrocic¢ do
tematu wewnetrznej postawy
ksiedza Pralata Escrivy.
Przypomnijmy zatem pojawiajgce sie
W prasie nieuzasadnione komentarze
do punktu 311 Drogi: ,,.w I kor.
uzup.”.

Wobec réznego rodzaju krzywd i
przemocy skierowanej przeciwko
Opus Dei, duchowienstwu,
instytucjom religijnym i w ogdle
przeciwko ludziom, objawiat sie jego
duch zados$cuczynienia za zniewagi
wyrzadzane Bogu; przepraszatl za
tych, ktorzy je popeiniali.

Juz w 1939 roku dzialal na rzecz
pogodzenia réznych frakcji
dziatajacych w Hiszpanii, pomiedzy
ktorymi wraz z wybuchem II wojny
Swiatowej poglebily sie roznice. Z
calag mocg angazowat sie w
lagodzenie wzajemnych urazow,
podejrzliwosci i wrogosci. Wszyscy,



ktorzy doswiadczali serdecznego i
peinego wyrozumiatosci
traktowania, widzieli, ze jego serce
katolickie jest uniwersalne. Odnosito
sie to takze do o0sob, ktore nie kryly
Swojej negatywnej postawy czy
nastawienia wobec jego sposobu
pracy czy myslenia.

Wlasna postawa uczyl swoje dzieci,
pozostawiajac im jednoczesnie
calkowitg wolnosc co do spraw
doczesnych, ze nie mozna nikogo
dyskryminowac ani pomijac. Glosit -
stowem 1 czynami - ze jako katolicy
musimy byc¢ narzedziami jednosci:
mie¢ niewzruszong postawe w
kwestiach nauki wiary, ale zawsze
wykazywac swietg ustepliwos¢
wobec 0s0b. Powtarzal, ze tylko
gleboka przyjazn, pozwalajaca
stuchac¢ i mowic bez ranienia innych,
moze sprawic, ze ludzie beda zblizali
sie do Boga.



Zalozyciel Opus Dei wspomniat
kiedys o pewnym wydarzeniu, ktore
pokazuje otwartosc jego kapltanskiej
duszy i bezwarunkowy szacunek
wobec wolnosci innych 0séb. Okoto
1941 roku przychodzit do
Seminarium w Madrycie, aby
spowiadac sie u ksiedza José Marii
Garcia Lahiguery. Czasami, aby tam
dojechac nie tracac zbyt duzo czasu,
bral takséwke, tym bardziej, ze bylo
to daleko, a komunikacja miejska nie
funkcjonowala w tym czasie
najlepiej. Tego dnia rozmawiajac z
taksowkarzem, powiedzial mu, ze
bardzo ubolewa z powodu wojny,
ktora przynosi tyle cierpienia
Hiszpanii. Mozna przeciez zy¢ jak
bracia i wzajemnie sie szanowac,
nawet jesli reprezentuje sie rozne
stanowiska. Wyjasnial mu, ze wcale
nie bylo konieczne uciekanie sie az
do takich potwornosci, ktdre sa
odbiciem satanicznej nienawisci
pomiedzy bra¢mi. Ponadto -
kontynuowat - jest stuszne, aby



kazdy mial prawo do wiasnego
zdania: Na przyklad, jesli pan w
jakiejs konkretnej materii mysli
inaczej niz ja, co innego uznaje za
prawde, wowczas rozmawiamy. I
jesli pan mnie przekona, przyjmuje
pana zdanie, a jesli ja pana
przekonam, pan przyznaje mi
racje. Jesli sie wzajemnie nie
przekonamy, wowczas kazdy
pozostaje przy swoim zdaniu, ale
nadal zyjemy w Swietym pokoju,
wzajemnie sie szanujac i milujac
jako bracia. Taksowkarz w
milczeniu wystuchatl tego, po czym
zapytal: ,Ojcze, przebywasz w
Madrycie podczas wojny, gdy zostat
zajety przez sity republikanow?”.
Ksigdz odpart zdziwiony: Tak. Wtedy
Ow mezczyzna powiedzial: ,,Szkoda,
ze ksiedza nie zabili!”. Zalozyciel
Opus Dei wybaczyl mu to od razu, a
zeby pokazad, ze nie zywi do niego
zadnej urazy, wyjal z kieszeni
pieniadze i placac za kurs, zapytak:
Czy ma pan dzieci? Gdy taksowkarz



odpowiedzial twierdzgco, dodat:
Prosze zatrzymac reszte, na
cukierki dla dzieci.

W srodowiskach, w ktorych mogt
dziatac¢, Zalozyciel podkreslal, ze
trzeba kochac pokdj i robi¢ wszystko,
aby miedzy narodami panowatla
zgoda. Zwracatl sie z prosha do
cztonkéw Opus Dei i ich przyjaciol,
aby modlili sie do Boga, za
posrednictwem Swietej Dziewicy, o
przywrocenie pokoju, o to, by
ideologie nazistowska i
komunistyczna nie wywieraly diuzej
swojego wplywu.

Poniewaz bylo pewne ryzyko, ze
Hiszpania takze postanowi wejs¢ w
konflikt, modlit sie i wszystkich
prosit o modlitwe, aby ja to ominelo.
Przewidujac niebezpieczenstwo
nowego rozproszenia sie cztonkow
Opus Dei, po tym, co stalo sie z
powodu wojny domowej. Codziennie
blagal Boga w modlitwie, aby nie



dopuscil do ponownego zatrzymania
dzialalnosci apostolskiej Dziela i by
pozwolil mu umocnic¢ fundamenty;,
ktore On sam polozyt
przyprowadzajac pierwsze osoby do
Opus Dei i wiele nastepnych, ktore
wlasnie zglaszaly sie.

Dlatego wobec grozby nowego
rozproszenia, chcial, aby wszyscy
jego synowie i corki odmawiali z
wiarg w Preces Dziela te modlitwe:
Dominus illuminatio mea et salus
mea, quem timebo? Si consistant
adversum me castra, non timebit cor
meum; si exsurgat adversum me
proelium, in hoc ego sperabo [,,Pan
Swiatlem i1 zbawieniem moim: kogoz
mam sie lekac? (...) Chociazby stanal
naprzeciw mnie obdz, moje serce bac
sie nie bedzie; chocby wybuchla
przeciw mnie wojna, nawet wtedy
bede pelen ufnosci”: Ps 27, 1.3].

- Powiedziat Ksiqdz wczesniej, ze
Zatozyciel Opus Dei we wszystkim



dostrzegat dziatanie Boga i ze w
obliczu nawet najbardziej przykrych
wydarzen miat zwyczaj powtarzac:
Bog wie lepiej, albo Omnia in
bonum! Tak samo czynit, kiedy
trudnosct dotyczyty jego osoby.

Bylem swiadkiem momentéw, kiedy
bardzo cierpial z powodu zupeinego
niezrozumienia, ale nigdy nie utracit
pokoju czy dobrego humoru, nie
zmienil planow swojego zycia ani
swojej pracy, ani troche nie
uszczuplil swojego zaangazowania
apostolskiego w stuzbie Kosciola. W
1970 roku przezywal czas wielkiego
sprzeciwu ze strony dobrych ludzi.
Opowiadal nam, ksiedzu Alvaro del
Portillo i mnie, jak na to reagowal: W
tym ostatnim czasie Pan dopuscil,
abym otrzymal bardzo trudne
doswiadczenia oczyszczajace mnie.
Ale nie przywiazuje wagi do tego,
co mOwi sie na mgj temat w
Rzymie czy w jakimkolwiek innym
miejscu. Dla mnie jest wazne, aby



prowadzic¢ powierzone mi dusze.
Trzeba umie¢ wszystko cierpliwie
znosic¢, z pogoda, nie robhiac
tragedii!

Mniej wiecej w latach
szeScdziesigtych po Rzymie zaczela
krazyc plotka, ze jest umierajacy,
zamKkniety w szpitalu
psychiatrycznym. Widzialem jego
reakcje pelng Bozej milosci i mitosci
wobec 0s6b, ktore wylansowaly to
ordynarne i przykre klamstwo. Tak
komentowal je w naszej obecnosci:
Smier¢? Jaki komfort! Jeszcze, z
laska Boza 1 dopoki On pozostawia
mnie na tej ziemi, musze wydac
wiele wojen, aby rozrzucic to
blogoslawione ziarno Opus Dei, w
shuzbie Kosciola i1 dusz. Mowig, ze
zamknieto mnie w szpitalu
psychiatrycznym, tym dla
wariatow. Oczywiscie, maja racje,
jestem szalony z milosci do Boga i
prosze Go, aby powiekszal to moje
szalenstwo. Dla ksiedza Pralata



Escrivy to pomowienie, ktdre bez
zenady rozpowszechniano po
roznych srodowiskach koscielnych i
Swieckich Rzymu, a nawet
przekroczyto granice i przedostato
sie do innych krajow, rowniez stalo
sie wydarzeniem, w ktorym dostrzegt
dopust Bozej Opatrznosci w celu, aby
jeszcze bardziej wyrzekat sie
wlasnego ja.

W réznych momentach z humorem
mowil, Ze w obliczu Boga widzi
siebie jako marny proch albo jak
worek kosci pozbawionych sil
fizycznych, pelen strupow i nedzy,
jako osobistosc¢ odrazajaca bez
zadnego wdziku. Ale jednoczesnie,
czy moze byc¢ to dla mnie wazne,
jesli wiem, ze Bog mnie kocha, ze
ufa mi, ze Bog postuguje sie mna
takim, jakim jestem, i nie chce da¢
mi nic wiecej tu na ziemi. Jestem
szczesliwy, poniewaz takiego
wlasnie mnie kocha!



Kiedy skarzylem sie na co$ w jego
obecnosci, zazwyczaj zwracal mi
uwage w taki sposob:Jak dlugo
modliliSmy sie w tej konkretnej
sprawie? Jaka byla nasza
modlitwa? Czy byla pelna wiary?
Czy nieustanna? Czy modliliSmy
sie, aby szukac jedynie i1 wylacznie
chwaly Bozej? Kazdego pobudzal,
aby stawac sie cztowiekiem
modlitwy, jednakze szczegolnie kiad}
na to nacisk, gdy rozmawiat z kims,
kto byl odpowiedzialny za dusze.
Prosil nas, abySmy problemy, ktore
nas zajmujga, przedkladali Bogu.
Dopiero wtedy zobaczymy, jak wiele
z nich szybko sie rozwieje, poniewaz
— gdy spojrzymy na nie od strony w
rzeczywistosci nadprzyrodzonej —
w Bozym Swietle odkryjemy ich
pozytywny sens. Dawal nam
przykiad osoby z nosem
przyklejonym do muru o wysokosci
1,7 m. Taka bariera wydaje sie jej nie
do pokonania; ale jesli oddali sie
troche, stwierdzi, ze gdy wezmie



rozbieg, z latwoscia ja
przeskoczy:Tak samo dzieje si¢ z
dzialalnoscia, ktora jest wspierana
modlitwa i widziana z Bozej
perspektywy. Rozumie sie wtedy,
ze wszystkie trudnosci trzeba
przeskakiwac i przezwyciezac z
rozpedem i moca Boga, ktory jest
Panem wszystkiego.

- I w tym kontekscie jest zrozumiaty
optymizm, ktéry przekazywal
swojemu otoczeniu, bez wzgledu jak
ciezkich przeszkod doSwiadczat.

O swoim zyciu w Opus Dei mowit
krotko: To historia Bozego
milosierdzia. Kiedys$ wyrazil to
zwiezle stowami peinymi
wdziecznosci wobec Boga: W kazdej
chwili historii Dziela byly praca,
milosé, lzy, wysilek i zawsze
radosc.

Dlatego wymagal, abySmy go
informowali o problemach, nawet o
tych bardzo powaznych. Stale z



naciskiem potwierdzal, ze jest jego
obowiazkiem znac je, nawet jesli
bedzie musiatl cierpiec. I
zdecydowanie udzielal reprymendy
kazdemu, kto z powodu falszywie
rozumianej mitosci usitowat
zaoszczedzi¢ mu cierpienia.
Wyjasnial nam, ze nie moze
rezygnowac z odpowiedzialnosci i
pomimo wlasnej stabosci powinien
nosic te ciezary z radoscia,
uswiadamiajgc sobie ze Bog zawsze
daje swoje Swiatto poprzez tych,
ktorych wybratl jako pasterzy.

Mowil, ze nie ma réz bez kolcow i
gdy sie je zrywa, czesto nie da sie
unikng¢ ukitucia. W 1956 roku radzit
nam:Drogi Boze nie sa wyslane
wylacznie rozami. Rosna tam takze
ciernie, ktore przemieniaja sie w
roze, kiedy stajemy w obecnosci
Boga. Moze nas kosztowaé¢ to, o co
On nas prosi. Ale wystarczy
powiedziec: Panie, Ty tego chcesz,
wiec ja takze chce tego. I cierpienie



przemienia sie zawsze w rados¢,
poniewaz w taki wlasnie sposob
nasz Pan pragnie z nami obcowac!
W sierpniu 1961 roku, gdy bardzo
cierpiat z powodu sprzeciwow,
powtarzal nam:Z kazdej
przeciwnosci na drodze, takze z
kolcow, trzeba wyciagnac dobry
Bozy smak, ktory sprawia, ze
odbieramy nadprzyrodzona won i
aromat poprzez wydarzenia,
ktorych nawet mozemy nie
rozumiec.

W sierpniu 1972 roku, niezwykle
zwiezle wyrazil motywy swojej
nadziei:Mamy poswieci¢ swoje
zycie, wszystko, kochajac Pana z
calych swoich sil i wiedzac, ze nie
zabraknie okazji do ofiary i
trudnosci w naszej pracy. Ale
zapewniam was, jesli bedziemy tak
zyli, bedziemy szczesliwi:
szczesliwi doswiadczajac
obecnosci Boga i zyjac dla Niego.
Nigdy nie tra¢cmy punktu widzenia



nadprzyrodzonych racji; poniewaz
racje nadprzyrodzone sa
najbardziej rzeczywiste 1
najwazniejsze.

[1] Koscidt katedralny w Saragossie.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/wspomnienia-o-swietym-
josemarii-escrivie-zalozycie/
(08-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/wspomnienia-o-swietym-josemarii-escrivie-zalozycie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wspomnienia-o-swietym-josemarii-escrivie-zalozycie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wspomnienia-o-swietym-josemarii-escrivie-zalozycie/

	Wspomnienia o świętym Josemarii Escrivie - założycielu Opus Dei
	Kapłan, który ukochał świat
	1. Nędzne źródło ubóstwa i miłości
	2. Pieszczoty Boga
	3. On ukochał wolę Bożą
	4. Oświecać Boże drogi na ziemi
	5. Omnia in bonum!


