
opusdei.org

Współpraca: ludzka
praca - Boży plan dla
świata

Czwarty artykuł z cyklu „W
kierunku stulecia”. Niniejszy
artykuł przedstawia obraz
pracy u świętego Josemaríi jako
uczestnictwa w stwórczym
dziele Boga, w ciągłości z
tradycją biblijną i Magisterium.
Daleka od bycia jedynie
instrumentalnym i
zewnętrznym zadaniem, praca
jest aktywną współpracą w
udoskonalaniu świata
stworzonego.



03-06-2025

Od połowy XIX wieku temat pracy i
jej dynamiki zaczął pojawiać się
coraz częściej w refleksji
teologicznej. Był to czas rewolucji
przemysłowej i wielkich zmian
społeczno-kulturowych. Pojawiły się
napięcia między klasami
społecznymi. Życie rodzinne i
wspólnotowe doświadczyło nowych
form organizacji. Wraz z publikacją
encykliki Leona XIII Rerum novarum
(1891), pierwszej z długiej tradycji
encyklik społecznych, stopniowo
rozwijała się społeczna nauka
Kościoła. W pierwszych dekadach XX
wieku narodziła się teologia
rzeczywistości ziemskich, która
wkrótce weszła w kontakt z rodzącą
się teologią świeckich. W tych
samych latach, przed i wokół Soboru
Watykańskiego II,
eksperymentowano z nowymi



formami działań duszpasterskich,
mającymi na celu szerzenie
Ewangelii w nowych okolicznościach
społecznych i zawodowych.

Pytanie o wartość pracy i rolę
działalności ludzkiej w budowaniu
Królestwa Bożego pojawia się na
salach Soboru i jest przedmiotem
nowego i głębokiego rozwinięcia w
Konstytucji Gaudium et spes,
zwłaszcza w numerach 33-39.
Ojcowie soborowi nie boją się
zadawać wymagających pytań:

„Człowiek zawsze starał się swoją
pracą i pomysłowością rozwijać
swoje życie; dziś zaś, zwłaszcza
dzięki wiedzy i technice, rozszerzył
swoje panowanie i wciąż je rozszerza
na całą prawie naturę [...]. W obliczu
tego ogromnego wysiłku,
ogarniającego już cały rodzaj ludzki,
budzą się wśród ludzi pytania: jaki
jest sens i jaka wartość tych
wysiłków? Jak należy używać tych



wszystkich rzeczy? Do jakiego celu
zmierzają wysiłki czy to
poszczególnych ludzi, czy ich
społeczności?” (Gaudium et spes, 33).

W połowie XX wieku pojawiły się
różne dzieła teologiczne, które
poruszały te same pytania.
Zastanawiając się nad sensem pracy
ludzkiej, niektórzy autorzy starają się
wyjaśnić, w jaki sposób perspektywa
chrześcijańska, oświecona przez
tajemnicę paschalną Jezusa
Chrystusa, przyczynia się do
dynamiki postępu społecznego,
technicznego i naukowego. Gdzie
powinna sytuować się nadzieja
chrześcijańska: w budowaniu
Królestwa Chrystusa już obecnego w
historii, w jego przyszłym
wypełnieniu na końcu czasów lub w
jakimś momencie pomiędzy? Skąd
emanuje światło, które nadaje sens
ludzkiej działalności: z tajemnicy
Wcielenia, czy też z jego



eschatologicznego ukierunkowania
ku niebieskiemu Jeruzalem?

Wielu teologów wniosło do tej debaty
swoje własne refleksje. Są wśród
nich Gustave Thils z Teologią
rzeczywistości ziemskich (1946);
Marie-Dominique Chenu, W stronę
teologii pracy (1955); Alfons Auer, 
Chrześcijanin w zawodzie (1966);
Johann Baptist Metz, Teologia świata
(1968) i Juan Alfaro, W stronę teologii
postępu człowieka (1969). Wszyscy są
zgodni co do tego, że działalność
ludzka w świecie ma wymiar
duchowy i że kobieta i mężczyzna,
stworzeni na obraz i podobieństwo
Boga, współpracują czynnie i
dobrowolnie w Jego planie
stworzenia.

W twórczości filozoficznej i
poetyckiej Karola Wojtyły, podobnie
jak później w papieskim magisterium
świętego Jana Pawła II, praca ludzka
zajmuje centralne miejsce. Lubelski



profesor etyki rozwija temat
immanentnego wymiaru pracy w
podmiocie, czyli to, co przyczynia się
do godności osoby i kształtowania jej
tożsamości. W swoich poetyckich
dziełach Wojtyła podkreśla, że
zmęczenie właściwe pracy przekłada
się na wielkoduszność i czułość
wobec tych, którzy z niej korzystają,
ujawniając w ten sposób
zaangażowanie w miłość. Wielkość
pracy materialnej nie leży zatem w
produkcie końcowym, ale w
podmiocie, który ją wykonuje.
Tajemnica Słowa Wcielonego leży u
podstaw zarówno godności osoby,
która pracuje, jak i godności
materiału, który praca przekształca.
Wiele elementów „teologii pracy”
Karola Wojtyły zostanie później
zebranych w encyklice Laborem
exercens (1981), najobszerniejszym i
najgłębszym jak dotąd dokumencie
magisterialnym na temat ludzkiego i
chrześcijańskiego znaczenia pracy.



Na przestrzeni wieków Magisterium
Kościoła towarzyszyło i nadal
towarzyszy problemom, które
wynikają z postępu społecznego i
technicznego, ponieważ
społeczeństwo i dynamika pracy
szybko się rozwijają. Niezwykły
postęp człowieka, zarówno w jego
wiedzy o rzeczywistości, jak i w jego
zdolności do jej przekształcania,
przynosi nowe perspektywy, ale
także nowe wyzwania, które
wymagają moralnego
ukierunkowania.

Godność zakotwiczona w Piśmie
Świętym

Różni autorzy analizowali nauczanie
świętego Josemaríi na temat pracy,
umieszczając je w kontekście
teologicznym i społecznym jego
czasów[1]. Jego pisma nie wdawały się
w dyskusję z teologią swoich czasów,
ani też nie proponowały rozwinięcia
Magisterium Soboru Watykańskiego



II. Założyciel Opus Dei przekazał
jednak specyficzną wizję pracy, która
zasługuje na uważne studiowanie.
Fundamentalne światło, które
otrzymał od Boga, doprowadziło go
do nowego zrozumienia biblijnego
przesłania na temat działalności
człowieka w świecie i dało mu nowe i
głębsze zrozumienie logiki
Wcielenia.

Założyciel Opus Dei obszernie
wypowiadał się na temat obecności
pracy ludzkiej w Piśmie Świętym,
zwłaszcza w Księdze Rodzaju, w
kontekście stworzenia mężczyzny i
kobiety oraz w odniesieniu do
otrzymanego od Boga mandatu do
uprawy i zaludniania ziemi (cf. 
Przyjaciele Boga, nr 57; To Chrystus
przechodzi, 47). Świat, ziemia i
materia są dobrymi
rzeczywistościami, ponieważ wyszły
spod ręki Boga, a istota ludzka jest
powołana do działania zgodnie z
celami, które posiada w zamysłach



Bożych (cf. To Chrystus przechodzi,
112; Rozmowy z Prałatem Escrivá,
114). Święty Josemaría często
korzystał również z ksiąg
mądrościowych, zwłaszcza tych,
które wychwalały ludzkie cnoty,
dobrze wykonaną pracę i mądre
zarządzanie światem otrzymanym
od Boga.

W ekonomii Nowego Testamentu,
naznaczonej radykalną nowością
Wcielenia Słowa, święty Josemaría
wielokrotnie podkreślał, że Jezus z
Nazaretu, prawdziwy Bóg i
prawdziwy człowiek, przyjmując
ludzką naturę, podjął także ludzką
pracę, będąc tektón, rzemieślnikiem,
czego nauczył się w warsztacie Józefa
(cf. To Chrystus przechodzi, 55). Aby
wyjaśnić chrześcijańskie znaczenie
pracy jako sposobu uświęcenia
pośród świata, posłużył się
przykładem pierwszych chrześcijan:
podążając za naukami Jezusa i
apostołów, wykonywali wszelkiego



rodzaju godne i uświęcające zajęcia,
przekształcając społeczeństwo, w
którym żyli, miłością Chrystusa i
czyniąc je bardziej ludzkim (cf. 
Rozmowy..., 24; Bruzda, 320, 490).

O ile średniowiecze nie wypracowało
właściwej „duchowości pracy”, o tyle
nowożytność miała tendencję do
przedstawiania człowieka w opozycji
do Boga, wywyższając jego rozum i
zdolności techniczne jako podstawę
godności i autonomii
przeciwstawionej autorytetowi
Stwórcy. Żaden z tych okresów
historycznych, z kilkoma wyjątkami,
nie oferował teologicznych lub
duchowych ram, które określałyby
człowieka jako współpracownika
stwórczej mocy Boga, kogoś, kto
poprzez swoją pracę uczestniczy w
Jego planie dla świata. Święty
Josemaría był jednak przekonany, że
nowa fundacja, o którą Bóg prosił go,
aby krzewił ją w Kościele, oznaczała
właśnie rozpowszechnienie tej nowej



wizji pracy; a raczej odzyskanie
perspektywy, która na przestrzeni
wieków popadła w zapomnienie.

«Praca jest uczestnictwem w dziele
twórczym, jest więzią jedności z
innymi ludźmi i środkiem
przyczyniania się do postępu całej
ludzkości, jest źródłem środków na
utrzymanie własnej rodziny, jest
okazją do osobistego doskonalenia
się, jest – i bardzo ważne jest, aby
powiedzieć to bardzo wyraźnie –
drogą i ścieżką do świętości,
rzeczywistością uświęcającą i
uświęcaną» (List 14, nr 4).

Godność pracy jest zakorzeniona w
poleceniu, jakie Bóg dał naszym
pierwszym rodzicom, a w ekonomii
Nowego Testamentu – w pracy, którą
Słowo Wcielone podjęło w kontekście
zwykłego życia Świętej Rodziny z
Nazaretu. Ponowne podkreślenie tej
perspektywy jest integralną częścią



misji, którą święty Josemaría
przypisuje nowej fundacji:

«Pan Bóg powołał Opus Dei w roku
1928, by pomogło chrześcijanom
przypomnieć sobie, że — jak uczy
Księga Rodzaju — Bóg stworzył
człowieka, aby pracował.
Przychodzimy by jeszcze raz zwrócić
uwagę na przykład Jezusa, który
przez trzydzieści lat przebywał w
Nazarecie pracując, wykonując
rzemiosło. W rękach Jezusa praca, a
była to praca podobna do tej, jaką
wykonują miliony ludzi na całym
świecie, przekształca się w zadanie
boskie, w pracę odkupienia, w drogę
zbawienia» (Rozmowy..., 55).

Tworzenie w drodze

Ukazywanie pracy ludzkiej jako 
udziału w stwórczej mocy Boga jest
możliwe, gdy uzna się, że stworzenie
ma wewnętrzny wymiar historyczny,
ponieważ jest in statu viae — w
stanie bycia w drodze — a zatem jest



przeznaczone do dopełnienia właśnie
przez pracę. Sugestywnie ilustruje to
pewien fragment Katechizmu
Kościoła Katolickiego (1997):
„Stworzenie ma właściwą sobie
dobroć i doskonałość, ale nie wyszło
całkowicie wykończone z rąk
Stwórcy. Jest ono stworzone "w
drodze" (in statu viae) do ostatecznej
doskonałości, którą ma dopiero
osiągnąć i do której Bóg je
przeznaczył ł» (Katechizm, nr 302).
Sobór Watykański II wyraźnie
potwierdził tę samą perspektywę,
rozwijając ją w różnych punktach
Konstytucji duszpasterskiej Gaudium
et spes, aby wyjaśnić wartość
działalności ludzkiej, jej uprawnioną
autonomię i wyniesienie przez
miłość do tajemnicy paschalnej
Jezusa Chrystusa:

«Dla wierzących jest pewne, że
aktywność ludzka indywidualna i
zbiorowa, czyli ów ogromny wysiłek,
przez który ludzie starają się w ciągu



wieków poprawić warunki swego
bytowania, wzięty sam w sobie
odpowiada zamierzeniu Bożemu […].
Mężczyźni bowiem i kobiety, którzy
zdobywając środki na utrzymanie
własne i rodziny tak wykonują swoje
przedsięwzięcia, by należycie służyć
społeczeństwu, mogą słusznie
uważać, że swoją pracą rozwijają
dzieło Stwórcy, zaradzają potrzebom
swoich braci i osobistym wkładem
przyczyniają się do tego, by w historii
spełniał się zamysł Boży» (Gaudium
et spes, nr 34).

Przedłużając dzieło Stwórcy, istoty
ludzkie, jako stworzenia, nie
uczestniczą w transcendencji Bożego
aktu stwórczego, ale współpracują
przy jego rozwoju w czasie. Ich
udział jest częścią postępu, jaki
stworzenie przeszło i nadal będzie
przechodzić w historii. Czynią to z
kreatywnością, która jest
odzwierciedleniem tego, że zostały



stworzone na obraz i podobieństwo
Boga.

Rozumiana i przedstawiana jako
uczestnictwo w boskiej mocy, praca
przestaje być zwykłą działalnością
zewnętrzną i przejściową,
ograniczoną do zaspokajania potrzeb
materialnych. Nie można jej również
zredukować do ciężaru nieuchronnie
nałożonego na człowieka, źródła
jedynie zmęczenia i stresu: chociaż
taka koncepcja jest powszechna,
przyjęcie jej oznacza przyjęcie
błędnej perspektywy teologicznej i
antropologicznej:

„Musimy być świadomi, że praca jest
wspaniałą rzeczywistością i jest ona
dla nas nieuchronnym prawem,
któremu w taki czy inny sposób
wszyscy jesteśmy poddani,
jakkolwiek niektórzy chcieliby się
spod tego wyłamać. Zapamiętajcie to
sobie: obowiązek pracy nie jest
następstwem grzechu



pierworodnego, ani też nie jest
wynalazkiem czasów współczesnych.
Praca jest niezbędnym środkiem,
który Bóg powierza nam na ziemi.
Ma ona wypełnić nasze dni i uczynić
z nas uczestników stwórczej mocy
Boga tak, byśmy mogli zapewnić
sobie byt i równocześnie zbierać
«plon na życie wieczne» (J 4, 36):
«gdyż człowiek rodzi się by
pracować, jak ptak — by unieść się w
górę» (Hi 5, 7 [w przekładzie
Wujka])” (Przyjaciele Boga, 57).

Chrześcijaństwo zachęca nas zatem
do zmiany naszego stosunku do
pracy. Redukcjonistycznym
poglądem byłoby traktowanie jej
jedynie jako nieuniknionej
konieczności, bez której chcielibyśmy
się obejść, lub jako przeszkody w
realizacji naszych pragnień i naszej
osobowości. Przeciwnie,
antropologia biblijna przedstawia ją
jako inteligentny wkład w postęp
stworzenia, twórcze posłannictwo,



które Bóg dał pierwszym istotom
ludzkim przed grzechem Adama:

«Od początku swego istnienia — nie
jest to moim wymysłem — człowiek
musiał pracować. Wystarczy
otworzyć pierwsze strony Pisma
świętego. Możemy tam przeczytać, że
zanim grzech przyszedł na świat, a w
jego następstwie śmierć, wszelkie
cierpienia i nędza, Bóg ulepił Adama
z ziemskiej gliny i stworzył dla niego
i jego potomstwa ten piękny świat, ut
operaretur et custodiret illum (Rdz 2,
15), aby go uprawiał i
doglądał» (Przyjaciele Boga, 57).

Kontynuacja stwarzania poprzez
własną pracę nie jest jednak
procesem automatycznym. Nie jest to
kwestia mechanicznego wstawiania
ludzkiej aktywności w Boży akt
stwórczy, który przebiega przez
historię. Aby uczestniczyć w dziele
stwórczym poprzez swoją pracę,
człowiek musi być posłuszny



Duchowi Świętemu, Duchowi
stwórczemu i utożsamiać się z
Jezusem Chrystusem, podmiotem
rekapitulacji i pojednania świata z
Bogiem. Aby naprawdę
współpracować w Bożym działaniu,
czy to w dziele stworzenia,
odkupienia czy uświęcenia,
konieczne jest bycie w stanie łaski,
która objawia aktualność Bożej
miłości w podmiocie. Krótko mówiąc,
tylko będąc mężczyznami i kobietami
modlitwy i przekształcając pracę w
modlitwę (cf. Bruzda, 497; Przyjaciele
Boga, 64-67), praca staje się
«miejscem spotkania naszej woli ze
zbawczą wolą naszego niebieskiego
Ojca» (List 6., nr 13).

Program o takiej skali może być
zrealizowany, jeśli praca ta stanie się
częścią życia modlitewnego tych,
którzy ją wykonują, jako temat ich
dialogu z Bogiem. Tylko w ten sposób
można utożsamić wolę tych, którzy
pracują, z wolą Bożą: rozumie się,



gdzie i jak praktykować miłość i inne
cnoty chrześcijańskie, otrzymuje się
światło, by zrobić rachunek
sumienia, kieruje się swoją
działalność ku prawdzie i dobru,
promuje się programy służące dobru
wspólnemu i szerzeniu Ewangelii
Jezusa Chrystusa.

Nadanie światu postaci Chrystusa

Medytując nad pracą i czyniąc ją
przedmiotem osobistej modlitwy,
chrześcijanin uczy się włączać swoją
działalność w dzieło stworzenia i
zbawienia. Podążając za
natchnieniami Ducha Świętego, może
przemieniać świat, nadając mu
postać Jezusa Chrystusa, a tym
samym przekształcając ludzką pracę
w opus Dei, dzieło Boga. Takie jest
głębokie znaczenie stwierdzenia
świętego Josemaríi, że praca jest osią,
wokół której koncentruje się świętość
i apostolstwo tych, którzy przylgnęli
do nowej fundacji wzniesionej przez



Boga za jego pośrednictwem (por.
List 31, nry 10-11).

Centralne miejsce pracy nie jest
jedynie okolicznościowe, ponieważ
cnoty i apostolstwo rozwijają się
zazwyczaj w kontekście relacji i
miejsc związanych z działalnością
zawodową każdej osoby. Jest ona
przede wszystkim centralnym 
elementem projektu, ponieważ
porządkuje rzeczywistość ziemską
Bogu właśnie na podstawie tego, co
chrześcijanin pojmuje,
urzeczywistnia i wprawia w ruch
poprzez swoje dzieło.

Znajdujemy się w świecie w
budowie, w otwartej historii. Dlatego
konieczne jest słuchanie Ducha, aby
w zmieniających się sytuacjach
życiowych zrozumieć, jak nadać
ludzkiemu dziełu postać Chrystusa – 
forma Christi. „Zabierając się do
pracy, bez względu na jej charakter,
dokonujcie, moje Dzieci,



sprawdzenia, w obecności Boga, czy
duch, który inspiruje to zadanie, to w
rzeczywistości duch chrześcijański,
mając na uwadze, że zmiana
okoliczności historycznych — z
modyfikacjami, jakie wprowadza do
struktury społeczeństwa — może
sprawić, że to, co było sprawiedliwe i
dobre w określonym momencie,
przestało takim być. Stąd powinna w
Was być nieustannie owa
konstruktywna krytyka, która
uniemożliwia paraliżujące i zgubne
działanie inercji” (List 29, nr 18)
Chrześcijanie, którzy są jeszcze w
drodze do miasta Bożego, są
powołani, na mocy powołania
chrzcielnego, do budowania miasta
ludzi (cf. Przyjaciele Boga, 210).
Dlatego należy doceniać wszystkie
aspekty, które przyczyniają się do
postępu ludzkości: wiedzę, technikę,
sztukę, naukę (cf. Bruzda, 293).

Pozytywna wizja postępu i badań
naukowych, będąca owocem



pojmowania pracy jako udziału w
zamyśle Boga wobec świata, nie
pomija słusznej troski o kwestie
etyczne, jakie może rodzić postęp
naukowy i techniczny. Duch
chrześcijański sugeruje jednak, że
należy zwrócić uwagę przede
wszystkim na formację i cnoty tych,
którzy pracują, aby potrafili działać
odpowiedzialnie w poszukiwaniu
prawdy i dobra. Dla chrześcijanina
oznacza to osiągnięcie dojrzałej
syntezy między wiarą i rozumem,
etyką i techniką, postępem
naukowym i postępem człowieka.
Jest to inspirowane zarówno
chrześcijańskim optymizmem, jak i
żarliwą miłością do świata, który
wyszedł dobry z rąk Boga i został
powierzony opiece i udoskonalaniu
go przez pracę ludzi. (cf. Rozmowy...,
nr 23, 116-117).

«Pan chciał, abyśmy jako Jego dzieci,
które otrzymały dar wiary,
przejawiali pierwotną,



optymistyczną wizję stworzenia,
umiłowanie świata, które pulsuje w
chrześcijaństwie. –Dlatego nigdy nie
powinno zabraknąć ci zapału w
twojej pracy zawodowej ani w
wysiłku, jaki wkładasz w budowanie
doczesnego miasta» (Kuźnia, 703).

Jako ojciec specyficznej drogi
kościelnej i nowej fundacji, myślenie
świętego Josemaríi o roli ludzkiej
pracy w Bożych planach znajduje
odzwierciedlenie nie tylko w jego
licznych naukach na temat
duchowego i teologicznego znaczenia
pracy, ale także w wielu dziełach
zainspirowanych przez niego i
promowanych przez jego synów i
córki na całym świecie.

Przekazywanie pozytywnej wizji
godności pracy, jaką przekazały nam
pisma i nauczanie założyciela Opus
Dei, ma bardzo ważne konsekwencje
dla psychologii współczesnego
człowieka, jego życia społecznego i



organizacji jego czasu. W
rzeczywistości praca pozostaje polem
napięć i wyzwań: rodzi konflikty w
godzeniu pracy zawodowej z życiem
rodzinnym, a także w relacji między
wysiłkiem związanym z pracą a
koniecznym odpoczynkiem, do czego
jesteśmy wezwani, aby je
rozeznawać i integrować. Co więcej,
życie etyką opartą na
sprawiedliwości staje się trudne w
środowisku relacji często
naznaczonych egoizmem,
samozadowoleniem i nadmierną
pogonią za zyskiem.

Wszystko to pozwala nam zrozumieć,
że w historii naznaczonej grzechem
człowieka współpraca w zadaniu
polegającym na ukończeniu świata
stworzonego in statu viae oznacza
również uporządkowanie tego, co
nieuporządkowane, uzdrowienie
tego, co grzech zranił. Krótko
mówiąc, oznacza to uczestnictwo w
odkupieńczym dziele Chrystusa (cf.



To Chrystus przechodzi, 65, 183).
Takie uczestnictwo jest samo w sobie
darem Bożym i staje się możliwe
tylko wtedy, gdy we własnym życiu
człowiek odrzuca grzech i żyje w
łasce, jako dziecko Boże prowadzone
przez Ducha Świętego. 

Kolejny artykuł poświęcony będzie
refleksji nad historycznym
wymiarem ludzkiej pracy, sytuując ją
na styku stworzenia i odkupienia.

Cykl ten jest koordynowany przez
prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Ma też
innych współpracowników, z których
niektórzy są profesorami na
Papieskim Uniwersytecie Świętego
Krzyża (Rzym).

[1] J.L. Illanes, Uświęcenie pracy
(1980); "Trabajo" (2013), w: 
Diccionario de san Josemaría Escrivá
de Balaguer; Przed Bogiem i w



świecie. Uwagi do teologii pracy
(1997); P. Rodríguez, Vocación,
trabajo, contemplación (1986); E.
Burkhart - J. López, Życie codzienne i
świętość w nauczaniu świętego
Josemaríi, t. III, rozdz. 7 (2013); G.
Faro, Il lavoro nell'insegnamento del
Beato Josemaría Escrivá (2000); A.
Aranda, " Identidad cristiana y
configuración del mundo. La fuerza
configuradora de la secularidad y del
trabajo santificado " (2002), w: La
grandezza della vita quotidiana, t. 1.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wspolpraca-ludzka-praca-
bozy-plan-dla-swiata/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wspolpraca-ludzka-praca-bozy-plan-dla-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wspolpraca-ludzka-praca-bozy-plan-dla-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wspolpraca-ludzka-praca-bozy-plan-dla-swiata/

	Współpraca: ludzka praca - Boży plan dla świata

