
opusdei.org

Wolni, aby budować
przyszłość

"Bycie wolnym nie jest
wyłącznie prawem. Zawiera
ono również odpowiedzialność,
która powinna prowadzić
chrześcijan do włączania się w
sprawy społeczne". Artykuł na
temat odpowiedzialności
społecznej chrześcijanina.

26-04-2018

Chcę, abyście byli buntownikami
wolnymi od wszelkich więzów,
ponieważ chcę — Chrystus tego chce!



— abyście byli dziećmi Bożymi
(Przyjaciele Boga, nr 38).

Święty Josemaria niestrudzenie
starał się zachęcić wszystkie osoby, z
którymi miał kontakt, aby zdobywały
się na bycie wolnymi nawet za cenę
ryzyka i odpowiedzialności, które
wolność niesie ze sobą. Nakłaniał,
aby nie tylko jej bronić, ale i
przyjmować na swe barki tę wolność,
którą ostatecznie dla nas wszystkich
zdobył Chrystus; przyjmować bez
wyczekiwania, aż udzieli nam jej
ktoś inny, w szczególności
ustanowiona w sferze politycznej
władza.

To jest jeden z kluczy do zrozumienia
wielkości zwykłego życia. Każdy
mężczyzna i każda kobieta powinni
codziennie wzrastać w tym, co jest
sednem ich godności: w ich osobistej
wolności dzieci Bożych.

W ciągu swojego życia św. Josemaria
mógł obserwować z bólem wiele



zjawisk kulturowych i społecznych,
które powodowały silną
depersonalizację: mistyfikacje,
różnego rodzaju alienacje,
totalitaryzmy i dyktatury, deformacje
spowodowane przez klerykalizm ...
Wobec tych ataków na osobę i jej
wolność św. Josemaria reagował z
chrześcijańskim wyczuciem, biorąc
w obronę godność każdej istoty
ludzkiej.

Przykładem jego stanowczości w
obronie wolności wszystkich
mężczyzn i kobiet jest artykuł
«Bogactwa wiary», który ukazał się w
jednym z madryckich dzienników w
roku 1969.

Zarówno jemu – jak i nam –
przypadło żyć w paradoksalnej
sytuacji kulturowej, kiedy silne
poczucie wolności łączy się ze
świadomością tego, iż często marnuje
się ją na różne sposoby. Jednym z
nich pozostaje ułomna wizja



wolności rozumianej jako czysta
możliwość wyboru, wolności
odłączonej od doskonałości, która
przecież jawi się niezmiennie jako
cel dążeń i powołanie każdej osoby.

Wśród wielu nam współczesnych
można zaobserwować również
rezygnację z wolności osobistej w
obliczu zadania budowy
społeczeństwa. Kolejne zjawisko to
pewien typ depersonalizacji, która
pociąga za sobą praktykowanie
wolności nieświadomie zbywanej na
rzecz innych instancji.

Często władza państwowa przejmuje
na siebie zaspakajanie wszelkich
potrzeb obywateli, usypiając ich
odpowiedzialną wolność. Wielu ludzi
– zachowując szeroką gamą
możliwości wyboru w sprawach
mniejszej wagi – jest tylko
minimalnie, dlatego że wydają się
wyzbyci prawa do myślenia o
fundamentalnych kwestiach



kształtujących różne style życia, a
także nieświadomi tego, że ich prawo
do odpowiedniej informacji jest
naruszane przez różne ukryte
mechanizmy.

Wobec możliwości niektórych
struktur władzy, rynku, komunikacji
liczne osoby postrzegają siebie
samych jako ludzi zmuszonych do
pogrążenia się w anonimowości;
nieświadomie dają się one zamknąć
w sferze prywatności, tracąc swoją
kondycję aktywnych podmiotów
kreujących społeczeństwo w sferze
pracy zawodowej czy w dziedzinie
postępu ludzkości.

Swoją nauką święty Josemaria
pomaga bronić się przed taką
abdykacją wolności i
odpowiedzialności; pomaga wyjść
poza krąg życia zamkniętego
wyłącznie w obszarze pracy i
rodziny. Wolność – według
Założyciela Opus Dei – jest w sensie



zasadniczym i radykalnym wolnością
wobec Boga i dla Boga, dlatego ściśle
wiąże się z działaniem twórczym,
które powinno rozwijać się i
wzrastać w aktywności człowieka
stworzonego na obraz i
podobieństwo Boże.

Z wolnością powiązana jest
odpowiedzialność, natomiast w
anonimowości, która jest właściwa
mistyfikacjom, zatraca się osobista
odpowiedzialność – pozostają
jednostki wywłaszczone ze swego
fundamentalnego charakteru osób.

Św. Josemaria starał się wydobyć
osoby z tej anonimowej masy, którą
tworzą jednostki pozostające w
stanie odosobnienia i pozbawione
autentycznej relacji personalnej z
Bogiem i z innymi ludźmi.

Jako mistrz życia chrześcijańskiego
pragnął kształtować osoby wolne,
dzieci Boże, które będą walczyć o to,
aby być z Chrystusem na krzyżu,



które będą starały się dobrowolnie
odpowiedzieć na oddanie i
ogołocenie się Boga – ochoczym
oddaniem się ich samych.

Dlatego rozważając o osobistej
wolności, św. Josemaria zachęcał do
tego, aby chrześcijanie angażowali
się wraz z innymi współobywatelami
w działalność najróżniejszych
stowarzyszeń, związków, partii
politycznych, starając się brać udział
w podejmowaniu decyzji, od których
zależy teraźniejszość i przyszłość
społeczeństwa.

Wiele razy wyraził to w ten sposób: 
W wolności i zgodnie z twoim
zainteresowaniem oraz zdolnościami
działaj aktywnie i skutecznie w
godziwych stowarzyszeniach
społecznych oficjalnych bądź
prywatnych swojego kraju, kierując
się w pełni duchem chrześcijańskim:
takie organizacje zawsze mają



znaczenie dla doczesnego i wiecznego
dobra ludzi (Kuźnia, nr 717).

Wielkie wyzwania historii powinny
trafiać do takich chrześcijan, którzy
są przygotowani i świadomi tego, iż
potrafią identyfikować się z
Chrystusem na Krzyżu,
wybawiającym i uwalniającym ze
zniewoleń. My, dzieci Boże, tacy sami
obywatele jak inni, winniśmy “bez
kompleksów” uczestniczyć we
wszystkich uczciwych ludzkich
inicjatywach i organizacjach, aby
Chrystus był tam obecny.

Pan nasz zażąda od nas
szczegółowego zdania sprawy, jeśli z
powodu opieszałości bądź
wygodnictwa, każdy z nas
dobrowolnie nie będzie się starał brać
udziału w dziełach i decyzjach
ludzkich, od których zależy
teraźniejszość i przyszłość
społeczeństwa (Kuźnia, nr 715).



Pośród konkretnych form takiego
pojmowania wolności w życiu
człowieka i chrześcijanina znajduje
się heroiczna obrona obszaru spraw
podlegających opiniowaniu na
płaszczyźnie zawodowej, w świecie
idei politycznych, społecznych,
ekonomicznych, kulturalnych,
teologicznych, filozoficznych czy
artystycznych.

Święty Josemaria zawsze podkreślał
istnienie słusznego i zdrowego
pluralizmu właściwego dla
mentalności świeckiej, to znaczy tego
charakterystycznego sposobu
myślenia, który wolność postrzega
jeden ze swoich podstawowych
elementów i tę koncepcję wolności
przeciwstawiał klerykalizmowi, a
także laicyzmowi sekularyzującemu.
Obydwie te postawy nie
przestrzegają słusznej autonomii
rzeczywistości doczesnej ani natury i
praw zawartych przez Boga w
stworzeniach. Kiedy rozumie się do



głębi wartość wolności, kiedy z pasją
miłuje się ten boski dar duszy, wtedy
miłuje się też pluralizm, który
wolność niesie z sobą (Rozmowy z
prałatem Escriva, nr 98).

Na tym obszarze św. Josemaria
musiał płynąć pod prąd, rozwijając
horyzonty wolności i zakorzeniając
je w fundamencie teologicznym, a
także krzewiąc z całą mocą wolność
jako podstawową cechę
charakterystyczną wiernych
świeckich.

To nie implikuje stwierdzenia, jakoby
pośród kleru czy też pośród
zakonników nie istniała wolność.
Chodzi tu raczej o podkreślenie, iż
działalność chrześcijan świeckich 
jako chrześcijan w świecie powinna
odznaczać się wolnością i że to
logiczne: chodzi o wolność
chrześcijańską kierującą się wiarą, a
zwłaszcza Prawdą, którą jest
Chrystus.



Jedno ze sformułowań św. Josemarii
dobitnie wyraża tę myśl: w sprawach
doczesnych nie ma dogmatów
(Artykuł Bogactwa wiary,
opublikowany w czasopiśmie ABC,
Madryt, 2 XI 1969). Nie pragnął tym
podtrzymywać jakiegoś «liberalizmu
chrześcijańskiego» polegającego na
oddzieleniu działalności świeckiej
(polityki, nauki, sztuki) od wiary,
relegowanej do życia pobożnego i do
teologii. Nic nie byłoby bardziej
sprzeczne z jego myśleniem.

Zawsze z wielką mocą utrzymywał –
to część jego przesłania o uświęcaniu
pracy i struktur doczesnych – że
wiara chrześcijańska powinna
oświetlać wszelkie problemy świata
tego i że chrześcijanin nie przestaje
nim być, kiedy zostanie
parlamentarzystą, lekarzem,
architektem czy gospodynią
domową.



Powszechnie wiadomo, jak św.
Josemaria bronił wolności wiernych
Opus Dei. Często podkreślał w
komentarzach, że w Prałaturze
można zachowywać różnego typu
postawy polityczne, byle nie
sprzeciwiały się one wierze
katolickiej. Nawet więcej –
podkreślał, iż pluralizm ten jest
wyrazem dobrego ducha (Rozmowy z
prałatem Escriva, nr 98).

To oznacza, że dla niego znakiem
doskonałości był fakt, iż wśród ludzi
z Opus Dei panuje różnorodność
wizji politycznych i całą
stanowczością mówił, że nie pasują
tu członkowie, którzy chcieliby
narzucać dogmaty dotyczące spraw
doczesnych.

Dążenie do wiązania wiary
chrześcijańskiej z jakimś
konkretnym programem w
dziedzinie spraw doczesnych, nawet
jeśli zawierałby on dobre i



upragnione rozwiązania, byłoby
formą klerykalizmu. Klerykalizm
taki Święty Josemaria przekreślał
stanowczo jako objaw tyranii,
ponieważ niweczyłby on osobistą
wolność innych ludzi.

Miłość do wolności prowadziła go do
hojnego udzielania bardzo starannej
formacji – również w zakresie
teologii – dzięki czemu potem każdy
wierny mógł swobodnie poruszać się,
uświęcając pracę i prowadząc
działalność apostolską – bez
wyczekiwania na polecenia. I w tym
punkcie, i w wielu innych był on –
bez zabiegania o oryginalność –
prawdziwym nowatorem.

Nie idzie w parze z godnością ludzką
staranie się o ustalenie absolutnych
prawd w sprawach, w których na siłę
każdy musi rozpatrywać rzeczy ze
swojego punktu widzenia, według
swoich osobistych interesów, swoich
preferencji kulturalnych i według



własnego szczególnego
doświadczenia (Artykuł Bogactwa
wiary, opublikowany w czasopiśmie 
ABC, Madryt, 2 X 1969).

Taka okoliczność bywa dostrzegana –
odpowiednio – jako przejaw
skończoności ludzkiej. Zwróćmy
jednak uwagę na to, jak uwidacznia
się tu jeden z elementów godności
ludzkiej. Św. Josemaria stawia akcent
na godność ludzką wyrażoną w
bogactwie poznawczym otwieranym
przez horyzont myślowy innych:
roszczenie do ustalania «prawd
absolutnych» w tych kwestiach
oznaczałoby przeto zubożenie, utratę
wiary w możliwość wkładu innych w
prawdę, co sprzeciwiałoby się
godności ludzkiej.

Dlatego dochodzi do wniosku, iż
niekiedy wiele rozwiązań można
uznać za dobre, a nawet je
zharmonizować. Św. Josemaria
mawiał, że mamy obowiązek (i to ma



go każdy) posiadania własnego
zdania w sprawach doczesnych i że
nie ma powodu, aby wszyscy myśleli
tak samo. Wiele różnych opinii może
bowiem zawierać rozwiązania dobre
i szlachetne, wynikające z
poświęcenia i zasługujące na respekt
wszystkich.

W ten sposób Założyciel dochodzi do
stwierdzenia, że jest nie tylko
możliwe, iż jakaś osoba się pomyli,
lecz i to jest możliwe, że rację mają
inni. Przedmiot, który jednemu
wydaje się wklęsły, tym, którzy
spoglądają na niego z innej
perspektywy, będzie wydawał się
wypukły.

Dobrze jest przypomnieć, że św.
Josemaria rozpatruje wolność w jej
najgłębszym wymiarze pod
wpływem światła Ducha Świętego,
które pozwoliło mu odczuć i w jakiś
sposób pojąć dziecięctwo Boże. Bycie



dziećmi Bożymi oznacza bycie
osobami wolnymi.

Wolność dzieci Bożych jest owocem
kenozy (gr. kénōsis – ogołocenie –
uniżenie się Słowa). Krzyż, na
którym Jezus w sposób najbardziej
wysublimowany i z całkowitą
wolnością wypełnia swoją
nieskończoną miłość wobec woli
Ojca oraz uwalnia wszystkich ludzi
przez swoją Mękę i Śmierć, jest
miejscem zwycięstwa
Zmartwychwstania. Trynitarny
strumień miłości dochodzi do szczytu
w Męce i jest tym źródłem miłości, z
którego pije chrześcijanin i z którym
ma się identyfikować.

Kiedy nadchodzi godzina wyznaczona
przez Boga na wybawienie ludzkości z
niewoli grzechu, widzimy Jezusa
Chrystusa w Getsemani, jak boleśnie
cierpi, aż wypływa zeń krwawy pot
(por. Łk 22, 44), jak z poddaniem



składa siebie na ofiarę, której domaga
się Ojciec. (Przyjaciele Boga, nr 25).

Ta spontaniczna i przepełniona
oddaniem akceptacja ofiary jest
wypełnieniem wolności w
najwyższym stopniu i wyrazem
dominacji pragnienia służenia
ludzkości. W taki sposób Chrystus
zdobył nam wolność.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wolni-aby-budowac-
przyszosc/ (02-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wolni-aby-budowac-przyszosc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wolni-aby-budowac-przyszosc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wolni-aby-budowac-przyszosc/

	Wolni, aby budować przyszłość

