
opusdei.org

Wniebowzięcie

Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli . Maryja została
przez Boga wzięta z ciałem i
duszą do nieba. Radość panuje
wśród aniołów i wśród ludzi.
Skąd ta wewnętrzna radość,
której dziś doświadczamy,
kiedy zdawałoby się, że serce
chce się wyrwać z piersi, a
dusza przepełniona jest
pokojem?

28-01-2014

Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli . Maryja została przez



Boga wzięta z ciałem i duszą do
nieba. Radość panuje wśród aniołów
i wśród ludzi. Skąd ta wewnętrzna
radość, której dziś doświadczamy,
kiedy zdawałoby się, że serce chce
się wyrwać z piersi, a dusza
przepełniona jest pokojem? Otóż
obchodzimy wyniesienie do chwały
naszej Matki i to normalne, że my, Jej
dzieci, odczuwamy szczególną
radość, widząc jak oddaje Jej cześć
Trójca Przenajświętsza.

Chrystus, Jej najświętszy Syn, nasz
Brat, dał nam Ją na Kalwarii jako
Matkę, kiedy powiedział do św. Jana:
Oto Matka twoja . My zaś przyjęliśmy
Ją, razem z ukochanym uczniem, w
tamtej chwili niezmiernej boleści.
Najświętsza Maryja Panna przyjęła
nas w bólu, kiedy wypełniło się
dawne proroctwo: a Twoją duszę
miecz przeniknie . Wszyscy jesteśmy
Jej dziećmi; Ona jest Matką całej
ludzkości. A teraz ludzkość
wspomina Jej niewysłowione



Wniebowzięcie: Maryja, zostaje
wzięta do nieba, Córka Boga Ojca,
Matka Boga Syna, Oblubienica Boga
Ducha Świętego. Ponad Nią tylko
Bóg.

Tajemnica miłości

Oto tajemnica miłości. Umysł ludzki
nie może tego ogarnąć. Tylko wiara
zdoła wyjaśnić, w jaki sposób
stworzenie zostało wyniesione do tak
wielkiej godności, tak iż stało się
ośrodkiem miłości, skupiającym w
sobie upodobanie Trójcy
Przenajświętszej. Wiemy, że jest to
Boża tajemnica. Ale jeśli chodzi o
naszą Matkę, jesteśmy skłonni
zrozumieć więcej – jeśli tak można
powiedzieć – niż w pozostałych
prawdach wiary.

Jak byśmy postąpili, gdybyśmy mogli
wybrać sobie matkę? Myślę, że
wybralibyśmy tę, którą mamy,
napełniając ją wszelkimi łaskami. To
właśnie uczynił Chrystus: skoro jest



Wszechmogący, Najmądrzejszy i jest
samą Miłością , Jego moc spełniła
wszystkie Jego pragnienia.

Zauważcie, jak dawno już
chrześcijanie odkryli tę
argumentację: Wypadało – pisze św.
Jan Damasceński – aby Ta, która
wydając na świat Zbawiciela,
zachowała nieskalane dziewictwo,
także po śmierci pozostała nietknięta
skażeniem ciała. Wypadało, aby Ta,
która w swym łonie nosiła Stwórcę,
który stał się Dziecięciem, została
przyjęta do Boskich przybytków.
Wypadało, by Oblubienica Ojca
zamieszkała w niebieskich
komnatach. Wypadało, aby Ta, która
patrzyła na swego Syna na Krzyżu i
której serce przeszył ból, od którego
była wolna w chwili porodu, oglądała
Go zasiadającego po prawicy Ojca.
Wypadało, aby Matka Boga miała
wszystko to, co należy do Jej Syna,
aby jako Matka i Służebnica Boga



była czczona przez wszystkie
stworzenia .

Teologowie często przytaczali
podobny argument, mający na celu
zrozumienie w jakiś sposób sensu
tego ogromu łask, jakie posiada
Maryja, a których kulminacją jest
Wniebowzięcie. Mówią wypadało,
Bóg mógł tego dokonać, więc i
dokonał . Jest to najklarowniejsze
wytłumaczenie przyczyny, dla której
Pan udzielił swojej Matce, od
pierwszej chwili Jej Niepokalanego
Poczęcia, wszelkich przywilejów.
Była wolna od mocy szatana; jest
piękna – tota pulchra! – czysta,
przeczysta na duszy i ciele.

Tajemnica cichego poświęcenia

Zauważcie jednak, że o ile Bóg
zechciał wywyższyć swoją Matkę, o
tyle jest równie pewne, że nie zostało
Maryi oszczędzone w czasie Jej
ziemskiego życia ani doświadczenie
cierpienia, ani zmęczenie pracą, ani



światłocienie wiary. Owej kobiecie,
która pewnego dnia zaczęła
wykrzykiwać pochwały na cześć
Jezusa, wołając: Błogosławione łono,
które Cię nosiło i piersi, które ssałeś,
Pan odpowiada: Owszem, ale
przecież błogosławieni ci, którzy
słuchają Słowa Bożego i zachowują
je . Była to pochwała Jego Matki, Jej
fiat , Jej niech się stanie – szczerego,
pełnego oddania, doprowadzonego
aż do ostatnich konsekwencji, które
nie okazało się w widowiskowych
czynach, lecz w ukrytym i cichym
poświęceniu każdego dnia.

Rozważając te prawdy, rozumiemy
nieco lepiej Bożą logikę; zdajemy
sobie sprawę, że nadprzyrodzona
wartość naszego życia nie zależy od
tego, czy wspaniałe czyny, jakie
czasem wytwarza nasza wyobraźnia,
staną się rzeczywistością, lecz od
wiernego przyjęcia woli Bożej, od
hojnej postawy w codziennych,
małych poświęceniach.



Żeby być ludźmi Bożymi, żeby być
przebóstwionymi, powinniśmy
najpierw być bardzo ludzcy,
przeżywając w obliczu Boga naszą
kondycję zwykłych ludzi, uświęcając
tę pozorną małość. Tak właśnie żyła
Maryja. Pełna łaski, ta, która jest
przedmiotem Bożego upodobania, ta,
która jest ponad aniołami i świętymi,
prowadziła normalne życie. Maryja
jest stworzeniem takim jak my, z
sercem takim jak nasze, zdolnym do
zachwytu i do radości, do cierpienia i
do łez. Zanim Gabriel oznajmi Jej
Bożą wolę, Maryja nie wie, że od
wieków została wybrana na Matkę
Mesjasza. Uważa się za pełną
uniżenia : dlatego później z głęboką
pokorą przyznaje, że wielkie rzeczy
uczynił w Niej Wszechmocny .

Czystość, pokora i hojność Maryi
kontrastują z naszą nędzą, z naszym
egoizmem. Rozsądne jest więc,
żebyśmy zauważywszy to, poczuli się
przynagleni do naśladowania Jej;



jesteśmy stworzeniami Boga, tak jak
Ona, i wystarczy, żebyśmy starali się
być wierni, żeby i w nas Pan dokonał
wielkich rzeczy. Nasza małość nie
będzie przeszkodą: ponieważ Bóg
wybiera to, co jest niewiele warte,
aby w ten sposób bardziej jaśniała
moc Jego miłości .

Naśladować Maryję

Nasza Matka jest wzorem
odpowiedzi na łaskę i, kiedy
będziemy kontemplować Jej życie,
Pan udzieli nam światła, żebyśmy
umieli przebóstwić nasze codzienne
życie. W ciągu roku, kiedy
obchodzimy święta maryjne, jak
również w licznych momentach
każdego dnia, my, chrześcijanie,
często myślimy o Maryi. Jeśli
wykorzystamy te chwile,
wyobrażając sobie, jak by się
zachowała nasza Matka w zajęciach,
które mamy do wykonania, krok po
kroku będziemy się od Niej uczyć: a



w końcu upodobnimy się do Niej, tak
jak dzieci są podobne do swojej
matki.

Po pierwsze, trzeba naśladować Jej
miłość. Miłość, która nie ogranicza
się do uczuć: powinna być w
słowach, ale przede wszystkim w
czynach. Maryja nie tylko
powiedziała fiat, lecz przez całe życie
wypełniała wiernie to stanowcze i
nieodwołalne postanowienie. Tak
samo i my: kiedy miłość Boga
przynagli nas i rozpoznamy Jego
wolę, powinniśmy zobowiązać się do
bycia wiernymi, lojalnymi i
faktycznie takimi być. Ponieważ nie
każdy, który Mi mówi «Panie,
Panie!», wejdzie do królestwa
niebieskiego, lecz ten, kto spełnia
wolę mojego Ojca, który jest w
niebie .

Powinniśmy naśladować Jej
przyrodzoną i nadprzyrodzoną
elegancję. W historii zbawienia jest



Ona istotą uprzywilejowaną: w
Maryi Słowo stało się ciałem i
zamieszkało wśród nas . Była
dyskretnym świadkiem, który
pozostaje niezauważony; nie lubiła
przyjmować pochwał, ponieważ nie
pragnęła własnej chwały. Maryja
uczestniczy w tajemnicach
dziecięctwa swojego Syna, w
tajemnicach, jeśli tak można
powiedzieć, zwyczajnych: w czasie
wielkich cudów i aplauzu tłumów –
znika. W Jerozolimie, kiedy Chrystus
– jadący na osiołku – jest
wychwalany jako Król, nie ma Maryi.
Pojawia się jednak znowu obok
Krzyża, kiedy wszyscy uciekają. Ten
sposób postępowania ma
mimowolny posmak wielkości, głębi,
świętości Jej duszy.

Starajmy się uczyć, idąc za Jej
przykładem w posłuszeństwie Bogu,
w tym delikatnym połączeniu służby
i panowania. W Maryi nie ma nic z
postawy panien głupich, które są



posłuszne, ale w sposób bezmyślny.
Najświętsza Maryja Panna z uwagą
słucha tego, czego pragnie Pan,
rozważa to, czego nie rozumie, pyta o
to, czego nie wie. Potem oddaje się
cała pełnieniu woli Bożej: Oto Ja
służebnica Pańska, niech Mi się
stanie według Twego słowa . Czy
widzicie, jakie to wspaniałe? Maryja,
nauczycielka całego naszego
postępowania, uczy nas teraz, że
posłuszeństwo Bogu nie jest
służalczością, nie zniewala sumień:
porusza nas wewnętrznie, żebyśmy
odkryli wolność dzieci Bożych .

Szkoła modlitwy

Pan pozwolił wam zapewne odkryć
tyle innych cech wiernej odpowiedzi
Najświętszej Maryi Panny, które
same przez się zapraszają, by wziąć z
nich przykład: Jej czystość, Jej
pokora, Jej hart ducha, Jej hojność, Jej
wierność… Ja chciałbym mówić
przede wszystkim o jednej z nich,



która jakby obejmuje wszystkie,
ponieważ jest klimatem wzrostu
duchowego: o życiu modlitwy.

Aby wykorzystać łaskę, jaką nasza
Matka przynosi nam w dzisiejszym
dniu i żeby w każdej chwili
odpowiadać na natchnienia Ducha
Świętego, pasterza naszych dusz,
powinniśmy poważnie zaangażować
się w obcowanie z Bogiem. Nie
możemy ukrywać się w
anonimowości; życie wewnętrzne,
jeśli nie będzie osobistym
spotkaniem z Bogiem, nie będzie
istnieć. Powierzchowność nie jest
chrześcijańska. Dopuszczanie rutyny
w naszym życiu ascetycznym jest
równoważne z podpisaniem aktu
zgonu duszy kontemplacyjnej. Bóg
szuka każdego z nas z osobna; i
każdy z osobna powinien Mu
odpowiedzieć: Oto jestem, przecież
mnie wołałeś .



Modlitwa, wiemy to wszyscy, to
rozmowa z Bogiem; może jednak
ktoś zapyta: rozmowa? o czym? O
czym, jeśli nie o sprawach Bożych i o
tym, co wypełnia nasz dzień? O
narodzeniu Jezusa, o Jego wędrówce
po ziemi, o Jego życiu ukrytym i
nauczaniu, o Jego cudach, o Jego
Odkupieńczej Męce i o Jego Krzyżu i
Zmartwychwstaniu. A w obecności
Boga w Trójcy Jedynego, mając za
Pośredniczkę Najświętszą Maryję
Pannę, a za Orędownika św. Józefa,
naszego Ojca i Pana – którego tak
bardzo kocham i czczę – będziemy
rozmawiać o swojej codziennej
pracy, o rodzinie, o naszych relacjach
z przyjaciółmi, o wielkich planach i o
drobnych występkach.

Tematem mojej modlitwy jest moje
życie. Ja tak postępuję. A na widok
tej mojej sytuacji pojawia się w
sposób naturalny mocne i
zdecydowane postanowienie zmiany,
poprawy, bycia bardziej uległym



miłości Bożej. Postanowienie szczere,
konkretne. I nie może zabraknąć
pilnej, lecz ufnej prośby, aby Duch
Święty nas nie opuszczał, bo Ty jesteś
Bóg, moc moja .

Jesteśmy zwykłymi chrześcijanami;
pracujemy w różnych zawodach; cała
nasza działalność przebiega w
najzwyklejszy sposób; wszystko
rozwija się w przewidywalnym
rytmie. Dni wydają się jednakowe,
nawet monotonne... Ale jednak ten
plan, na pozór zwyczajny, posiada
boską wartość, jest czymś, co
interesuje Boga, ponieważ Chrystus
chce się wcielić w naszych zajęciach,
ożywiać od wewnątrz nawet
najskromniejsze czynności.

Ta myśl to nadprzyrodzona, jasna,
nieomylna rzeczywistość; nie jest to
rozważanie dla pocieszenia, mające
pokrzepić nas, którzy nie zdołamy
zapisać swoich imion w złotej
księdze historii. Chrystusa obchodzi



ta praca, którą musimy wykonywać –
raz i tysiąc razy – w biurze, w
fabryce, w warsztacie, w szkole, w
polu, pracując fizycznie czy
umysłowo: obchodzi Go również
ukryte poświęcenie, jakim jest
niewylewanie na innych żółci
własnego złego humoru.

Rozważcie raz jeszcze na modlitwie
te argumenty, skorzystajcie z tej
właśnie okazji, żeby powiedzieć
Jezusowi, że Go wielbicie, a będziecie
kontemplacyjni pośród świata, wśród
hałasu ulicy: wszędzie. To jest
pierwsza lekcja w szkole obcowania
z Jezusem. W tej szkole Maryja jest
najlepszą nauczycielką, ponieważ
Matka Boża utrzymywała zawsze tę
postawę wiary, nadprzyrodzonego
spojrzenia wobec wszystkiego, co
wydarzało się wokół Niej:
zachowywała wszystkie te sprawy i
rozważała je w swoim sercu .



Prośmy dziś Najświętszą Maryję
Pannę, żeby uczyniła nas
kontemplacyjnymi, żeby nauczyła
nas rozumieć nieustanne wezwania
Pana pukającego do drzwi naszego
serca. Prośmy Ją: Matko nasza, Ty
przyniosłaś na ziemię Jezusa, który
objawia nam miłość naszego Ojca
Boga; pomóż nam rozpoznać Go
pośród trosk każdego dnia; porusz
nasz umysł i naszą wolę, żebyśmy
umieli słuchać głosu Boga,
natchnienia łaski.

Mistrzyni apostołów

Nie myślcie jednak tylko o sobie:
otwórzcie swoje serce tak, by
ogarnąć całą ludzkość. Pomyślcie
przede wszystkim o tych, którzy was
otaczają – krewnych, przyjaciołach,
kolegach – i zastanówcie się, jak
możecie doprowadzić ich do
głębszego przeżywania przyjaźni z
naszym Panem. Jeśli są to osoby
prawe i uczciwe, zdolne do



przebywania na co dzień bliżej Boga,
polecajcie je szczególnie Matce Bożej.
Proście też za tyle dusz, których nie
znacie, ponieważ my wszyscy, ludzie,
płyniemy w tej samej łodzi.

Bądźcie lojalni, wspaniałomyślni.
Stanowimy część jednego ciała,
Mistycznego Ciała Chrystusa,
Kościoła świętego, do którego
powołanych jest wielu, którzy
szczerze szukają prawdy. Dlatego
ciąży na nas bezpośredni obowiązek
ukazywania innym jakości, głębi
miłości Chrystusa. Chrześcijanin nie
może być egoistą; gdyby nim był,
zdradziłby własne powołanie. Nie
jest postawą Chrystusa postępowanie
tych, którzy zadowalają się
zachowaniem w pokoju własnej
duszy – fałszywy to pokój – nie
troszcząc się o dobro innych. Jeśli
zaakceptowaliśmy prawdziwe
znaczenie ludzkiego życia – a zostało
nam ono objawione przez wiarę – nie
możemy trwać w spokoju,



przekonani o tym, że osobiście
postępujemy dobrze, jeśli nie
staramy się w sposób praktyczny i
konkretny, żeby inni zbliżyli się do
Boga.

Istnieje pewna rzeczywista
przeszkoda w apostolstwie: fałszywy
szacunek, lęk przed podejmowaniem
tematów duchowych, spowodowany
przypuszczeniem, że taka rozmowa
byłaby źle widziana w określonych
środowiskach, ponieważ zachodzi
ryzyko dotknięcia drażliwych
kwestii. Jak często takie myślenie jest
przykrywką dla egoizmu! Nie chodzi
tu o dotknięcie kogoś, lecz o coś
zupełnie przeciwnego: o służenie.
Choćbyśmy osobiście byli niegodni,
łaska Boża przemienia nas w
narzędzia, żebyśmy byli użyteczni
dla innych, przekazując im dobrą
nowinę o tym, że Bóg pragnie, by
wszyscy ludzie zostali zbawieni i
doszli do poznania prawdy .



A czy godzi się wchodzić w ten
sposób w życie innych? Jest to
konieczne. Chrystus wszedł w nasze
życie, nie pytając nas o pozwolenie.
W ten sam sposób postąpił również
wobec pierwszych uczniów:
Przechodząc obok Jeziora
Galilejskiego, ujrzał Szymona i brata
Szymonowego, Andrzeja, jak
zarzucali sieć w jezioro; byli bowiem
rybakami. Jezus rzekł do nich:
«Pójdźcie za Mną, a sprawię, że
staniecie się rybakami ludzi» . Każdy
zachowuje wolność, fałszywą
wolność odpowiedzenia Bogu „nie”,
jak ów młodzieniec opływający w
bogactwa , o którym mówi nam św.
Łukasz. Ale Pan i my – posłuszni Mu:
idźcie i nauczajcie – mamy prawo i
obowiązek mówienia o Bogu, o tym
wielkim ludzkim temacie, ponieważ
pragnienie Boga, jakie rodzi się w
sercu człowieka, jest najgłębszym z
ludzkich pragnień.



Święta Maryjo, Regina apostolorum,
Królowo wszystkich, którzy pragną
ukazywać miłość Twojego Syna: Ty,
która tak dobrze rozumiesz nasze
nędze, proś o przebaczenie za nasze
życie: za to, co mogło w nas być
ogniem, a było popiołem; za światło,
które przestało świecić, za sól, która
utraciła smak. Matko Boga,
wszechmocy błagająca: wyjednaj
nam przebaczenie, siłę, żeby
naprawdę żyć nadzieją i miłością,
żebyśmy mogli nieść innym wiarę
Chrystusa.

Jedyna recepta: świętość osobista

Najlepsza droga, żeby nie utracić
nigdy odwagi apostolskiej,
skutecznych pragnień służenia
wszystkim ludziom, to nic innego jak
pełnia życia wiarą, nadzieją i
miłością: jednym słowem świętość.
Nie znajduję innej recepty tylko tę:
świętość osobista.



Dziś w łączności z całym Kościołem
obchodzimy tryumf Matki, Córki i
Oblubienicy Boga. I tak jak w okresie
Świąt Zmartwychwstania Pana
radowaliśmy się trzeciego dnia po
Jego śmierci, teraz cieszymy się,
ponieważ Maryja, po tym, jak
towarzyszyła Jezusowi od Betlejem
aż do Krzyża, przebywa razem z
Nim, z duszą i ciałem, odbierając
chwałę przez całą wieczność. Oto
tajemnicza Boża ekonomia:
Najświętsza Maryja Panna, stawszy
się w sposób szczególny uczestniczką
dzieła naszego zbawienia, musiała
towarzyszyć z bliska krokom swego
Syna: ubóstwu Betlejem, życiu
ukrytemu wypełnionemu pracą w
Nazarecie, objawieniu Jego boskości
w Kanie Galilejskiej, upokorzeniu
Męki i boskiej Ofierze Krzyża,
wiecznej szczęśliwości w Raju.

Wszystko to dotyczy nas
bezpośrednio, ponieważ ten
nadprzyrodzony szlak powinien być



również naszą drogą. Maryja
ukazuje nam, że ta ścieżka jest do
przebycia, i że jest pewna. Ona
uprzedziła nas na drodze
naśladowania Chrystusa i
wyniesienie Naszej Matki do chwały
jest niezawodną nadzieją naszego
własnego zbawienia; dlatego
nazywamy Ją spes nostra i causa
nostrae laetitiae, naszą nadzieją i
przyczyną naszej radości.

Nigdy nie możemy porzucić nadziei
na osiągnięcie świętości, na przyjęcie
Bożych wezwań, na wytrwanie do
końca. Bóg, który rozpoczął w nas
dzieło uświęcenia, sam go dokończy .
Ponieważ, jeżeli Bóg z nami, któż
przeciwko nam? On, który nawet
własnego Syna nie oszczędził, ale Go
za nas wszystkich wydał, jakże
miałby wraz z Nim i wszystkiego
nam nie darować? .

W tej uroczystości wszystko zaprasza
do radości. Niezłomna nadzieja na



nasze osobiste uświęcenie to dar
Boga; człowiek jednak nie może
pozostać bierny. Przypomnijcie sobie
słowa Chrystusa: Jeśli ktoś chce iść za
Mną, niech się zaprze samego siebie,
niech co dnia bierze krzyż swój i
niech Mnie naśladuje . Widzicie?
Krzyż co dnia. Nulla dies sine cruce!,
żadnego dnia bez Krzyża: żadnego
dnia, w którym nie nieślibyśmy
krzyża Pańskiego, w którym nie
przyjęlibyśmy Jego brzemienia.
Dlatego nie chciałem również
zaniechać przypomnienia wam, że
radość zmartwychwstania jest
konsekwencją boleści Krzyża.

Nie bójcie się jednak, bo sam Pan
powiedział nam: Przyjdźcie do Mnie
wszyscy, którzy utrudzeni i obciążeni
jesteście, a Ja was pokrzepię. Weźcie
moje jarzmo na siebie i uczcie się ode
Mnie, bo jestem cichy i pokorny
sercem, a znajdziecie ukojenie dla
dusz waszych. Albowiem jarzmo
moje jest słodkie, a moje brzemię



lekkie . Przyjdźcie – rozwija to św.
Jan Chryzostom – nie żeby zdać
rachunek, ale żeby zostać
uwolnionymi od swoich grzechów;
przyjdźcie, ponieważ Ja nie
potrzebuję, abyście mi oddawali
cześć: potrzebuję waszego
zbawienia… Nie bójcie się, gdy
mówię o jarzmie, ponieważ jest
słodkie; nie bójcie się, gdy mówię o
brzemieniu, ponieważ jest lekkie .

Droga naszego osobistego uświęcenia
prowadzi codziennie przez Krzyż:
nie jest to droga smutna, ponieważ
sam Chrystus nam pomaga, a przy
Nim nie ma miejsca na smutek. In
laetitia, nulla dies sine cruce! – lubię
powtarzać; z duszą przenikniętą
radością, żadnego dnia bez Krzyża!

Radość chrześcijańska

Podejmijmy na nowo temat, który
proponuje nam Kościół: Maryja z
duszą i ciałem została wzięta do
nieba, weselą się aniołowie! Myślę



też o radości św. Józefa, Jej
przeczystego Oblubieńca, który
oczekiwał Jej w raju. Wróćmy jednak
na ziemię. Wiara potwierdza nam, że
obecne życie, tutaj na ziemi, jest
czasem pielgrzymowania, podróży; i
nie zabraknie ofiar, bólu, wyrzeczeń.
Jednakże radość powinna być zawsze
kontrapunktem tej wędrówki.

Służcie Panu z weselem : nie można
służyć Mu w inny sposób. Radosnego
dawcę miłuje Bóg ; tego, kto oddaje
się całkowicie w ochoczej ofierze,
ponieważ nie ma żadnego powodu,
który usprawiedliwiłby smutek.

Może stwierdzicie, że ten optymizm
wydaje się przesadny, bo wszyscy
ludzie znają swoje ograniczenia i
swoje upadki, doświadczają bólu,
zmęczenia, niewdzięczności, może
nienawiści. My, chrześcijanie, jako
ludzie tacy sami jak inni, jak
moglibyśmy być wolni od tych



stałych właściwości ludzkiej
kondycji?

Naiwnością byłoby zaprzeczanie
nieustannej obecności bólu i
zniechęcenia, smutku i samotności w
czasie naszego pielgrzymowania po
tej ziemi. Dzięki wierze wiemy
jednak w sposób pewny, że wszystko
to nie jest dziełem przypadku, że
przeznaczeniem stworzenia nie jest
wędrówka ku unicestwieniu
własnego pragnienia szczęścia.
Wiara uczy nas, że wszystko ma swój
Boży sens, ponieważ należy do sedna
powołania, które prowadzi nas do
domu Ojca. To nadprzyrodzone
pojmowanie ziemskiej egzystencji
chrześcijanina nie upraszcza wcale
ludzkiej złożoności; zapewnia jednak
człowiekowi możliwość
przeniknięcia tej złożoności nerwem
Bożej miłości, poprzez mocną i
niezniszczalną więź, która łączy to
życie na ziemi z ostatecznym życiem
w Ojczyźnie.



Uroczystość Wniebowzięcia Matki
Bożej ukazuje nam rzeczywistość tej
radosnej nadziei. Jesteśmy jeszcze
pielgrzymami, lecz nasza Matka
uprzedziła nas i wskazuje nam kres
drogi: powtarza nam, że można do
niego dotrzeć, i że jeśli będziemy
wierni, dotrzemy. Bo Najświętsza
Maryja Panna nie tylko jest naszym
przykładem: jest wspomożeniem
chrześcijan. I na naszą prośbę –
Monstra te esse Matrem – z
macierzyńską troskliwością nie
potrafi ani nie chce odmówić swoim
dzieciom opieki.

Radość jest dobrem chrześcijańskim.
Znika tylko, gdy się obraża Boga:
ponieważ grzech jest skutkiem
egoizmu, a egoizm jest przyczyną
smutku. Nawet wtedy jednak ta
radość pozostawia ślad w duszy, bo
mamy świadomość, że Bóg ani Jego
Matka nigdy nie zapominają o
ludziach. Jeśli wzbudzamy skruchę,
jeśli w naszym sercu rodzi się akt



żalu, jeśli oczyszczamy się w świętym
Sakramencie Pokuty, Bóg wychodzi
nam na spotkanie i przebacza nam; i
nie ma już smutku: słusznie jest
weselić się i cieszyć z tego, że ten
brat twój był umarły, a znów ożył;
zaginął, a odnalazł się .

Słowa te zawierają cudowne
zakończenie przypowieści o synu
marnotrawnym, której rozważanie
nigdy nas nie znuży: oto Ojciec
wychodzi ci na spotkanie; pochyla się
nad tobą, całuje cię na znak miłości i
czułości; każe ci dać szatę, pierścień,
sandały. Ty jeszcze się boisz
wyrzutów, a On przywraca ci twoją
godność; boisz się kary, a On cię
całuje; boisz się gniewnego słowa, a
On przygotowuje dla ciebie ucztę .

Miłość Boga jest niezgłębiona. Skoro
On postępuje w ten sposób z tym, kto
Go obraził, co uczyni, aby uczcić
swoją niepokalaną Matkę, Virgo



fidelis, Pannę Najświętszą, zawsze
wierną?

Skoro miłość Boga okazuje się tak
wielka, kiedy serce ludzkie – często
zdradliwe – tak mało może
pomieścić, co będzie dziać się w
Sercu Maryi, które nigdy nie
postawiło woli Bożej nawet
najmniejszej przeszkody?

Zauważcie, jak liturgia tego święta
oddaje niemożliwość zrozumienia
nieskończonego miłosierdzia Pana
przez ludzkie rozumowanie: zamiast
wyjaśniać, śpiewa; pobudza
wyobraźnię, żeby każdy włożył swój
entuzjazm w tę pochwałę. Ponieważ
wszystkie nasze słowa okażą się zbyt
małe: potem wielki znak się ukazał
na niebie: Niewiasta obleczona w
słońce i księżyc pod jej stopami, a na
jej głowie wieniec z gwiazd
dwunastu . Król pragnie twojej
piękności. Cała pełna chwały



wchodzi córa królewska; złotogłów
jej odzieniem .

Liturgia kończy się słowami Maryi, w
których największa pokora przeplata
się z największą chwałą: Oto bowiem
błogosławić mnie będą odtąd
wszystkie pokolenia, gdyż wielkie
rzeczy uczynił Mi Wszechmocny .

Cor Mariae Dulcissimum, iter para
tutum; Najsłodsze Serce Maryi, daj
siłę i pewność naszej drodze na
ziemi; Ty sama bądź naszą drogą, bo
Ty znasz ścieżkę i skrót, które
prowadzą przez Twoją miłość do
miłości Jezusa Chrystusa.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/wniebowziecie/ (20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wniebowziecie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wniebowziecie/

	Wniebowzięcie

