
opusdei.org

Wierność (I)

Publikujemy pierwszą część
tłumaczenia hasła "Fidelidad"
ze Słownika św. Josemaríi
Escrivy (Diccionario de San
Josemaría Escrivá).

12-07-2021

Wprowadzenie

Wierność to cnota, która prowadzi do
tego, aby być konsekwentnym i
wytrwałym w wypełnieniu dobrych
zobowiązań, które się podjęło, i aby
wypełnić dane słowo. To cnota
konieczna dla rozwoju życia



społecznego i relacji z Bogiem.
Odniesienie do wierności jest bardzo
częste w nauczaniu św. Josemaríi. To
nic dziwnego, gdy pamiętamy, że
wierność jest związana ze
sprawiedliwością, która w
perspektywie biblijnej utożsamia się
ze świętością. Św. Josemaría
postrzega ją jako ściśle złączoną ze
świętością i apostolstwem, jako Boże
powołanie i odpowiedź na nie: “Jako
warunek skuteczności działania
apostolskiego Chrystus stawia
świętość; a raczej, powiem
poprawniej, wysiłek naszej
wierności, gdyż na ziemi nigdy nie
będziemy świętymi. Wydaje się to
niewiarygodne, ale Bóg i ludzie
potrzebują z naszej strony wierności
bez półśrodków i kompromisów,
wierności wobec pełni powołania
chrześcijańskiego, które
przyjmujemy i z miłością staramy się
wytrwale realizować” (Przyjaciele
Boga, 5).



Taki jest kontekst, w którym zwykle
mówi o wierności: wierność
powołaniu chrześcijańskiemu,
powszechnemu powołaniu do
świętości i apostolstwa oraz
uszczegółowieniu tego osobistego
powołania, które sam Bóg kieruje do
każdej osoby w Kościele.

1. Wierność, lojalność i wytrwałość

W pismach i nauczaniu założyciela
Opus Dei ważne miejsce, obok
wierności, zajmuje lojalność, w
zasadzie używa się tych dwóch słów
jako synonimów. Z drugiej strony,
czasami wydaje się, że św. Josemaría
je rozróżnia, uważając lojalność za
składnik ludzki wierności, która jako
cnota nadprzyrodzona obejmuje
ludzką lojalność i wynosi ją do
porządku łaski. Często korzysta z
przykładów i wzorów ludzkiej
lojalności, aby przedstawić
chrześcijańską wierność jako taką,
nie zapominając, że w jego myśli to,



co ludzkie i to, co Boskie dążą do
harmonijnego zjednoczenia.

Ściśle związana z wiernością jest
także „wytrwałość”, która stanowi jej
główny skutek, najbardziej widoczny
dowód. Co więcej, nie ma
prawdziwej wierności, jeśli nie jest
ona wytrwała, jeśli nie żyje się nią
zawsze i nie trwa ona na zawsze.
Dlatego są to cnoty związane z
nadzieją: „Pewność, która daje mi
poczucie i świadomość synostwa
Bożego, napełnia mnie — a pragnę,
aby działo się to także z wami —
prawdziwą nadzieją, która jako cnota
nadprzyrodzona, wlana w
stworzenia, dostosowuje się do
naszej natury i jest również cnotą
bardzo ludzką. Napawa mnie
szczęściem pewność, że osiągniemy
Niebo, jeśli tylko będziemy wierni do
końca; raduję się na myśl o
szczęśliwości, która stanie się
naszym udziałem, quoniam bonus,
ponieważ mój Bóg jest dobry i



nieskończone jest Jego
miłosierdzie” (Przyjaciele Boga, 208).

2. Wierność Boga i wierność
chrześcijanina

Najważniejszym oparciem dla
wierności chrześcijanina jest według
św. Josemaríi wierność samego Boga.
Bóg, który jest zawsze wierny, jest
najlepszą gwarancją, najważniejszą
podstawą naszej własnej lojalności. Z
łaską Bożą chrześcijanin ma w sobie
odwagę, aby podjąć postanowienie
bycia wiernym: „Pytasz, co jest
fundamentem naszej wierności. —
Powiedziałbym ci w głównych
zarysach, że zasadza się ona na
miłości do Boga, która pozwala
pokonywać wszystkie przeszkody:
egoizm, pychę, zmęczenie,
niecierpliwość...” (Kuźnia, 532). I to
wiąże się z pełną ufnością, bo wiesz,
że „jeśli ty Go nie opuścisz, On nie
opuści ciebie” (Droga, 730). „Bóg nie
daje się prześcignąć w hojności i —



bądź tego pewien! — użycza
wierności temu, kto Mu się
poddaje” (Kuźnia, 623). Nawet jeśli w
pewnym momencie opuścilibyśmy
Go, On przyjdzie ze swoją łaską, aby
pomóc nam wrócić na drogę,
ponieważ, jak mówi św. Paweł, On
wiary dochowuje, bo nie może się
zaprzeć siebie samego (2Tm 2,13).
Dlatego św. Josemaría, który zwracał
się i uczył zwracać się we wszystkim
do Boga, czynił to z większą
intensywnością, gdy chodziło o
wierność: „Panie, zaufam tylko
Tobie. Pomóż mi, bym Ci był wierny,
bo wiem, że dzięki tej wierności w
Twojej służbie, gdy powierzę Ci
wszystkie swoje troski i niepokoje,
mogę oczekiwać
wszystkiego” (Kuźnia, 903).

Jednakże ufność Bogu, kluczowa i
niezastąpiona, nie zwalnia z
konieczności osobistego wysiłku, aby
być wiernym. Dzieje się nawet
przeciwnie: wierność jest walką i



odpowiedzią na łaskę: „Wierność
Bogu wymaga walki. I to walki
wręcz, człowieka z człowiekiem —
człowieka starego z człowiekiem
Bożym — kawałek po kawałku, bez
ustępstw” (Bruzda, 126). W praktyce
św. Josemaría jest świadomy
wzlotów i upadków, jakie może
odczuwać dusza, mimo tego, że wie,
że nigdy nie brakuje jej wsparcia.
Dlatego podkreśla, że dla
wytrwałości wartość mają zarówno
cienie, jak i światła : „Zwierzyłeś mi
się, że Bóg czasami napełnia cię
światłem, a kiedy indziej nie.
Przypomniałem ci stanowczo, że Pan
jest zawsze nieskończenie dobry.
Dlatego, żeby iść dalej, wystarczą ci
te chwile światła; chociaż te drugie
chwile także ci posłużą, żebyś stał się
wierniejszy” (Bruzda, 341).
„Odwagi...! Również wtedy, kiedy
droga staje się trudna. Czyż nie
raduje cię to, że wierność twoim
zobowiązaniom chrześcijańskim
zależy w znacznej mierze od ciebie?



Napełnij się radością i dobrowolnie
odnów swoją decyzję: Panie, ja także
tego chcę, możesz liczyć na moją
małość!” (Kuźnia, 361).

Kontynuując myśl o możliwości
następowania na przemian świateł i
cieni, św. Josemaría mówi, że czasem
następują mroczne chwile, które
mogą przeważać w osobistym życiu
duchowym. Także w tym przypadku
kryterium stanowi wierność mocno
zakorzeniona w ufności Bogu: „Jasno
zobaczyłeś swoją godność dziecka
Bożego, ale nawet gdybyś już nigdy
miał jej tak nie dostrzec — tak się nie
stanie! — powinieneś iść dalej tą
drogą, na zawsze, w poczuciu
wierności, bez oglądania się
wstecz” (Kuźnia, 420). Cytowana
myśl wydaje się kluczowa dla
uchwycenia całej głębi i wagi, jaką
założyciel Opus Dei przypisuje
wierności jako cnocie
chrześcijańskiej. To wierność, która
oparta jest na samym Bogu, wiecznie



wiernym i niezmiennym,
wszechmocnym, mocnym i
niezłomnym. Dlatego wystarczy
chwila kontemplacji tej wiecznej
wierności, aby dalej trwać we
własnej wierności, która pochodzi od
Niego. Wierność to zaufanie samemu
Bogu.

Św. Josemaría, mówiąc o wierności,
w sposób szczególny opierał się na
dwóch ważnych fragmentach listów
św. Pawła. Cytujemy część jednej z
jego homilii, gdzie pojawiają się
razem: „Nigdy nie możemy porzucić
nadziei na osiągnięcie świętości, na
przyjęcie Bożych wezwań, na
wytrwanie do końca. Bóg, który
rozpoczął w nas dzieło uświęcenia,
sam go dokończy (por. Flp 1,6).
Ponieważ, jeżeli Bóg z nami, któż
przeciwko nam? On, który nawet
własnego Syna nie oszczędził, ale Go
za nas wszystkich wydał, jakże miałby
wraz z Nim i wszystkiego nam nie



darować? (Rz 8,31-32)” (To Chrystus
przechodzi, 176).

W momencie rozróżniania
przedmiotu wierności św. Josemaría
lubił odnosić się w sposób szczególny
do trzech kluczowych rzeczywistości:
„Zwykłem powtarzać, że są trzy
rzeczy, które przynoszą nam radość
na ziemi i prowadzą ku szczęśliwości
wiecznej w niebie: mocna,
szlachetna, radosna, niewzruszona
wierność wierze, wierność
otrzymanemu powołaniu i wierność
czystości. Jeżeli ktoś utkwił w
ciernistych krzakach przydrożnych,
w zmysłowości, w pysze... —
pozostaje w nich jedynie z własnej
woli i o ile się nie nawróci, będzie
nieszczęśnikiem, bowiem odwrócił
się plecami do Miłości
Chrystusowej” (Przyjaciele Boga,
187).

Jasno widać, że św. Josemaría widzi
głęboką więź pomiędzy szczęściem i



wiernością: podobieństwo tych
terminów po hiszpańsku (felicidad – 
fidelidad) pozwala mu
przeprowadzić pewną grę słów, którą
wykorzystuje, aby pokazać coś
bardzo głębokiego: jeśli wierność
prowadzi do świętości, prowadzi do
pełnego i ostatecznego szczęścia, ale
także „napełnia zadowoleniem na
ziemi”. Potwierdza to jednocześnie
doświadczenie – wystarczy rozejrzeć
się wokół nas, by dostrzec, że osoby
wierne zwykle są napełnione
szczęściem i sieją pokój i radość w
miejscach, w których się pojawiają.

W pismach św. Josemaríi
odnajdujemy także odniesienia do
środków, aby być wiernymi, które w
zasadzie stanowią wszystkie
składniki tworzące życie
chrześcijańskie przeżywane w jego
pełni. Także jeśli chodzi o te środki,
podkreślał szczególnie niektóre z
nich: „W tym klimacie Bożego
miłosierdzia rozwija się życie



chrześcijanina. To jest atmosfera, w
jakiej czyni on starania, by
postępować jak dziecko Ojca. A jakie
są podstawowe środki, by osiągnąć
ugruntowanie powołania? Wskażę ci
dzisiaj dwa, które są jakby żywymi
osiami chrześcijańskiego
postępowania: życie wewnętrzne i
formację doktrynalną, dogłębną
znajomość naszej wiary” (To
Chrystus przechodzi, 8).

Postawienie na równi życia
wewnętrznego i formacji
doktrynalnej jest spójne z całym jego
nauczaniem duchowym, które
zawsze szuka równowagi pomiędzy
rozumem i sercem, na przykład
kiedy podkreśla konieczność, aby
posiadać pobożność dzieci i pewną
doktrynę teologów. Jest to także
bezpośrednio związane z jego
częstym zwracaniem uwagi na
wypełnianie „norm” planu życia
duchowego, jako praktycznego
przekładania na konkrety życia



duchowego, i dlatego jako gwarancji
tej wierności: „A w jaki sposób mam
zdobyć “naszą formację” i jak
zachować “naszego ducha”? —
Spełniając konkretne normy, które
wskazał ci i wyjaśnił kierownik
duchowy, i które nauczył cię kochać.
Spełniaj je, a staniesz się
apostołem” (Droga, 377). Jest to
wskazówka odnosząca się do
konkretnych zwyczajów życia
duchowego, zakorzenionych w
Tradycji (modlitwa myślna, Msza
święta, różaniec, lektura duchowa,
spowiedź, rachunki sumienia, itd.),
które św. Josemaría zalecał od
początku swojej pracy kapłańskiej w
kontekście uświęcania się pośród
świata.

Jeśli chodzi o doktrynę teologów,
możemy przypomnieć inną myśl
naszego autora: „Lojalność wymaga
pragnienia formacji, ponieważ —
poruszany szczerą miłością — nie
chcesz narażać się na



niebezpieczeństwo szerzenia lub
obrony (z powodu ignorancji) opinii i
postaw, które są nie do pogodzenia z
prawdą” (Bruzda, 346).

Człowiek musi być świadomy
konieczności zachowania wierności
wobec innych. Dotyczy to sfery
zarówno ludzkiej — lojalności w
różnych zobowiązaniach, wierności
w relacjach rodzinnych i w pracy —
jak i nadprzyrodzonej, ponieważ
nasze życie wpływa na życie innych.
Ta świadomość powinna zachęcić
nas do podjęcia osobistego wysiłku,
aby połączyć w sposób spójny wiarę
chrześcijańską i lojalność: „Wokół
ciebie jest wielu ludzi i nie masz
prawa być im przeszkodą dla ich
dobra duchowego, dla ich szczęścia
wiecznego. — Masz obowiązek być
świętym: nie zawieść Boga, bo On cię
wybrał, ani tych osób, które tak wiele
oczekują od twojego życia
chrześcijańskiego” (Kuźnia, 20).



Szczere pragnienie i mocne
postanowienie, aby być wiernym,
były głęboko wyryte w głębi duszy
św. Josemaríi, i często to wyrażał
poprzez akt strzelisty składający się z
tylko jednego łacińskiego słowa: 
serviam — będę służył. „Ten okrzyk
— serviam! — oznacza wolę jak
najwierniejszego “służenia”
Kościołowi Bożemu, nawet za cenę
majątku, honoru i życia” (Droga,
519). „Szatańskie non serviam było aż
nadto owocne. — Czy nie odczuwasz
wielkodusznego pragnienia, by — z
wolą modlitwy i czynów — każdego
dnia mówić: serviam — będę Ci
służyć, będę Ci wierny! — które
przewyższy owocnością tamten
okrzyk buntu?" (Droga, 413).

Druga część

Diccionario de San Josemaría

https://opusdei.org/pl-pl/article/wiernosc-ii/
https://opusdei.org/es-es/article/monte-carmelo-edita-el-diccionario-biografico-y-teologico-espiritual-de-san-josemaria/


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/wiernosc-i/ (30-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wiernosc-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wiernosc-i/

	Wierność (I)

