
opusdei.org

Wiem, że sprawiam
Ci radość, Jezu

Św. Josemaría uczył nas dbania
o drobne rzeczy, bo rozumiał,
że człowiek może podobać się
Bogu dzięki małym, niewiele
znaczącym uczynkom
spełnianym z miłości

06-07-2021

Dnia 29 września 1933 roku św.
Josemaria kończył urządzanie
Akademii DYA. Pomagali mu czterej
studenci: Manolo, Isidoro, Pepe i
Ricardo. Jednym z zadań jakie wtedy
wykonali było powieszenie



dwumetrowej tablicy w sali
wykładowej. Następnego dnia, ze
wzruszeniem założyciel Opus Dei
zapisał w swych notatkach
duchowych: „Kiedy już w jednej z sal
zawiesili tablicę, pierwszą rzeczą,
jaką ci czterej artyści napisali, było:
Deo omnis gloria! — cała chwała dla
Boga! Wiem, że Cię to zachwyciło,
Jezu.”[1]

W tych kilku słowach wyczuwa się
radość z kontemplacji miłego
zdarzenia. Ale jest jeszcze w owej
notatce coś więcej, jest sposób w jaki
założyciel Opus Dei rozumie naszą
zdolność by podobać się Bogu dzięki
drobnym, niemal nic nie znaczącym
szczegółom. Nie jest łatwo zrozumieć
w jaki sposób tak nieistotne działanie
stworzeń może dosięgnąć Stwórcy.

Bóg mówi, że „znajduje radość przy
synach ludzkich” (Prz 8,31), że „nas
lubi”. Jeśli to sformułowanie
stosowane przez św. Josemarię



wydaje się nam zbyt śmiałe, to w
innej swej notatce duchowej
założyciel Opus Dei wyraża się
jeszcze odważniej: „Z Wiarą i
Miłością jesteśmy zdolni zawrócić w
głowie Bogu, który jeszcze raz ulega
szaleństwu, uległ mu już na krzyżu i
ulega codziennie w hostii,
rozpieszcza nas jak ojciec swojego
pierworodnego syna”.[2] Ta
świadomość powraca w jego
nauczaniu: „mówiłem im o
szaleństwie Jezusa dla nas; czy
kiedyś będziemy mogli sobie
wyobrazić tego rodzaju reakcję
Boga?”[3]

Szczęście Boga

Na końcu swego pierwszego listu
pasterskiego Prałat Opus Dei prosił
Boga: „spraw Panie, abyśmy wierząc
w Twoją Miłość, żyli codziennie z
nową miłością, w radosnej nadziei.[4]

W jaki sposób radość, coś czego
wszyscy doświadczyliśmy, łączy się z



cnotami, które nas przybliżają do
Boga i są Jego darem? Św. Tomasz z
Akwinu stwierdza, że szczęście
„przysługuje Bogu w stopniu
najwyższym” (S. Th. I-I, q.26); nikt
nie jest tak szczęśliwy jak Bóg, a On
pragnie dzielić się i cieszyć tym
szczęściem razem z nami. Dlatego
żyjemy w nadziei szczęścia
wiecznego i zarazem już teraz
doznajemy radości, ponieważ On
daje udział w swym szczęściu.

Do zagłębienia się w tajemnicę
Bożego szczęścia może nam posłużyć
kontemplacja reakcji Jezusa, o której
opowiada św. Marek: „Potem usiadł
naprzeciw skarbony i przypatrywał
się, jak tłum wrzucał drobne
pieniądze do skarbony. Wielu
bogatych wrzucało wiele. Przyszła
też jedna uboga wdowa i wrzuciła
dwa pieniążki, czyli jeden grosz” (Mk
12, 41-42). Ten nieznaczący gest
wzruszył naszego Pana.



Miedziane monety zadzwoniły o
ścianki skarbony, której wlot,
umieszczony na dziedzińcu świątyni,
przypominał trąbkę zwróconą czarą
ku górze. Wrzucano doń ofiary,
jałmużny i opłaty. Rozlegający się
zazwyczaj przy tym głośny brzęk
złota lub srebra tak różnił się od
cichego dzwonienia dwóch
miedziaków, monet prawie bez
wartości, które oddała ta uboga
kobieta. Dwa miedziaki stanowiły
razem jedną czwartą asa,
najmniejszego nominału
znajdującego się wówczas w obiegu.
A jednak owa kobieta zdobyła serce
Jezusa. On w rzeczywistości nie
potrzebuje naszych ofiar, prosi nas o
coś o wiele większego, o nasze serce.
„Czy dostrzegłeś błysk radości w
oczach Chrystusa, gdy uboga wdowa
złożyła w świątyni swoją drobną
jałmużnę? — Ty również daj Mu tyle,
ile jesteś w stanie dać. Zasługa nie
zależy od tego, czy dasz mało, czy
dużo, lecz od woli, z jaką to



uczynisz.”[5] Jezus nie patrzy na
nasze gesty tak jak my. Ofiara wdowy
jest niewielka, ale Jezusowi podoba
się ona o wiele bardziej niż inne, bo
jest dobrowolna, pokorna i hojna.
Wiele dla Niego znaczy i Jezus tego
nie ukrywa: „Zaprawdę, powiadam
wam: Ta uboga wdowa wrzuciła
najwięcej ze wszystkich, którzy kładli
do skarbony. Wszyscy bowiem
wrzucali z tego, co im zbywało; ona
zaś ze swego niedostatku wrzuciła
wszystko, co miała, całe swe
utrzymanie.” (Mk, 12, 43,44).
Oceniając wartość rzeczy, a przede
wszystkim wartość naszego życia, w
sposób tak odmienny i paradoksalny,
Chrystus rzuca nam wyzwanie.

Odpłacić Bogu tą samą monetą

Starania o to, by zmierzyć miłość
Boga do nas są bezużyteczne. „Bóg
oddaje się za darmo. Nie można
negocjować Jego miłości: nie
uczyniliśmy nic, by na nią zasłużyć i



nigdy nie zdołamy się za nią
odpłacić”.[6] Jezus pragnie być
naszym przyjacielem. Wyznaje to
swym apostołom w wieczerniku
(por. J 15, 15). „Zwracając się do nich,
powiedział to do nas wszystkich. Bóg
kocha nas nie tylko jako stworzenia,
lecz jako Jego dzieci, którym w
Chrystusie ofiaruje prawdziwą
przyjaźń.”[7] A jednak, gdy
doświadczamy naszych słabości,
skłonni jesteśmy myśleć że On
reaguje tak, jakbyśmy zrobili to my.
Kiedy coś nam nie wychodzi lub
kiedy zdaje się nam, że nie
postępujemy na miarę Jego miłości,
wyobrażamy sobie, że On jest
rozczarowany, zawiedziony, smutny.
Nie mieści nam się w głowie, że
nasze życie, skalane nędzą i
słabością, mogłoby cieszyć Boga i
podobać się Mu, a tym bardziej że
mogłoby doprowadzić go do
szaleństwa z Miłości.



Ojcowie Kościoła starali się nas
przestrzegać przed tym częstym
błędem: „Człowieku, dlaczego
uważasz się za tak podłego, ty, który
tyle jesteś wart w oczach Boga?” ().[8]
Św. Bonawentura też uczy nas, jak
nie ulec temu złudzeniu: „Jeśli
pragniesz wiedzieć, jak to się dzieje,
zapytaj łaski, a nie ludzkiej mądrości;
zapytaj pragnień, a nie zrozumienia,
zapytaj jęków wznoszonych na
modlitwie”.[9] Jako to może być, że
Boga tak pociągają nasze drobne
gesty miłości a nawet nasze
ograniczenia? Jak to możliwe, by
została pokonana nieskończona
przepaść między miłością Boga a
naszą ubogą odpowiedzią na nią? To
jasne, że nie mamy pieniędzy, by
kupić Jego miłość. On nas kocha
ponieważ tego chce i jest to
najbardziej Boża motywacja. Stąd też
nie oczekuje od nas przymusowej
odpowiedzi. Zarazem cieszy się, jeśli
odpłacamy mu tą samą monetą, czyli
bezinteresowną miłością kogoś, kto



pozwala się kochać, kto pozwala
drugiemu ulec szaleństwu z miłości.
Tak się dzieje, kiedy dociera do nas,
że miłość Boga nie jest na sprzedaż i
zaczynamy oczekiwać jego
bezwarunkowej dobroci tak, jak
wygranej na loterii. Wówczas dusza
odpowiada Bogu na miarę tych
niewielkich zasobów które ma, ale
czyni tak, na tym polega wielka
różnica, zupełnie dobrowolnie, tak
jak Bóg. Sprawia jej to wielką radość.

Bohaterska codzienność

Zanurzenie w nieskończonej miłości
Boga, który nas kocha do szaleństwa,
może nam pomóc zrozumieć
wartość, którą ma w oczach Bożych,
to, co małe, właśnie dlatego, że
pochodzi od nas. Zdajemy sobie
sprawę, że nigdy nie spłacimy długu
wobec Niego, ale pociąga nas
dokładanie się do wydatków
rodzinnych.To Boża miłość
przekształca nasze błyskotki w cenne



klejnoty. Wszystkie one mają
uszczęśliwić Boga: wystarczą, jak
uczy Ewangelia, dwa miedziaki,
razem dające jedną czwartą asa, ale
ofiarowane w duchu Jego
nieskończonej zdolności kochania i
bycia kochanym. Takie drobne gesty
wyzwalają duszę, bo pomagają jej
przyjąć miłość, która nie jest zapłatą
za coś. Właściwie przeżywane nigdy
nie będą nas ograniczać. Natomiast
jeśli powoduje nami pragnienie
kontroli długu i wyrównania
rachunków z Bogiem, nie wytrwamy
w miłości drobnymi gestami. Chodzi
tu o gesty proste i spontaniczne
kogoś, kto czuje na sobie pełne
miłości spojrzenie Boga
Wszechmogącego i Wiecznego, a
zarazem bardzo bliskiego. Wielu z
nas nie dosięgnie wyżyn wielkich
świętych lub męczenników, ale, na
szczęście, Boga cieszą nasze
drobiazgi. Nigdy nie przyjdzie nam
do głowy, że czynimy coś, co
zasługuje na Jego miłość i to właśnie



otwiera nasze serce całkowicie na
Jego łaskę. On znajduje upodobanie
w naszej dobrowolnej, radosnej,
bezinteresownej walce. Gdy
rezygnujemy z wchodzenia na
wielkie wysokości, ustępuje zawrót
głowy i w naszym zachowaniu
pojawia naturalność i wiara, które
tak Go cieszą. „Dobrze sługo dobry i
wierny, byłeś wierny w rzeczach
niewielu, nad wieloma cię postawię:
wejdź do radości twego pana” (Mt 25,
23).

Wkroczenie w dziedzinę miłości
drobnymi gestami z powyższym
spojrzeniem pozwala nam uniknąć
dwóch karykaturalnych postaw
niegodnych ani Bożej miłości ani
poczucia humoru z jakim Bóg nas
traktuje. Postawy te, pozornie odlegle
od siebie, łączy jedna kluczowa
sprawa: stawianie w centrum nas
samych i tego, co robimy. Z jednej
strony, po latach walki w drobnych
rzeczach możemy odkryć, że dbałość



o nie daje nam pewne poczucie
bezpieczeństwa i pojawi się ryzyko
poszukiwania wewnętrznego pokoju
w samym ich spełnianiu. Być może
gesty miłości przekształcą się
niepostrzeżenie w drobne przejawy
sztywności charakteru, środki
znieczulające uczucie niepewności.
Będziemy je zewnętrznie spełniać,
ale bez wewnętrznej radości. Z
drugiej strony, może się zdarzyć, że
drobne gesty staną się ciężarem nie
do uniesienia, brzemieniem, które
przygniata i zniekształca pełne
miłości oblicze Chrystusa,
wyczerpując nas walką.

Ani w jednym, ani w drugim
przypadku rozwiązaniem nie jest
lekceważenie miłości w drobnych
sprawach. Trzeba raczej na nowo
uświadomić sobie, w jaki sposób Bóg
patrzy na naszą walkę, że nie
imponują mu wyniki, które
osiągamy. Chodzi o to, by z
powrotem Jego umieścić w centrum.



Walka może wiele razy być ukryta,
na niewielką skalę i bez rezultatów,
ale pozostaje częścią wieczystego
dialogu „między niewinnym
dzieckiem a ojcem, rozkochanym w
nim do szaleństwa: — Powiedz, jak
bardzo mnie kochasz? — I malec
zaczyna sylabizować: Wie-le mi-lio-
nów ra-zy!”.[10]

Św. Josemaria pisze o tym w jednym
z listów: „Co za głupoty Tobie
opowiadam! Prawda: ale to wszystko,
w czym bierzemy udział my, biedni
ludzie, łącznie z dążeniem do
świętości, to tkanina utworzona z
błahostek, które, o ile się je oczyści,
mogą ułożyć się we wspaniały
kobierzec bohaterstwa i małości,
cnót i grzechów. Rycerskie eposy, jak
nasz „Cyd”, opowiadają zawsze
niezwykłe przygody, ale mieszają je z
codziennością bohatera. Obyś zawsze
przywiązywał dużą wagę, z całą
prostotą, do drobnych rzeczy. I ja
także, i ja także.”[11]



By było nam nieco lżej

Sprawić by Bóg pokochał nas do
szaleństwa można w Chrystusie.
Nasze drobne wysiłki, nasze
miedziaki, zjednoczone z
Chrystusem, przekształcone w Jego
własny dar, stają się „ofiarą czystą,
świętą i doskonałą” (Modlitwa
Eucharystyczna I); darem, który się
Bogu podoba, zgodnie ze słowami
wypowiadanymi po cichu przez
kapłana podczas ofiarowania darów
na Mszy świętej. Użyte tam
wyrażenie łacińskie jest bardzo
znaczące: ut placeat Tibi, „aby się
Tobie podobała”. Nasze drobne
wysiłki stają się miłe Bogu, ponieważ
Eucharystia „włącza nas w akt
ofiarniczy Jezusa”.[12]

Święci znaleźli trampolinę by dostać
się na duchowe wyżyny; odkryli, że
również nasze wady pomagają
bardziej kochać Boga, o ile skruszeni,
składamy je w Jego rękach:



„powtarzam Mu, że Go kocham, i
napełnia mnie wstyd, bo jak mogę
zapewniać o mojej miłości, jeśli tyle
razy Go obraziłem? Odpowiedzią nie
jest podejrzenie, że kłamię, bo to nie
jest prawda. Modlę się dalej: Panie,
pragnę wynagrodzić Ci za to, w czym
Cię obraziłem i w czym obraziły Cię
wszystkie dusze. Zadośćuczynię Ci
jedynym darem, który mogę
ofiarować: nieskończonymi
zasługami Twego Narodzenia, Twego
Życia, Twej Męki, Śmierci i
chwalebnego Zmartwychwstania;
zasługami Twej Matki, świętego
Józefa, cnotami świętych,
słabościami moich dzieci i moimi,
które, jak listowie, zazielenią się z
powrotem w blasku światła
niebieskiego, gdy odrzucimy z całych
sił duszy grzech śmiertelny i
dobrowolny grzech powszedni”.
[13]Dusza, która pozwala się kochać,
wchodzi w posiadanie zasług
Chrystusa i czuje się zdolna
zdobywać szczyty, które dla niej



samej byłby nieosiągalne. Taka
odwaga, pobudzana przez Bożą
łaskę, może wydawać się nawet
paradoksalna i zabawna, może nas
śmieszyć. Ale to tylko wzmacnia
naszą odpowiedź na miłość, którą
otrzymujemy w darze.

W tym sensie Benedykt XVI w
jednym z wywiadów wyrażał jakże
osobistą intuicję o tym, jaki jest Bóg:
„Myślę, że Bóg ma ogromne poczucie
humoru. Czasami daje nam również
szturchańca i mówi: nie bądź takim
ważniakiem! W istocie rzeczy
poczucie humoru jest składnikiem
pogodności stworzenia. W wielu
sprawach naszego istnienia możemy
zauważyć, że Bóg chce nam dodać
skrzydeł, by nam było nieco lżej,
byśmy dostrzegali jego pogodne
strony, byśmy zeszli z piedestału i nie
zapominali, że jest coś takiego jak
zmysł humoru.[14] Bóg pragnie,
byśmy weszli do jego radości (Mt 25,
23), byśmy mieli udział w jego



wewnętrznej radości, której nic nie
jest w stanie zniszczyć. Po to nas
stworzył.[15]

Prawdopodobnie uboga wdowa z
Ewangelii nie traciła czasu na
zastanawianie się, czy jej ofiara była
większa czy mniejsza od tego, co
dawali inni ludzie podchodzący do
skarbony. Miała poczucie, że dla
Boga ilość niewiele znaczy. Nie
porównywała się i nie dokonywała
wielu kalkulacji. Po prostu było dla
niej oczywiste, że odda wszystko. Nie
robiła tragedii ze swego ubóstwa,
choć być może była w trudnym
położeniu. W taki sposób postępują i
myślą święci. Są odważni, pogodni,
radośni i weseli. „Jestem bardzo
zadowolona, że wkrótce pójdę do
nieba. Ale kiedy myślę o owych
słowach Pana: Mam ze sobą zapłatę,
aby oddać każdemu według jego
uczynków, mówię sama do siebie, że
w moim przypadku Bóg będzie miał
dużą trudność: nie mam uczynków.



Dlatego nie będzie mógł mi zapłacić
„według” moich uczynków…A więc,
zapłaci mi według swoich”.[16]

***

Prorok Sofoniasz opowiada nam o
tym, co Bóg myśli i czuje wobec
swych dzieci: „Owego dnia powiedzą
Jerozolimie: Pan, twój Bóg jest
pośród ciebie, Mocarz - On zbawi,
uniesie się weselem nad tobą,
odnowi swą miłość, wzniesie okrzyk
radości,<jak w dniu uroczystego
święta>” (So 3, 17-18). Papież
powiedział, że te słowa zawsze
wywierały na nim silne wrażenie:
„Porusza mnie głęboko ponowne
odczytanie tego tekstu”[17], Te słowa
Kościół odnosi również do Matki
Bożej. Maryja Panna może nas
nauczyć jak umacniać w sobie tę
świadomość, bo Ona nigdy nie
zwątpiła, że archanioł Gabriel
powiedział jej prawdę: „Znalazłaś



łaskę u Boga” (Łk 1,30). Twój Stwórca
kocha Cię do szaleństwa.

Diego Zalbidea

Tłum. Maciej Sławiński

[1] por. Kuźnia 611

[2] św. Josemaría, Instrukcja na temat
nadprzyrodzonego pochodzenia
Dzieła, nr 39

[3] św. Josemaria, Zapiski
wewnętrzne, notatka z 23 XI 1931

[4] List 14 II 2017, nr 33

[5] Droga, 829

[6] Papież Franciszek, Homilia 24 XII
2019

[7] List Prałata, 1 XI 2019, nr 2



[8] św. Piotr Chryzolog, Kazanie 148

[9] św. Bonawentura, Droga duszy do
Boga, rozdz. 7, 6

[10] Droga, 897

[11] List do Juana J. Vargasa, 27 III
1938

[12] Benedykt XVI, Deus Caritas Est,
nr 13

[13] En el Diálogo con el Señor, „La
alegría de servir a Dios”, n. 4a

[14] J. Ratzinger, Bóg i świat, Znak,
2001, s. 15

[15] por. KKK, p.1

[16] św. Teresa od Dzieciątka Jezus, 
List 226

[17] Papież Franciszek, Evangelii
Gaudium, 4



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/wiem-ze-sprawiam-ci-radosc-

jezu/ (25-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wiem-ze-sprawiam-ci-radosc-jezu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wiem-ze-sprawiam-ci-radosc-jezu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wiem-ze-sprawiam-ci-radosc-jezu/

	Wiem, że sprawiam Ci radość, Jezu

